
Український державний університет  
імені Михайла Драгоманова 

Видавничий дім «Гельветика»

КУЛЬТУРОЛОГІЧНИЙ  
АЛЬМАНАХ

Випуск 4 (12)

Видавничий дім
«Гельветика»
2024



РЕДАКЦІЙНА КОЛЕГІЯ:

Головний редактор: 
Русаков Сергій Сергійович, кандидат філософських наук, доцент, професор кафедри філософської антропології, філосо-

фії культури та культурології, директор Навчально-наукового інституту філософії та освітньої політики, Український держав-
ний університет імені Михайла Драгоманова, Україна

Члени редакційної колегії:
Васильєва Ірина Василівна, доктор філософських наук, професор, завідувач кафедри філософії, біоетики та історії 

медицини, Національний медичний університет імені О. О. Богомольця, Україна
Шкіль Світлана Олександрівна, доктор філософських наук, професор, провідний науковий співробітник, Український 

державний університет імені Михайла Драгоманова, Україна
Стасевич-Бєньковська Агнешка, доктор гуманітарних наук, доцент, Інститут американських студій та польської 

діаспори, Ягеллонський університет, Польща
Доценко Віктор Олегович, доктор історичних наук, доцент, професор кафедри всесвітньої історії та археології, Україн-

ський державний університет імені Михайла Драгоманова, Україна
Журба Михайло Анатолійович, доктор історичних наук, професор, завідувач кафедри всесвітньої історії та археології, 

Український державний університет імені Михайла Драгоманова, Україна
Потильчак Олександр Валентинович, доктор історичних наук, професор, завідувач кафедри джерелознавства та 

спеціальних історичних дисциплін, Український державний університет імені Михайла Драгоманова, Україна
Агнесе Кукеле, кандидат геологічних наук (геоархеологія) за спеціалізацією з оцінки пам’яток культурної спадщини, 

науковий співробітник, Латвійський Університет, Латвія
Крилова Світлана Анатоліївна, доктор філософських наук, професор, професор кафедри теоретичної і практичної 

філософії, Київський національний університет імені Тараса Шевченка, Україна
Герасимова Ельвіра Миколаївна, доктор філософських наук, професор, професор кафедри філософії і соціальної 

антропології імені професора І. П. Стогнія факультету історичної і соціально-психологічної освіти, Університет Григорія 
Сковороди в Переяславі

Улла Шакір, доктор філософії, науковий співробітник, Південний університет науки і техніки Китаю, Китай
Гоц Людмила Сергіївна, кандидат культурології, доцент кафедри культурології та міжкультурних комунікацій, 

Національна академія керівних кадрів культури і мистецтв, Україна
Денисюк Жанна Захарівна, доктор культурології, професор, в.о. проректора з наукової роботи та міжнародних зв’язків, 

Національна академія керівних кадрів культури і мистецтв, Україна
Дичковський Степан Іванович, доктор культурології, професор, професор кафедри артменеджменту та івенттехнологій, 

Національна академія керівних кадрів культури і мистецтв, Україна
Карповець Максим Вячеславович, кандидат філософських наук, доцент, директор Навчально-наукового інституту 

соціально-гуманітарного менеджменту, Національний університет «Острозька академія», Україна
Сабадаш Юлія Сергіївна, доктор культурології, професор, завідувачка кафедри культурології, Маріупольський 

державний університет, Україна
Трач Юлія Василівна, доктор культурології, професор, проректор з наукової роботи, Київський національний універси-

тет культури і мистецтв, Україна
Дичек Береніка, доктор суспільних наук, доцент, Факультет соціальних наук, Інститут соціології, Вроцлавський 

університет, Польща 

Рекомендовано до друку Вченою радою Українського державного університету імені Михайла Драгоманова  
(протокол засідання № 5 від 28.11.2024 р.)

Науковий журнал «Культурологічний альманах» зареєстровано друкованим медіа
(Рішення Національної ради України з питань телебачення і радіомовлення № 2694 від 05.09.2024 року)

Мови видання: українська, англійська, польська, німецька, французька, болгарська, румунська

На підставі Наказу МОН України від 10.10.2022 р. № 894 (додаток 2) журнал включено до Переліку наукових фахових 
видань України категорії «Б» зі спеціальностей «031 – Релігієзнавство», «032 – Історія та археологія»,  

«033 – Філософія», «034 – Культурологія».

Офіційний сайт видання: https://almanac.npu.kiev.ua

Статті у виданні перевірені на наявність плагіату за допомогою програмного забезпечення 
StrikePlagiarism.com від польської компанії Plagiat.pl.

ISSN 2786-7242 (Print) 
ISSN 2786-7250 (Online)

© Український державний університет імені Михайла Драгоманова, 2024
© Видавничий дім «Гельветика», 2024



ISSN 2786-7242 (Print) 
ISSN 2786-7250 (Online)

© Dragomanov Ukrainian State University, 2024
© Publishing House "Helvetica", 2024

EDITORIAL BOARD:

Chief editor:
Rusakov Serhii Serhiiovych, PhD in Philosophy, Associate Professor, Professor at the Department of Philosophical Anthropology, 

Philosophy of Culture and Cultural Studies, Director of the Educational and Research Institute of Philosophy and Educational Policy, 
Drahomanov Ukrainian State University, Ukraine

Members of the Editorial Board:
Vasylieva Iryna Vasylivna, Doctor of Philosophy, Professor, Head of the Department of Philosophy, Bioethics and History of 

Medicine, Bogomolets National Medical University, Ukraine
Shkil Svitlana Oleksandrivna, DSc (Philosophy), Professor, Leading Researcher, Dragomanov Ukrainian State University, 

Ukraine
Stasiewicz-Bieńkowska Agnieszka, Doctor of Humanities, Associate Professor, Institute of American Studies and Polish Diaspora, 

Jagiellonian University, Poland
Dotsenko Viktor Olehovych, Doctor of History, Associate Professor, Professor at the Department of World History and Archeology, 

National Pedagogical Dragomanov University, Ukraine
Zhurba Mykhailo Anatoliiovych, Doctor of History, Professor, Head of the Department of World History and Archeology, 

National Pedagogical Dragomanov University, Ukraine
Potylchak Oleksandr Valentynovych, Doctor of History, Professor, Head of the Department of Resource Studies and Special 

Historical Disciplines, National Pedagogical Dragomanov University, Ukraine
Agnese Kukela, Candidate of Geological Sciences (Geoarchaeology) Specializing in the Evaluation of Cultural Heritage 

Monuments, Research Associate, University of Latvia, Latvia 
Krylova Svitlana Anatoliivna, DSc (Philosophy), Professor, Professor at the Department of Theoretical and Practical Philosophy, 

Taras Shevchenko National University of Kyiv, Ukraine
Herasymova Elvira Mykolaivna, Doctor of Philosophical Sciences, Professor, Associate Professor at the Department of 

Philosophy and Social Anthropology, Department of History and Social and Psychological Education of Hryhorii Skovoroda University 
in Pereiaslav

Ullah Shakir, PhD, Research Fellow, Southern University of Science and Technology China, China
Hots Liudmyla Serhiivna, PhD in Cultural Studies, Senior Lecturer at the Department of Cultural Studies and Intercultural 

Communication, National Academy of Culture and Arts Management, Ukraine
Denysiuk Zhanna Zakharivna, Doctor of Cultural Studies, Head of the Department of Research and Publishing, National 

Academy of Culture and Arts Management, Ukraine
Dychkovskyi Stepan Ivanovych, DSc (Cultural Studies), Professor, Professor at the Department of Arts Management and Event 

Technologies, National Academy of Culture and Arts Management, Ukraine
Karpovets Maksym Viacheslavovych, PhD in Philosophy, Associate Professor, Director of the Scientific and Educational Institute 

of Socio-Humanitarian Management, the National University of "Ostroh Academy”, Ukraine
Sabadash Yuliia Serhiivna, Doctor of Cultural Studies, Professor, Head of the Department of Cultural Studies, Mariupol State 

University, Ukraine
Trach Yuliia Vasylivna, DSc (Cultural Studies), Professor, Vice Rector for Research, Kyiv National University of Culture and 

Arts, Ukraine
Dyczek Berenika, doktor, adiunkt, Instytucja Uniwersytet Wrocławski, Wydział Nauk Społecznych, Instytut Socjologii, Polska 

Recommended for printing by the Academic Council of Dragomanov Ukrainian State University (minutes No. 5 as of 28.11.2024)

“Culturological Almanac” is registered as print media 
(Decision of the National Council of Television and Radio Broadcasting of Ukraine:  

Decision No. 2694 as of 05.09.2024)

Publication languages: Ukrainian, English, Polish, German, French, Bulgarian, Romanian

Based on the Order of MES of Ukraine as of 0.10.2022, No.  894 (annex 2), the journal is included in the List of scientific 
professional (B category) editions of Ukraine (specialties: 031 – Religious Studies, 032 – History and Archeology,  

033 – Philosophy, 034 – Cultural Studies).

Official web-site: https://almanac.npu.kiev.ua

Articles are checked for plagiarism using the software StrikePlagiarism.com 
developed by the Polish company Plagiat.pl.



4

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

РЕЛІГІЄЗНАВСТВО

УДК 348.84.038.5 (477)
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.1

Алексеєнко Олена Володимирівна,
аспірантка

Київського столичного університету імені Бориса Грінченка
orcid.org/0009-0003-2941-7811
o.alekseienko.asp@kubg.edu.ua

ІДЕЯ НАЦІОНАЛЬНОЇ ЦЕРКВИ  
ЯК КЛЮЧОВИЙ ЕЛЕМЕНТ УКРАЇНСЬКОЇ САМОІДЕНТИФІКАЦІЇ

Стаття присвячена аналізу ролі національної церкви в українському суспільстві, зокрема її впливу на 
процеси націєтворення та державотворення. У сучасному українському контексті релігія виступає важливим 
елементом формування національної ідентичності, що є особливо актуальним під час соціально-політичних 
трансформацій і періодів кризи державних інституцій. Дослідження зосереджується на діяльності Право-
славної церкви України (ПЦУ) і Української греко-католицької церкви (УГКЦ), які сприяють зміцненню 
громадської довіри та соціальної стабільності. Ці релігійні інститути надають українцям відчуття єдності 
та підтримки в умовах політичної нестабільності, відіграють роль стабільного морального авторитету.

У роботі використано комплексний підхід, що охоплює історичний аналіз, соціологічні дослідження та кон-
тент-аналіз, для розкриття еволюції сприйняття релігії в українському суспільстві. Після здобуття незалежності 
в 1991 році церква посіла важливе місце серед суспільних інститутів, оскільки через слабкість державних струк-
тур вона стала джерелом моральної підтримки, символом національної єдності та надійною опорою в часи криз. 
Соціологічні опитування показують високий рівень довіри українців до релігійних інституцій, який залишається 
стабільно високим уже понад два десятиліття, тоді як довіра до політико-правових структур постійно знижується.

У дослідженні також порушено питання про можливості використання релігійного чинника в держав-
ній політиці. Релігія здатна консолідувати суспільство навколо спільних цінностей, проте її застосування 
з політичною метою потребує обережного підходу, оскільки конфесійні відмінності можуть призводити до 
соціальних конфліктів. Також вказується на те, що об’єднання Православної церкви України й Української 
греко-католицької церкви в єдину національну церкву могло б сприяти укріпленню української державності 
та національної ідентичності, надало б додаткового імпульсу для міжнародного визнання української церк-
ви. Таке об’єднання могло б посилити духовний зв’язок між регіонами України, що є важливим у контексті 
сучасних зовнішніх і внутрішніх викликів.

Національна церква, як символ єдності й історичної тяглості, може слугувати базисом для створення 
загальної культурної та політичної платформи. Водночас зазначається, що роль релігійних інституцій у про-
цесах націєтворення та державотворення має бути ретельно продуманою, щоби не загострювати наявні кон-
фесійні розбіжності.

Ключові слова: національна церква, релігійна ідентичність, націєтворення, державотворення, націо-
нальна ідентичність, конфесійні розбіжності. 

Alekseenko Olena,
Postgraduate Student

Kyiv Metropolitan University after Borys Grinchenko 
orcid.org/0009-0003-2941-7811
o.alekseienko.asp@kubg.edu.ua

THE IDEA OF ​​A NATIONAL CHURCH  
AS A KEY ELEMENT OF UKRAINIAN SELF-IDENTIFICATION

The article analyses the role of the national church in Ukrainian society, in particular, its impact on the processes 
of nation-building and state-building. In the modern Ukrainian context, religion is an important element in the formation 



5

of national identity, which is especially relevant during socio-political transformations and periods of crisis in 
state institutions. The study focuses on the activities of the Orthodox Church of Ukraine (OCU) and the Ukrainian 
Greek Catholic Church (UGCC), which contribute to strengthening public trust and social stability. These religious 
institutions provide Ukrainians with a sense of unity and support in the face of political instability, playing the role 
of a stable moral authority.

The paper uses a comprehensive approach, including historical analysis, sociological research and content 
analysis, to reveal the evolution of the perception of religion in Ukrainian society. After gaining independence in 
1991, the church began to occupy an important place among social institutions, as due to the weakness of state 
structures, it became a source of moral support, a symbol of national unity and a reliable support in times of crisis. 
Sociological surveys show a high level of trust in religious institutions among Ukrainians, which has remained 
steadily high for more than two decades, while trust in political and legal structures has been steadily declining.

The study also raises the question of the possibility of using the religious factor in public policy. Religion is able 
to consolidate society around common values, but its use for political purposes requires a cautious approach, as 
confessional differences can lead to social conflicts. It is also pointed out that the unification of the OCU and the UGCC 
into a single national church could help strengthen Ukrainian statehood and national identity, providing an additional 
impetus for international recognition of the Ukrainian church. Such a union could strengthen spiritual ties between 
the regions of Ukraine, which is important in the context of current external and internal challenges.

The national church, as a symbol of unity and historical continuity, can serve as a basis for creating a common 
cultural and political platform. At the same time, it is noted that the role of religious institutions in nation- and state-
building processes should be carefully considered so as not to exacerbate existing confessional differences.

Key words: national church, religious identity, nation-building, state-building, national identity, confessional 
differences.

Актуальність дослідження. У сучасному 
українському контексті релігія відіграє важливу 
роль у формуванні національної ідентичності 
в контексті активних соціально-політичних 
процесів. З початку 1990-х рр., після здобуття 
незалежності, релігійні інститути, як-от Право-
славна церква України (далі – ПЦУ) і Українська 
греко-католицька церква (далі – УГКЦ), стали 
значущими гравцями в суспільному житті, 
впливали на громадську думку та довіру до них, 
особливо в умовах політичних криз. У період із 
2014 по 2023 р., у контексті російсько-україн-
ської війни, спостерігається зміна у сприйнятті 
ролі релігії в суспільному житті. Визначення 
ролі релігії в націєтворенні та державотворенні 
в Україні є важливим для розуміння сутності 
соціальних процесів і тих викликів, з якими 
стикається наша країна в сучасному світі.

Метою наукової статті є дослідження ролі 
національної церкви як важливого компонента 
української самоідентифікації, її впливу на 
процеси націєтворення та державотворення. 
Особлива увага приділяється тому, як провідні 
релігійні спільноти, що претендують на роль 
національної церкви, зокрема Православна 
церква України й Українська греко-католицька 
церква, сприяють формуванню національної 
ідентичності, зміцненню соціальної стабіль-
ності та зростанню громадської довіри в умовах 
соціально-політичних викликів і криз. У статті 
також проаналізовано зміни у сприйнятті 

релігійних інститутів як опорних елементів 
національної єдності. Основними аспектами 
мети є вивчення еволюції релігії, а саме – дослі-
дження ролі релігії в українському суспільстві 
з моменту здобуття незалежності, з акцентом 
на період соціально-політичних змін, зокрема 
під час російсько-української війни. 

Методологія дослідження. У статті вико-
ристовуються декілька методів наукового 
дослідження, що уможливлюють аналіз ролі 
релігії в українському суспільстві. Застосовано 
історичний метод, що дозволяє вивчити еволю-
цію взаємозв’язку релігійних і політичних про-
цесів в Україні від часів розпаду Радянського 
Союзу дотепер. Соціологічний аналіз, зокрема 
на основі даних опитувань, як-от «Європей-
ське соціальне дослідження», допомагає визна-
чити зміни у сприйнятті релігії й оцінити вплив 
релігійних інститутів на громадську думку 
та довіру до них. Аналіз вторинних джерел, 
зокрема й літератури про історію релігії в Укра-
їні, її вплив на національну ідентичність, надає 
глибше розуміння контексту. Контент-ана-
ліз публікацій у ЗМІ та релігійних матеріалів 
сприяє виявленню того, як релігійні інститути 
формують громадську думку під час соціальних 
і політичних криз. Порівняльний аналіз релігій-
ної ідентичності в Україні й інших пострадян-
ських країнах виявляє загальні тенденції та спе-
цифіку в контексті глобальних змін. Ці методи 
забезпечують комплексний підхід до вивчення 



6

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

релігії в контексті націєтворення та державот-
ворення в Україні, з урахуванням кількісних 
і якісних аспектів.

Виклад основного матеріалу. Від другої 
половини 1980-х рр., коли почався процес лібе-
ралізації в Радянському Союзі, релігія посту-
пово почала набирати політичної та соціальної 
ваги і в Україні. Після здобуття незалежності 
в 1991 р. церква стала одним із найбільш шано-
ваних інститутів серед населення, що зумов-
лено історичним контекстом і слабкістю дер-
жавних інституцій у новоствореній державі.

Цей період вирізняється зростанням довіри 
до церкви, що посіла важливе місце в сус-
пільному житті. Це можна пояснити кількома 
чинниками: духовною порожнечею після три-
валих років атеїстичної пропаганди; мораль-
ним авторитетом церкви, який став важливим 
на тлі кризи політичних і правових інститутів; 
падінням довіри до державних інститутів, про 
що свідчать соціологічні дослідження, зокрема 
«Європейське соціальне дослідження», згідно 
з результатами якого у 2009 р. рівень довіри до 
влади в Україні був одним із найнижчих серед 
європейських країн (Головаха, 2008, с. 33–45). 

В умовах економічних і політичних криз 
церква для багатьох громадян стала джерелом 
надії, моральної підтримки та стабільності. 
Уявний образ церкви як духовної сили, яка не 
була пов’язана з корумпованими політичними 
структурами, зробив її одним із найбільш дові-
рених інститутів в Україні. Після 2005 р. рівень 
довіри до церкви постійно перевищував 50%, 
тоді як довіра до політико-правових інститутів 
залишалась на низькому рівні.

Тривалий високий рівень довіри до релі-
гійних іституцій в Україні, що не знижується 
протягом понад двох десятків років, підкрес-
лює глибші проблеми як у державотворенні, 
так і у процесі формування національної іден-
тичності. Така довіра до релігійного інституту 
вказує на недовіру до державних інституцій, 
що є характерним для країн, які стикаються зі 
складнощами в побудові ефективної держави. 
Щодо України, де політики намагаються збу-
дувати державу за класичною парадигмою 
«національної держави», процес часто супро-
воджується конфліктами, неузгодженістю 
та нестабільністю.

В означених умовах слабкості держав-
них інститутів релігійні інститути, особливо 

православного спрямування, поступово стали 
невід’ємною частиною політичного та соці-
ального життя країни. Релігійні лідери набули 
політичної ваги, оскільки вони для значної 
чатини вірян утілювали моральний авторитет, 
що має суспільну довіру, на відміну від корум-
пованих або малоефективних державних струк-
тур. Проте постає питання: чи можна викорис-
товувати релігійний чинник як повноцінний 
інструмент у державотворенні, якщо так, то 
як саме це може стати частиною національної 
політики?

Українським політикам досі не вдалося 
створити згуртовану національну ідентичність, 
що базувалася б на спільних цінностях та інтер-
есах. Ця проблема частково пояснюється істо-
ричними, релігійними та культурними поді-
лами, які існують в Україні. Глобалізаційні 
виклики та внутрішні кризи лише посилюють 
ці проблеми, що призводить до фраґментації 
національної свідомості.

У цьому контексті релігійний чинник став 
важливим інструментом, який політики нама-
гаються використовувати для консолідації 
нації. Церква, особливо в умовах слабких полі-
тичних інституцій, може сприяти об’єднанню 
суспільства навколо спільних духовних і куль-
турних цінностей. Але тут важливо зазначити, 
що можливості церкви обмежені: вона не може 
замінити собою державу, хоча й виконує роль 
морального авторитета. Отже, політика, яка 
використовує релігію як інструмент націєтво-
рення, повинна бути більш продуманою і не 
номінальною, а реальною – спрямованою на 
створення спільного базису цінностей та інтер-
есів (Кочан, 2011, с. 310–320).

З іншого боку, релігія, як елемент національ-
ної ідентичності, має свої обмеження. Вико-
ристання релігійного чинника в політиці може 
спричинити конфлікти на релігійному або кон-
фесійно-політичному ґрунті, особливо в умовах 
поліетнічності та багатоконфесійності України. 
Конфесійні розбіжності (між Українською пра-
вославною церквою Московського патріархату 
і ПЦУ, наприклад) також значною мірою зумов-
люють політичну нестабільність.

Отже, варто зазначити, що хоча релігій-
ний чинник має значний потенціал у процесах 
націєтворення та державотворення, однак його 
використання має бути зваженим, а політика – 
спрямованою на збереження єдності на основі 



7

спільних інтересів і цінностей, без загострення 
наявних розбіжностей.

Українські науковці звертають увагу на 
складність і багатозначність поняття «націєт-
ворення» у в суспільно-політичному дискурсі. 
Так, Н. Кочан зазначає, що це поняття часто 
вживається як синонім «державотворення», 
хоча таке ототожнення є спрощеним і не завжди 
коректним. На думку дослідниці, це ототож-
нення виникає через традиційний для укра-
їнської політичної культури есенціалістський 
підхід до національної держави, який базу-
ється на культурницькій, органічній концепції 
народу. Проте вона вказує на те, що більшість 
сучасних науковців дотримуються конструкти-
вістських підходів, які розглядають націю не 
лише в етнічному контексті, але і як громадян-
сько-політичну спільноту. 

Науковиця підкреслює, що націєтворення 
оперує поняттями спільноти, окреслює демар-
кацію між «своїми» та «чужими», тоді як дер-
жавотворення більшою мірою зосереджене на 
інституціях, населенні та суспільстві загалом. 
Залежно від підходу до нації, націєтворення 
може акцентувати або на етнокультурній іден-
тичності (етнонація), що призводить до погли-
блення культурних і релігійних відмінностей, 
або на громадянсько-політичній лояльності 
(громадянська нація), де етнічні відмінності від-
ходять на другий план і більше значення мають 
політичні кордони (Кочан, 2012, с. 169–186).

Варто зазначити, що пошук національної 
ідентичності є важливою історичною та соціо-
культурною тенденцією сучасного світу, який 
увійшов у фазу глобалізації. Відповідно до ідеї 
С. Гантінгтона, 90-ті рр. ХХ ст. відзначалися 
глобальним сплеском кризи ідентичності. Це 
питання турбувало людей в кожній точці світу: 
хто ми такі? звідки ми? хто не з нами?

Поруч із С. Гантінгтоном концепцію націо-
нальної ідентичності розробляли такі сучасні 
західні дослідники, як Е. Гелнер, Е. Гідденс, 
Ю. Габермас, А. Етціоні, Е. Сміт і К. Хюбнер. 
Спираючись на реальне розмаїття процесів ста-
новлення етносів і націй, вони дослідили мето-
дологічні проблеми національної ідентичності 
в контексті некласичної раціональності, роз-
глядали її як рефлексію власного становлення 
та буття нації в єдності з досвідом пережи-
вання та розуміння. Зокрема, Ентоні Сміт роз-
робив концепцію етнічних основ національної 

ідентичності, зазначав важливість релігійних 
традицій як об’єднувального чинника нації. 
Ернест Гелнер звертав увагу на вплив релігії 
в контексті національної модернізації. Юрген 
Габермас розглядав релігію як джерело соці-
альної солідарності, яка може сприяти проце-
сам державотворення (Калакура, 2015).

Націєтворення та державотворення можуть 
відбуватися окремо, але їхній ідеальний баланс 
сприяє стабільності національної держави. 
В умовах такого балансу нація асоціює себе із 
власною державою, а держава підтримує наці-
ональну ідентичність, створює міцний фун-
дамент для суспільного розвитку (Anderson, 
2001).

Важливим підходом в аналізі проблеми наці-
ональної ідентичності є есенціалізм, який часто 
пов’язують з ідеями Йоганна Гердера, який 
розглядав націю як органічну спільноту, що 
має свій «дух народу» (Volksgeist). Це поняття 
описує унікальні риси кожного народу, які про-
являються в його мові, звичаях, релігії та мис-
тецтві. Але есенціалістський підхід піддається 
критиці з боку конструктивістів, які вважають 
націю «соціальним конструктом», що форму-
ється та змінюється під впливом історичних, 
політичних і економічних чинників. Вони 
стверджують, що нації не мають постійної 
«сутності», а є результатом змінних процесів, 
як-от модернізація, індустріалізація та полі-
тична мобілізація.

В українському політичному й інтелектуаль-
ному дискурсі есенціалістська парадигма була 
поширена в ідеологічних течіях, що підкреслю-
вали культурно-історичну унікальність укра-
їнського народу. Це відображалося, зокрема, 
у культурницькому націоналізмі ХІХ ст.  
та в ідеях Михайла Грушевського про україн-
ську націю як історично сформовану спільноту 
із власною мовою, культурою та традиціями 
(Грушевський, 1954, с. 173–174).

Консервативний підхід В’ячеслава Липин-
ського до нації та державотворення ґрунту-
ється на кількох ключових ідеях, які про-
тистоять радикально-демократичним або 
етноцентристським уявленням про націо-
нальну ідентичність і політичний устрій. 
В. Липинський, будучи представником укра-
їнського консерватизму, прагнув створити ста-
більну національну державу на основі монар-
хічних принципів, сильної ієрархії й інтеграції 



8

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

всіх соціальних верств, незалежно від їхнього 
етнічного походження.

В. Липинський стверджував, що держава 
не повинна ґрунтуватися суто на етнічній або 
мовній ідентичності. Він уважав, що нація – це 
політична спільнота, яка об’єднує всіх грома-
дян держави, незалежно від їхнього етнічного 
походження. Отже, українська нація має бути 
політичним утворенням, а не тільки культурно-
етнічною групою.

Він виступав за ідею монархії як гаранта 
стабільності та єдності нації. За його задумом, 
монархічна система найкраще підходить для 
України, оскільки сильна влада могла б забез-
печити національне згуртування та запобігти 
соціальним конфліктам. У своїй праці «Листи 
до братів-хліборобів» він обґрунтовував твер-
дження, що саме через монархію можна досягти 
державного порядку й уникнути анархії та без-
ладдя (Липинський, 1923).

Ідеї В. Липинського можуть бути обмежено 
корисними для державного будівництва в Укра-
їні, однак більш визначальними чинниками для 
національної ідентичності та цілісності виступа-
ють політичні, мовні та культурні основи. Україн-
ська титульна нація, з її автохтонними коренями 
та міцними релігійними традиціями, забезпечує 
основу націєтворення та культурної стійкості. 
Усі інші етнічні групи доповнюють цей культур-
ний і релігійний ландшафт, не конфліктують із 
титульною нацією, а створюють розмаїття, що 
зміцнює єдність. Отже, в Україні стійкість і роз-
виток національної ідентичності досягаються 
через інтеграцію різних культурних впливів на 
базі політичної ідентичності та культурної само-
бутності, а не через монархічні інститути.

На наш погляд, в українській науковій думці 
питання національної ідентичності найбільш 
повно відображені в Д. Донцова, де націо-
нальна ідентичність визначається як усвідом-
лення народом себе як спільноти, що відрізня-
ється від інших, і виступає основою «феномену 
етнічності». У межах цієї методології розгляда-
ються конкретні форми самовизначення націо-
нальної ідентичності – «національні почуття», 
«національні інтереси», «національна ідея», що 
приводить до субстанціоналізації національної 
ідентичності, яку пропонується трактувати як 
своєрідний субстрат (Донцов, 1926).

Націєтворення – це процес, який об’єднує 
соціальні й етнічні групи в одну націю через 

спільну культуру, мову, історію, ідентичність 
і цінності. Воно формує культурну єдність 
і національну свідомість, створює усвідом-
лення спільних цілей і цінностей, які визнача-
ють належність до нації. Державотворення, зі 
свого боку, спрямоване на розбудову інститу-
ційної та політичної структури держави, забез-
печує функціонування та легітимність владних 
органів, правову основу та суверенітет.

Під час розгляду релігійного чинника як 
елементу націєтворення та державотворення 
необхідно підкреслити, що саме він є одним із 
центральних об’єктів досліджень українських 
і зарубіжних науковців. Серед українських 
дослідників, які вивчали вплив релігії на наці-
єтворення, особливу роль відіграли митропо-
лит Іларіон (Іван Огієнко), який глибоко аналі-
зував культурну та духовну спадщину України, 
а також Андрей Шептицький, що активно 
працював над духовним відродженням україн-
ського народу. 

Отже, дослідження релігійного чинника 
у процесі націєтворення та державотворення 
є багатовекторним і охоплює аспекти духо-
вного, культурного та соціально-політичного 
впливу релігії на формування національної 
свідомості й ідентичності, що, своєю чергою, 
є основою для побудови держави.

Виходячи із цього, розглянемо ідею націо-
нальної церкви, яка полягає в тому, що релігійна 
організація або конфесія стає невіддільною час-
тиною національної ідентичності та культури 
окремої країни чи народу. Саме національна 
церква не лише виконує духовну функцію, але 
й відіграє важливу роль у соціальному, культур-
ному та політичному житті суспільства. Вона 
часто вважається духовним символом нації 
та виразником її історії, традицій і цінностей. 
Насамперед національна церква виступає як 
релігійний і духовний аспект національної сві-
домості, підтримує та зміцнює культурні тради-
ції та символи нації.

Іноді національна церква отримує офіційний 
статус, коли держава визнає її особливу роль 
у суспільстві. Національна церква може вико-
нувати об’єднавчу функцію для суспільства, 
виступати символом єдності нації, особливо 
під час кризових чи конфліктних періодів.

Зв’язок між національною ідентичністю 
та церквою в Україні має глибоке історичне, 
культурне та духовне коріння, яке відіграє 



9

важливу роль у формуванні національної свідо-
мості українців.

Релігія не лише відіграє вагому роль у вну-
трішній політиці та процесах державотворення, 
але й впливає на зовнішню політику держави, 
визначає її відносини з іншими країнами, осо-
бливо з тими, де домінують інші релігії. Істо-
рично релігія використовувалася для виправ-
дання міжнародних дій, як-от війни чи альянси 
(наприклад, хрестові походи в середньовіччі 
або підтримка союзників зі схожими релігій-
ними переконаннями). У сучасному контексті 
питання автокефалії ПЦУ є не лише релігій-
ним, але й політичним чинником, що суттєво 
впливає на процеси державотворення України. 
Це питання теж стосується національної іден-
тичності, зміцнення політичної незалежності 
від Росії та позиціонування України на міжна-
родній арені, оскільки воно впливає на відно-
сини з іншими православними церквами та кра-
їнами.

Протягом 2014–2020 рр. в Україні спосте-
рігалася зміна у сприйнятті ролі релігії в сус-
пільному житті. Хоча значна частина громадян 
продовжує вбачати в релігії важливий мораль-
ний і культурний інститут, дані соціологічних 
опитувань показують тенденцію до зниження 
позитивних оцінок її впливу на моральність, 
духовність і національну самосвідомість.

У 2014 р. 79% респондентів уважали, 
що релігія сприяє підвищенню моральності 
та духовності. До 2019 р. цей показник зни-
зився до 67%, а у 2020 р. – до 68% (Разумков 
Центр, 2023).

Роль релігії як засобу відродження наці-
ональної самосвідомості та культури також 
зменшилася: у 2014 р. це підтримували 69%, 
але до 2019–2020 рр. цей показник впав до при-
близно 58–59%.

Попри загальне зниження позитивних оці-
нок, збільшилась кількість тих, хто вважає 
релігію елементом політичного життя. Під-
тримка цієї тези зросла із 34% у 2014 р. до 48% 
у 2019 р., а у 2020 р. становила 46%. Це може 
вказувати на те, що релігія почала розглядатися 
більшою мірою як інструмент впливу в полі-
тичних процесах, особливо в умовах глобаль-
них викликів і трансформацій, у яких перебуває 
українське суспільство після 2014 р.

Тенденції в релігійній ідентичності в Україні 
протягом 2021–2023 рр. підкреслюють значні 

зміни, на які вплинули соціальний і геополітич-
ний клімат, особливо після повномасштабного 
вторгнення Росії у 2022 р.

Спостерігається зростання самоідентифіка-
ції за релігійним складником: у 2022 р. після 
повномасштабного вторгнення Росії відбу-
лося помітне збільшення кількості людей, які 
ідентифікують себе як релігійні, яке зростало 
із 68% наприкінці 2021 р. до 74% у листопаді 
2022 р. Це відобразило підвищену роль віри як 
джерела підтримки та єдності під час війни.

Спад рівня релігійності у 2023 р. може вка-
зувати на нормалізацію релігійної ідентифікації 
після її початкового сплеску під час війни.

Вікові та регіональні відмінності: молодші 
люди (18–24 роки) рідше ідентифікували себе як 
релігійні (55%) порівняно зі старшими віковими 
групами, де релігійна ідентифікація коливалася 
від 65 до 78%. Також існували значні регіональні 
відмінності: у західних регіонах найвищий від-
соток релігійних людей (75%) і найбільша при-
належність до конкретних релігійних громад, 
особливо в сільських місцевостях.

Довіра до релігійних спільнот, хоча й зали-
шається значною, знизилася з піку у 2010 р. 
(72,5%) до 59% у 2023 р. Найвищі рівні довіри 
спостерігаються в західних (72%) і південних 
(69%) регіонах, тоді як у східному регіоні най-
нижчий рівень довіри, де лише 47% респон-
дентів висловлюють упевненість у релігійних 
інституціях (Разумков Центр, 2024).

Ці дані ілюструють вплив таких чинників, як 
вік, місце розташування та зовнішні події, як-от 
війна, на релігійні настрої в Україні, відобра-
жають складні стосунки між релігією та націо-
нальною ідентичністю в часи кризи.

Зміни у сприйнятті релігії відображають 
комплексність її ролі в українському сус-
пільстві: релігія, з одного боку, залишається 
важливим культурним і духовним чинником, 
а з іншого – усе частіше пов’язується з полі-
тичними процесами, що може спричиняти різні 
реакції серед населення.

Незважаючи на загальний позитивний імідж 
релігії в Україні, опитування показують, що 
деякі негативні оцінки також починають зрос-
тати. Більшість респондентів зазвичай не під-
тримують негативні судження про релігію. 

Російська православна церква (далі – РПЦ) 
через Українську православну церкву Мос-
ковського патріархату (далі – УПЦ МП) 



10

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

продовжувала деструктивно впливати на укра-
їнську релігійну сферу і після проголошення 
незалежності. Надання Томосу про автокефа-
лію ПЦУ Константинопольським патріархом 
Варфоломієм у 2019 р. стало важливим кро-
ком до утвердження української національної 
та релігійної самобутності. Це допомогло бага-
тьом українцям відчути належність до незалеж-
ної національної церкви, нарешті звільненої від 
російського впливу.

 

Рис. 1. Графік, що ілюструє зміни  
у сприйнятті ролі релігії в Україні протягом 

2014–2023 рр. за кількома ключовими 
показниками:

1. Роль релігії в підвищенні моральності  
та духовності – зменшення від 79% у 2014 р.  

до 68% у 2020 р.
2. Роль релігії в національній самосвідомості – 

зменшення від 69% у 2014 р. до 58–59%  
у 2019–2020 рр.

3. Релігія як політичний елемент – зростання 
із 34% у 2014 р. до 48% у 2019 р.,  

з невеликим спадом до 46% у 2020 р.
4. Самоідентифікація за релігійним 

складником – зростання із 68% наприкінці 
2021 р. до 74% у листопаді 2022 р.,  

з подальшим зниженням до 65% у 2023 р.
5. Довіра до релігійних інституцій – зниження 

з піку (72,5%) у 2010 р. до 59% у 2023 р.

Рішення про автокефалію ПЦУ мало не 
лише релігійне, а й політичне значення, 
оскільки воно відображало прагнення України 
до політичної та культурної відокремленості 
від Росії. Московський патріархат довгий час 
був не лише релігійним, але й ідеологічним 
інструментом впливу Кремля. Після Революції 
гідності та початку російсько-української війни 
у 2014 р. багато українців почали сприймати 
УПЦ МП як інституцію, що сприяє російському 

впливу в Україні. Тому автокефалія стала одним 
із символів боротьби за суверенітет і незалеж-
ність.

УПЦ МП всіляко підкреслювала націо-
нальну ідентичність, яка мала велике значення 
для підтримки української національної свідо-
мості, особливо в період польської та росій-
ської імперської влади, коли українська мова 
та культура зазнавали утисків. Церква була тим 
інститутом, що зберігав національні традиції, 
мову та духовність українців.

У західних регіонах України Українська 
греко-католицька церква відіграла важливу 
роль. Вона часто ставала центром національ-
ного життя й опору колоніальним впливам 
сусідніх країн. УГКЦ також активно підтриму-
вала національну свідомість українців, зокрема 
через просвітницьку діяльність і збереження 
української мови в богослужінні (Химка, 
1993, с. 73–108).

Греко-католицька церква, яка протягом сто-
літь зберігає українську мову, традиції та зви-
чаї, безумовно, має потенціал у зміцненні наці-
ональної ідентичності. Однак її вплив на 
загальнонаціональному рівні обмежується тим, 
що більшість українців традиційно асоціюють 
себе із православним культурним простором. 
Щодо протестантських церков, то, незважаючи 
на високий рівень посвяти служінню та дотри-
мання моральних принципів, вони не надають 
особливого значення мовному питанню, а обря-
довість, яка має велике значення для україн-
ської культури, у них значно менш виражена.

Отже, окрема церква самостійно навряд чи 
здатна об’єднати націю. Проте Православна, 
Греко-католицька і Протестантська церкви, 
кожна по-своєму, роблять вагомий внесок 
у націєтворчі процеси. Відомі українські релігі-
єзнавці пропонують різні підходи до вирішення 
цього питання, беручи до уваги специфіку 
українського суспільства.

На важливості релігійного чинника у про-
цесах націєтворення наголошують провідні 
українські релігієзнавці. Зокрема, А. Колодний 
акцентує увагу на тому, що релігійна духовність 
українців є універсальним феноменом, що не 
тільки підтримує народ у релігійному аспекті, 
але й забезпечує буттєву, моральну й естетичну 
основи. Відсутність власної держави протя-
гом тривалого часу змусила церкву виконувати 
роль етноконсолідатора, взяти на себе функції, 



11

що виходять за межі релігійних, – інтеграцію 
етносу, збереження звичаїв і консолідацію 
народу. Вона стала для українців світогляд-
ною системою, етичним орієнтиром, правовим 
регулятором, а також впливовим елементом 
у господарській і політичній сферах. Особливе 
значення релігійної духовності зростає нині, 
коли питання внутрішнього світу людини часто 
залишаються без належної уваги (Колодний, 
2015, с. 222–243).

А. Колодний аналізує роль національної 
церкви у зміцненні української ідентичності 
та розглядає вплив історичних і політичних 
чинників на функціонування церкви як інсти-
туту, що підтримує національну самосвідо-
мість. Особлива увага приділяється політич-
ному значенню церкви в умовах протистояння 
з Росією, де українські православні та греко-
католицькі церкви виступають на захист суве-
ренітету та національної єдності.

Він наголошує, що національна церква, 
зберігаючи мову та культурні традиції, вико-
нує важливу роль у суспільній згуртованості 
та моральній підтримці українців, не будучи 
водночас державною (Колодний, 2002, с. 21–26).

Л. Филипович під час круглого столу у Від-
критому православному університеті святої 
Софії-Премудрості 1 липня 2016 р. зазначила: 
«Українська дійсність показала унікальне 
об’єднання на Майдані, яке важко уявити 
в сучасній Європі. Важливо розуміти, що від-
родження православ’я самими православними 
силами неможливе. У цьому процесі значну 
роль відіграють й інші церкви, зокрема Греко-
католицька, яка має досвід участі в європей-
ських процесах і механізми подолання роз-
діленості, а також протестантські церкви. 
Майдан став спробою створити модель грома-
дянської церкви, яка об’єднала спільні цінності, 

зберігаючи конфесійні особливості» (Филипо-
вич, 2016, с. 47–52) 

П. Яроцький наголошує на тому, що релігія 
виконувала не тільки духовну, але й націєтворчу 
функцію, відігравала ключову роль у форму-
ванні етноконфесійної ідентичності українців 
(Яроцький, 2017, с. 17–32).

Ці тези підтримують ідею національної 
церкви як основного елементу української 
самоідентифікації, оскільки незалежна церква 
слугує символом єдності та збереження куль-
турної та релігійної спадщини, відокремленої 
від чужоземного впливу. 

Висновки. Об’єднання Православної 
церкви України й Української греко-католиць-
кої церкви в єдину національну Східну церкву 
є потенційним шляхом до формування потуж-
ної української релігійної структури, здатної 
значно посилити національну єдність і сприяти 
міжнародному визнанню української церкви. 
Попри відмінності, спільна історична основа 
Київської Традиції надає міцну основу для кон-
солідації цих церков, що активно підтримують 
національну ідентичність.

Співпраця між ПЦУ й УГКЦ має позитив-
ний вплив на процеси націєтворення та сприяє 
зміцненню державної незалежності України. 
У нинішніх умовах російсько-української війни, 
коли національна та релігійна самоідентифі-
кація зазнають впливу внутрішніх і зовнішніх 
чинників, релігійні інститути відіграють вирі-
шальну роль у формуванні соціальної довіри 
та суспільної згуртованості.

Дослідження, засноване на соціологічному 
та контент-аналізі, підтверджує значущість 
релігійних інститутів у підтримці національної 
самосвідомості українців і підкреслює необ-
хідність подальшого вивчення релігійного чин-
ника як елементу національної безпеки.

Список використаних джерел:
Religiosity, trust in the Church, confessional affiliation and inter-church relations in Ukrainian society (November, 

2023). URL: https://razumkov.org.ua/en/news/religiosity-trust-in-the-church-confessional-affiliation-and-inter-church-
relations-in-ukrainian-society-november-2023.

Андерсон, Б. (2020). Уявлені спільноти: Роздуми про походження та поширення націоналізму. У читанці The 
New Social Theory Reader. С. 282–288. Routledge.

Андрєєва, О. (2009). Перспектива конструктивістської парадигми націєтворення в Україні. Наукові записки Інституту 
політичних і етнонаціональних досліджень імені І.Ф. Кураса Національної академії наук України, Вип. 43, С. 322–329. 
Відновлено з https://ipiend.gov.ua/wp-content/uploads/2018/07/andrieieva_perspektyva.pdf.

Боровик, М. (2020). Хто створив «радянські нації»? (теоретико-історіографічні нотатки). Український історич-
ний журнал, № 2, С. 169–186. https://doi.org/10.15407/uhj2020. 02.169.

Василенко, В., Голубчик, Г. (2023). Конструктивістська теорія націєтворення: український аспект. Науково-
теоретичний альманах «Грані». Вип. 26 (6). С. 71–78.



12

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Головаха, Є. (2008). Терни на шляху євроінтеграції українського суспільства. Вісник Національної академії 
наук України. № 10. С. 33–45. URI: http://dspace.nbuv.gov.ua/handle/123456789/3295.

Грушевський, М. (1954). Історія України-Руси. Т. І : До початку XI віку, 3-є вид., 173–174, прим. 6.
Донцов, Д. (1926). Націоналізм. URL: http://kyiv-heritage-guide.com/sites/default/files/%D0%94%D0%9E%D0%

9D%D0%A6%D0%9E%D0%92%201)%20%D0%9D%D0%B0%D1%86%D1%96%D0%BE%D0%BD%D0%B0%D0
%BB%D1%96%D0%B7%D0%BC%20(1926)%20215%D1%81.pdf.

Іларіон, М. (1982). Українська церква. Нариси з історії української православної церкви (у 2 т.). 2-е попр. і доп. 
вид. / за ред. прот. Ст. Ярмуся. Вінніпег. 366 c.

Калакура, Я., Рафальський, О., Юрій, М. (2015). Українська культура: цивілізаційний вимір. Київ : ІПіЕНД ім. 
І.Ф. Кураса НАН України. 496 с.

Касьянов, Г. (1999). Теорії нації та націоналізму. (Монографія). Київ. 352 c.
Колодний, А. (2002). Національна церква як вияв національної ідентичності: український контекст. Релігійна 

свобода. № 6. С. 21–26. URL: http://jnas.nbuv.gov.ua/article/UJRN-0001019367.
Колодний, А. (2015). Майдан як осереддя Української громадянської релігії. Українське релігієзнав-

ство. Вип. 74–75. С. 222–243. URL: http://jnas.nbuv.gov.ua/article/UJRN-0000813651.
Кочан, Н. (2011). Державотворення і релігійний чинник: український досвід. Наукові записки Інституту полі-

тичних і етнонаціональних досліджень імені І.Ф. Кураса Національної академії наук України. № 5. С. 310–320. 
URL: https://ipiend.gov.ua/wpcontent/uploads/2018/07/kochan_dergavotvorennia.pdf.

Кочан, Н. (2012). Дилема сучасного українського націєтворення: деякі теоретико-методологічні аспекти про-
блеми. Наукові записки Інституту політичних і етнонаціональних досліджень імені І.Ф. Кураса Національної ака-
демії наук України. Спеціальний випуск (2012). С. 169–186. URL: https://ipiend.gov.ua/wp-content/uploads/2020/02/
kochan_dylema.pdf. 

Липинський, В. (1954). Листи до братів-хліборобів: про ідею і організацію українського монархізму: писані 
1919–1926 р. C. 471.

Ломачинська, І., Алєксєєнко, О. (2023). Релігійна ідентичність як засіб маніпулювання в консцієнтальних війнах 
сучасності. Актуальні проблеми філософії та соціології. 43. С. 53–58. https://doi.org/10.32782/apfs.v043.2023.9.

Оцінки громадянами соціально-економічної ситуації та соціально-економічної політики влади, соціальне само-
почуття громадян (вересень 2024 р.) URL: https://razumkov.org.ua/napriamky/sotsiologichni-doslidzhennia/otsinky-
gromadianamy-sotsialnoekonomichnoi-sytuatsii-ta-sotsialnoekonomichnoi-polityky-vlady-sotsialne-samopochuttia-
gromadian-veresen-2024r.

Паславський, І. (1994). Між Сходом і Заходом. Нариси з культурно-політичної історії Української Церкви. 
Львів. 144 c.

Сміт, Е. (1994). Національна ідентичність. Київ. 224 с.
Филипович, Л. (2016). Релігійні ідентичності в Україні: постановка проблеми. Українське релігієзнав-

ство. Вип. 80. С. 47–52.
Химка, І. (1993). Греко-католицька церква і українське національне відродження у Галичині 1772–1918. 

Львів, С. 73–108.
Яроцький, П. (2017). Реформація: європейська домінанта і українська ідентичність протестантизму. Релігія та 

соціум. № 2. С. 17–32.

References:
Religiosity, trust in the Church, confessional affiliation and inter-church relations in Ukrainian society (November, 

2023). Retrieved from: https://razumkov.org.ua/en/news/religiosity-trust-in-the-church-confessional-affiliation-and-inter-
church-relations-in-ukrainian-society-november-2023. 

Anderson, B. (2020). Uiavleni spilnoty: Rozdumy pro pokhodzhennia ta poshyrennia natsionalizmu [Imagined 
communities: Reflections on the origins and spread of nationalism]. In The New Social Theory Reader. Pp. 282–288. 
Routledge. [in Ukrainian].

Andreeva, O. (2009). Perspektyva konstruktyvistskoi paradyhmy natsiietvorennia v Ukraini [Prospects of the 
constructivist paradigm of nation-building in Ukraine]. Scientific Notes of I.F. Kuras Institute of Political and Economic 
Studies of the National Academy of Sciences of Ukraine, Vol. 43, Pp. 322–329. Retrieved from: https://ipiend.gov.ua/
wp-content/uploads/2018/07/andrieieva_perspektyva.pdf (access date 10.11.2024) [in Ukrainian].

Borovyk, M. (2020). Khto stvoryv “radianski natsii”? (teoretyko-istoriohrafichni notatky) [Who Created the 
“Soviet Nations”? (Theoretical and Historiographical Notes)]. Ukrainian Historical Journal, №. 2, pp. 169–186.  
https://doi.org/10.15407/uhj2020. 02.169 [in Ukrainian].



13

Vasylenko, V., Holubchyk, H. (2023). Konstruktyvistska teoriia natsiietvorennia: ukrainskyi aspekt [Constructivist 
theory of nation-building: the Ukrainian aspect]. Scientific and theoretical almanac Grani. Issue 26 (6), pp. 71–78 
[in Ukrainian].

Holovakha, E. (2008). Terny na shliakhu yevrointehratsii ukrainskoho suspilstva [Thorns on the way to European 
integration of Ukrainian society]. Bulletin of the National Academy of Sciences of Ukraine. № 10, pp. 33–45. Retrieved 
from: http://dspace.nbuv.gov.ua/handle/123456789/3295 (access date 10.11.2024) [in Ukrainian].

Hrushevsky, M. (1954). Istoriia Ukrainy-Rusy. T. I: “Do pochatku XI viku” [The History of Ukraine-Rus’ (New 
York: Knigospilka Publishing Company, 1954), vol: “To the beginning of the XI century”], 3rd ed. Pp.173–174, note 6 
[in Ukrainian].

Dontsov, D. (1926). Nationalism. Izdatel’stvo. New Life. Retrieved from: http://kyiv-heritage-guide.com/sites/default/
files/%D0%94%D0%9E%D0%9D%D0%A6%D0%9E%D0%92%201)%20%D0%9D%D0%B0%D1%86%D1%96%
D0%BE%D0%BD%D0%B0%D0%BB%D1%96%D0%B7%D0%BC%20(1926)%20215%D1%81.pdf (access date 
10.11.2024) [in Ukrainian].

Ilarion, M. (1982). Ukrainska tserkva. Narysy z istorii ukrainskoi pravoslavnoi tserkvy (u 2-kh tomakh) [The Ukrainian 
Church. Essays on the history of the Ukrainian Orthodox Church (in 2 volumes)]. 2nd ed. Winnipeg: Publication of the 
Consistory of the UGP Church in Canada. 366 p. [in Canadіa].

Kalakura, Y., Rafalsky, O., Yuriy, M. (2015). Ukrainska kultura: tsyvilizatsiinyi vymir. [Ukrainian culture: civilisational 
dimension]. iPiEND im. I.F. Kurasa. 496 p. [in Ukrainian].

Kasyanov, G. (1999). Teorii natsii ta natsionalizmu [Theories of the nation and nationalism] (Monograph). Kyiv: 
Lybid. 352 p. [in Ukrainian].

Kolodnyi, A. (2002). Natsionalna tserkva yak vyiav natsionalnoi identychnosti: ukrainskyi kontekst [National church 
as a manifestation of national identity: the Ukrainian context]. Religious freedom. № 6. Pp. 21–26. Retrieved from: http://
jnas.nbuv.gov.ua/article/UJRN-0001019367 (access date 11.11.2024) [in Ukrainian].

Kolodnyi, A. (2015). Maidan yak osereddia Ukrainskoi hromadianskoi relihii [Maidan as a centre of Ukrainian civil 
religion]. Ukrainian Religious Studies. Issues 74–75. Pp. 222–243. Retrieved from: http://jnas.nbuv.gov.ua/article/UJRN-
0000813651.

Kochan, N. (2011). Derzhavotvorennia i relihiinyi chynnyk: ukrainskyi dosvid [State-building and the religious factor: 
the Ukrainian experience]. Scientific Notes of the Kuras Institute of Political and Ethnic Studies of the National Academy 
of Sciences of Ukraine, № 5. Pp. 310–320. Retrieved from: https://ipiend.gov.ua/wpcontent/uploads/2018/07/kochan_
dergavotvorennia.pdf (access date 11.11.2024) [in Ukrainian].

Kochan, N. (2012). Dylema suchasnoho ukrainskoho natsiietvorennia: deiaki teoretyko-metodolohichni aspekty 
problemy [The Dilemma of Modern Ukrainian Nation-Building: Some Theoretical and Methodological Aspects of the 
Problem]. Scientific Notes of the Kuras Institute of Political and Ethnic Studies of the National Academy of Sciences of 
Ukraine. Special issue (2012). Pp. 169–186. Retrieved from: https://ipiend.gov.ua/wp-content/uploads/2020/02/kochan_
dylema.pdf) (access date 11.11.2024) [in Ukrainian].

Lypynskyi, V. (1954). Lysty do brativ-khliborobiv: pro ideiu i organizatsiiu ukrainskoho monarkhizmu: pysani 
1919–1926 r. [Letters to the Brothers Farmers: on the idea and organisation of Ukrainian monarchism: written in 
1919–1926]. 471p. [in Austria].

Lomachynska, I., Alekseenko, O. (2023). Relihiina identychnist yak zasib manipuliuvannia v konstsiientalnykh 
viinakh suchasnosti [Religious identity as a means of manipulation in the wars of conscience of our time]. Actual problems 
of philosophy and sociology. 43. Pp. 53–58. https://doi.org/10.32782/apfs.v043.2023.9.

Otsinky hromadianamy sotsialno-ekonomichnoi sytuatsii ta sotsialno-ekonomichnoi polityky vlady, 
sotsialne samopochuttia hromadian (veresen 2024 r.) [Citizens’ assessments of the socio-economic situation 
and socio-economic policy of the authorities, social well-being of citizens (September 2024)]. Retrieved from:  
https://razumkov.org.ua/napriamky/sotsiologichni-doslidzhennia/otsinky-gromadianamy-sotsialnoekonomichnoi-
sytuatsii-ta-sotsialnoekonomichnoi-polityky-vlady-sotsialne-samopochuttia-gromadian-veresen-2024r.

Paslavsky, I. (1994). Mizh Skhodom i Zakhodom. Narysy z kulturno-politychnoi istorii Ukrainskoi Tserkvy [Between 
East and West. Essays on the cultural and political history of the Ukrainian Church]. Lviv. 1994. 144 p. [in Ukrainian].

Smith, E. (1994). Natsionalna identychnist [National identity]. K. Fundamentals, 224 p. [in Ukrainian].
Filipovych, L. (2016). Relihiini identychnosti v Ukraini: postanovka problemy [Religious identities in Ukraine: 

problem statement]. Ukrainian Religious Studies. Issue 80. Pp. 47–52 (access date 11.11.2024) [in Ukrainian].
Khymka, I. (1993). Hreko-Katolytska Tserkva i ukrainske natsionalne vidrodzhennia u Halychyni 1772–1918 [The 

Greek Catholic Church and the Ukrainian National Revival in Galicia 1772–1918]. Kovcheg. Lviv, Pp. 73–108 (access 
date 11.11.2024) [in Ukrainian].

Yarotskyi, P. (2017). Reformatsiia: yevropeiska dominanta i ukrainska identychnist protestantyzmu [Reformation: 
European dominance and Ukrainian identity of Protestantism]. Religion and Society, № 2, pp. 17–32 (access date 
11.11.2024) [in Ukrainian].



14

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

УДК 130.122:2-184.25+2-184.4
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.2

Вергелес Костянтин Миколайович,
доктор філософських наук, професор

Вінницького національного медичного університету імені М. І. Пирогова
orcid.org/0000-0001-5695-7862

kvergeles@gmail.com

СПОТВОРЕННЯ РЕЛІГІЙНОЇ ВІРИ  
ЯК ФАКТОР НЕЗДОРОВОЇ ДУХОВНОСТІ

У статті проводиться аналіз феномену нездорової релігійності та спотворень релігійної віри. Показуєть-
ся, що викривлення релігійної віри є важливим чинником, який має суттєві негативні впливи на духовність 
людини. Автор окреслює основні прояви нездорової релігійності та наслідки, до яких призводять викривлен-
ня віри, демонструє деякі з них на прикладі актуальних подій, що стосуються українського суспільства. На 
думку автора, викривлення релігійної віри тісно пов’язані із психічними розладами. До них часто призводять 
жорсткі та вимогливі релігійні доктрини, культивування почуття провини та постійна внутрішня напруга. 
Серед наслідків спотворення релігійної віри виділяються також агресія, нетерпимість і насилля щодо іно-
вірців, що провокується почуттям винятковості своєї релігії та зневагою до інших релігій. У статті окремо 
розглянуто явище релігійного фанатизму, який несе серйозну небезпеку для особистості фанатика, його рід-
них і оточення. Автор уточнює причини цього явища, серед яких виокремлює крихку самоідентифікацію 
потенційного фанатика, брак гнучкості розуму, його внутрішню інфантильну позицію та приховане бажання 
відмовитись від свободи вибору заради ілюзорного почуття контролю та визначеності майбутнього. Автор 
зазначає, що спотворення релігійної віри також присутні в доктрині «русского міра», яка сакралізує агресив-
ну війну та виправдовує вбивство як засіб боротьби за вищі цінності. На думку автора, спотворення релі-
гійної віри також нерідко характеризується нехтуванням власним здоров’ям. Яскравою ілюстрацією такого 
спотворення є «ковід-дисиденство», що було поширено в Україні під час епідемії COVID-19. У статті також 
зазначається, що науковці поки не можуть однозначно сказати, що передує появі важких психічних розла-
дів – індивідуальні схильності чи релігійна парадигма. Залишається відкритим питання, чи може віра стати 
причиною появи психічного розладу в людини з хорошим ментальним здоров’ям. Автор доводить, що спо-
творення релігійної віри призводить до появи великої кількості проблем не лише в її носія, але й в оточення.

Ключові слова: релігійна віра, спотворення віри, нездорова духовність, фанатизм, психічні розлади, 
COVID-19, русскій мір.

Vergeles Kostiantyn, 
Doctor of Philosophical Sciences, Professor

National Pirogov Memorial Medical University
orcid.org/0000-0001-5695-7862

kvergeles@gmail.com

DISTORTION OF FAITH AS A FACTOR IN UNHEALTHY SPIRITUALITY

The article analyzes the phenomenon of unhealthy religiosity and the distortions of religious faith. It shows that 
the distortion of religious faith is an important factor that has significant negative impacts on a person’s spirituality. 
The author outlines the main manifestations of unhealthy religiosity and the consequences of faith distortions, 
illustrating some of them with examples from current events affecting Ukrainian society. According to the author, 
distortions of religious faith are closely linked to mental disorders. These are often caused by rigid and demanding 
religious doctrines, the cultivation of guilt, and constant internal tension. Among the consequences of distorted 
religious faith, the author highlights aggression, intolerance, and violence toward followers of other faiths, provoked 
by a sense of religious exclusivity and disdain for other religions. The article also examines the phenomenon 
of religious fanaticism, which poses a serious danger to the fanatic, their loved ones, and those around them. The 
author clarifies the causes of this phenomenon, identifying fragile self-identification of the potential fanatic, a lack 
of mental flexibility, their internally infantile position, and a hidden desire to renounce freedom of choice in exchange 



15

for the illusion of control and certainty about the future. The author notes that distortions of religious faith are also 
present in the doctrine of the “Russian World”, which sacralizes aggressive war and justifies killing as a means 
of fighting for higher values. According to the author, faith distortions are often characterized by neglect of personal 
health as well. A striking example of such distortion is the “COVID dissidence” that was widespread in Ukraine 
during the COVID-19 pandemic. The article also mentions that scientists are still unable to definitively say what 
precedes the onset of severe mental disorders – individual predispositions or a religious paradigm. The question 
remains open as to whether faith can cause mental disorders in a person with good mental health. The author argues 
that distortions of religious faith led to numerous problems, not only for the person experiencing them but also for 
those around them.

Key words: religious faith, distortion of faith, unhealthy spirituality, fanaticism, mental disorders, COVID-19, 
Russian World.

Актуальність теми дослідження. У часи 
війни та невизначеності феномен релігійної 
віри набуває особливої актуальності. Нині вона 
виступає важливим чинником, який безпосе-
редньо впливає на життя українців. Релігійна 
віра може зазнавати спотворень. Вона може 
суттєво впливати на дестабілізацію суспіль-
ства. Окрім цього, нездорова віра може стати 
причиною погіршення ментального здоров’я 
свого носія. Нині, в епоху плюралізму та релі-
гійної свободи, особливої актуальності набува-
ють дослідження, що спрямовані не тільки на 
аналіз позитивних впливів феномену віри, але 
й торкаються проблеми її спотворення та тих 
наслідків, які воно має для людини. Найбільшої 
актуальності набувають проблеми, що актуальні 
саме для християнства, оскільки воно є найпо-
ширенішою релігією на теренах України.

Аналіз досліджень. Проблеми спотворень 
релігійної віри нині широко досліджуються нау-
ковцями в усьому світі. Серед них М. Є. Фрей-
тас, М. Лопес-Ібор Алькосер, Х. Х. Лопес-Ібор 
мол., С. Пфейфер, К. Марімаа, П. Катсафанас, 
Р. Р. Тіетьєн, П. Джонкерс, П. Ніттер, Пітер. 
Й. Варгаген, К. Кук, К. Ґживоч і багато інших. 
Вони розглядають проблеми діалогу між психі-
атрією та релігією, проблеми релігійного фана-
тизму, впливи релігійної віри на невротичні 
стани, потенційну шкоду здоров’ю, небезпеку 
сектантських рухів і радикальних релігійних 
організацій. 

Також значна частина українських науковців 
нині розглядає актуальні проблеми в Україні, що 
пов’язані з релігійним феноменом. Серед них 
А. Колодний, Л. Филипович, Є. Харьковщенко, 
О. Предко, К. Вергелес, В. Гуржи, Г. Коваленко, 
О. Саган, В. Туренко, В. Єленський, О. Бучма, 
О. Панич та інші. Вони торкаються проблем 
міжконфесійних відносин, проблем релігійної 
свободи й ідентичності.

Мета дослідження. Метою дослідження 
є проведення аналізу феномену спотворення 
релігійної віри, окреслення основних його про-
явів і наслідків. Дане дослідження ставить за 
мету довести, що викривлення релігійної віри 
є важливим чинником, що впливає на духо-
вність і життєдіяльність свого носія.

Виклад матеріалу дослідження. На думку 
науковців, релігійна віра відіграє ключову 
роль у формуванні світоглядних парадигм 
і ціннісних смислів. Дослідники зазначають, 
що релігійна віра часто виконує терапевтичну 
функцію, позитивно впливає на душевні 
стани, пом’якшує негативні впливи на психіку 
та посилює мотивацію боротись із труднощами 
та рухатись уперед. Здорова релігійність покра-
щує адаптацію, підвищує темпи одужання від 
депресії, а також виступає додатковим захис-
том від появи суїцидальних думок (Pfeifer, 
2022, p. 5). Зазначимо, що «саме в релігійній 
вірі як релігійному феномені, так і у вірі людей, 
шукають основу для процвітання, можливості 
для знищення негативних факторів у суспіль-
ному русі» (Вергелес, 2015, с. 255).

Релігійна віра проявляється в різноманітних 
зрізах, інколи зазнає спотворень. Поява сект, 
культів і деструктивних релігійних організацій 
тільки підтверджує тезу, що викривлення релі-
гійної віри призводять до формування нездо-
рових проявів духовності, які можуть завдати 
серйозної шкоди суспільству. Українські нау-
ковці визначають поняття духовності як якісну 
характеристику свідомості людини. До духо-
вності також можна віднести дії та вчинки 
людини. Серед аспектів духовності можна 
виділити естетизм, етизм і теоретизм. В аксіо-
логічному вимірі серед складників духовності 
є добро, краса й істина (Колодний, Лобовик, 
1996, с. 101). У даному дослідженні духовність 
розглядається у вимірі релігійної свідомості. 



16

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Духовність також безпосередньо пов’язана із 
психікою людини.

Релігійна віра має прямі впливи на про-
яви духовності свого носія. Інколи вона може 
перетворюватись на небезпечну систему пере-
конань. Егоїстичні прагнення, бажання влади, 
пошук швидкого вирішення всіх проблем часто 
ведуть до спотворення віри. Відомий амери-
канський ведучий і письменник С. Артербьорн 
визначає шкідливу віру як деструктивні відно-
сини з релігією, що дозволяє саме релігії, а не 
живим відносинам із Богом усебічно контр-
олювати життя людини (Arterburn, 1993, p. 31). 
Сучасна дослідниця М. Є. Фрейтас зазначає, 
що, окрім позитивних впливів, релігійна віра 
може стати причиною посилення психічних 
порушень. Деякі релігійні доктрини можуть 
негативно впливати на якість життя своїх послі-
довників. Науковиця окреслила цілу низку 
негативних впливів, які може мати нездорова 
релігійність (Freitas, 2021, p. 27–28). До них 
належать такі: сприяння відмові від психоло-
гічної або медичної допомоги; звуження сфери 
пошуку засобів отримання допомоги; агресив-
ний прозелітизм; поглиблення та погіршення 
вже наявних хронічних психічних розладів; 
поява нових і рецидиви старих хронічних пси-
хічних розладів; релігійне насилля; обсесивні 
та компульсивні розлади, що тісно пов’язані 
з молитовною практикою; меркантилістична 
та тріумфалістична релігійність.

Спотворення релігійної віри можуть стати 
причиною появи та погіршення великої кіль-
кості вже наявних психічних розладів. Почуття 
провини, яке провокується порушенням релігій-
них правил, нерідко спричиняє сильне нервове 
напруження у вірян. Недобросовісне культи-
вування й експлуатація таких почуттів можуть 
провокувати хвороби психіки. Відомі іспанські 
науковці Х. Х. Лопес-Ібор мол. і М. Лопес-Ібор 
Алькосер у своєму дослідженні висунули тезу, 
що патологічне почуття провини, яке спровоко-
вано моральними або релігійними питаннями, 
може стати причиною компульсивних спові-
дей і залежності від представників релігійної 
організації, що мають можливість «відпус-
кати гріхи» і таким чином полегшувати невро-
тичні стани (Lopez-Ibor, & Lopez-Ibor Alcocer, 
2010, p. 227–228). Хворобливе почуття провини 
інколи призводить до того, що деякі люди почи-
нають конструювати своє філософське бачення 

світу суто навколо поняття гріха та покарання. 
Крізь призму такого бачення вони намагаються 
визначити і мету власного існування. З іншого 
боку, відсутність мети існування також може 
мати низку негативних наслідків, як-от патоло-
гічні сумніви, що пронизують і спотворюють 
усі аспекти життя людини.

Водночас досить важко однозначно довести 
пряму залежність невротичних розладів від 
конкретної релігійної парадигми. Відомий 
сучасний науковець С. Пфейфер досліджував 
питання, чи релігійні марення та психічні роз-
лади можуть бути наслідком нейробіологічних 
процесів, що зазнали впливу деяких культур-
них аспектів релігії та віри (Pfeifer, 2022, p. 5). 
Беручи до уваги останні дослідження, науковець 
не готовий однозначно визначити таку залеж-
ність. Що ж стосується тривожних розладів, то 
нездорова віра може бути причиною їх поси-
лення. Водночас досить важко точно довести, 
що саме філософська та релігійна парадигма 
стала причиною поглиблення тривожного роз-
ладу, а не індивідуальні особливості психіки 
людини (Pfeifer, 2022, p. 7). Напевне можна 
говорити лише про появу проблемних вза-
ємовпливів деяких особистісних якостей і релі-
гійних аспектів у соціокультурному контексті.

Коли ми більш детально говоримо про 
шкідливі прояви релігійної віри, неможливо 
оминути таке явище, як релігійний фанатизм. 
Воно характеризується крайніми проявами 
прихильності та відданості релігійним доктри-
нам (Предко, 2023, с. 298). Фанатична людина 
ідентифікує себе через релігійні ідеї, культивує 
в собі негативне ставлення до всього, що йде 
в розріз з ними. Фанатизм одного конкретного 
вірянина може завдати неабиякої шкоди його 
рідним і йому самому. Колективний фанатизм 
великих груп віруючих може обернутися сер-
йозними проблемами для суспільства.

Сучасний дослідник П. Катсафанас виді-
ляє три основні виміри фанатизму. Перший 
вимір – психологічний. Можна сказати, що 
крайня відданість фанатика власним переко-
нанням є наслідком особливостей його психіки. 
Науковці поки не дійшли згоди щодо визна-
чення повного переліку цих особливостей. 
Зокрема, П. Катсафанас уважає, що у фанатика 
досить крихка самоідентифікація (Katsafanas, 
2023, p. 6). Щоб відчути свою значущість і зна-
йти цінне місце в навколишньому світі, він 



17

культивує в собі жорстку прихильність до цін-
ностей, які вважає сакральними. Також осо-
бливої прихильності в його очах здобувають 
групи, які ці цінності обстоюють. Подібний 
погляд на фанатизм має й інша сучасна дослід-
ниця Р. Р. Тіетьєн. Вона вважає, що крихка іден-
тичність, страх, хвилювання та невпевненість 
відіграють значну роль у формуванні та роз-
витку фанатизму (Tietjen, 2023, p. 226). Неви-
значеність майбутнього часто продукує страх. 
Фанатична людина замість того, щоб реагувати 
на неї за допомогою епістемічних механізмів 
і особливої поведінки, намагається ще силь-
ніше спрямувати себе до священних цінностей 
і колективної ідентичності, у яких вона знахо-
дить міцну опору, контроль і впевненість.

Інший сучасний дослідник К. Марімаа 
також уважає, що є психічні особливості, які 
характерні для фанатичних людей (Marimaa, 
2011, p. 46–47). На його думку, не так важ-
ливо, чи є фанатизм релігійним, політичним, 
спортивним, чи взагалі стосується будь-якої 
іншої ідеї. На думку науковця, характерною 
особливістю фанатичного розуму є схильність 
до крайніх форм відданості та прихильності. 
Сама прихильність як явище передує і перевер-
шує за значенням об’єкт прихильності. Далеко 
не завжди визначальним чинником є те, у яку 
саме релігійну систему потрапляє потенційний 
фанатик. Часто ключову роль відіграють саме 
його індивідуальні схильності до фанатизму.

Водночас не можна заперечувати і той 
факт, що деякі релігійні парадигми є хорошим 
підґрунтям для розвитку фанатичних рухів 
і повсякчас сприяють їх утворенню. К. Марі-
маа також це визнає та зазначає, що ідеології 
нерідко сприяють розвитку фанатизму. Дослід-
ник окреслює відмінності між релігійним фун-
даменталізмом і фанатизмом. Фундаменталізм 
радше виглядає феноменом світоглядним, тоді 
як фанатизм тяжіє до самовираження саме 
через поведінку свого носія. Ідеї фанатика 
далеко не завжди беруть свій початок зі священ-
них текстів або зі світоглядних настанов. Вод-
ночас фундаменталізм базується саме на ідеї 
істинності конкретної картини світу (Marimaa, 
2011, p. 52–53). На думку науковця, нерідко 
фундаменталізм і фанатизм ідуть поруч, але ці 
явища не варто ототожнювати.

П. Катсафанас звертає увагу на взаємозалеж-
ність фанатизму й ідеологій, що йому можуть 

сприяти. Науковець наголошує на складності 
точного визначення того, що передує появі 
фанатика: особливості його психіки чи кон-
кретна релігійна віра, яку він прийняв. Також 
досить складно визначити, чи можливо, щоб 
ідеологія перетворила на фанатика людину, 
психіку якої можна було б віднести до категорії 
здорових.

Науковець виділяє ще один вимір фана-
тизму – епістемічний. У результаті проведеного 
аналізу праць Дж. Лока, Вольтера й І. Канта 
він погоджується з тезою цих та інших мисли-
телів, що фанатику часто бракує деякої гнуч-
кості розуму (Katsafanas, 2023, p. 7). Він часто 
сприймає власні судження за істинні, навіть 
коли отримує факти, що їх спростовують. 
Думка фанатичної людини погано адаптується 
до навколишніх змін. Нерідко в неї абсолютно 
відсутня будь-яка самокритика. У якомусь сенсі 
вона закривається та замикається сама на собі, 
стає в опозицію до зовнішніх впливів. П. Кат-
сафанас уважає, що така закритість і характери-
зує епістемічний вимір фанатизму.

Третім виміром цього явища науковець 
уважає вимір поведінковий. Як і К. Марімаа, 
П. Катсафанас звертає увагу на особливості 
поведінки фанатика. Частіше за все вона харак-
теризується нетерпимістю та несприйняттям 
інакодумства (Katsafanas, 2023, p. 7–8). Фана-
тизм намагається обмежити людську свободу, 
він хоче примусити всіх інших вірити та жити 
за конкретним набором правил. Вільнодум-
ство маркується як загроза. Людина, яка фана-
тично в щось вірить, часто продукує ненависть 
і несправедливе ставлення до всього, що не 
узгоджується з її переконаннями.

Нерідко фанатизм поєднується з абсолют-
ною відсутністю критичного ставлення до 
духовних лідерів і авторитетів. Це є ще одним 
важливим викривленням релігійної віри. Часто 
суб’єктивний погляд на реальність, який прита-
манний духовному лідеру, здобуває в його послі-
довників більше ваги, ніж об’єктивні факти. 
Авторитет отримує змогу маніпулювати тими, 
хто йому беззастережно довіряє та сприймає на 
віру всю інформацію, яка від нього надходить. 
Небезпека такої довіри досить очевидна. Як 
зазначає О. Предко, наявність авторитету також 
виконує роль інстанції, у якій людина знаходить 
істину та впевненість, таким чином рятуючись 
від страху невизначеності (Предко, 2017, с. 46).



18

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Відомий сучасний польський теолог о. К. Ґжи-
воч порівнює фанатичного лідера з пам’ятником, 
який віддалений від людей, але потребує, щоб ним 
захоплювались (Ґживоч, 2023, с. 115). Фанатич-
ний лідер відчуває свою винятковість і випромі-
нює її на оточення. Часто такій людині притаман-
ний нарцистичний розлад. На людях вона може 
виглядати ідеальною, але проявляти жорстокість 
і тиранію у приватному житті. Такі люди не здатні 
будувати рівноправних відносин, вони очікують 
від інших лише підпорядкування. Як наслідок, 
вони приречені на самотність. Погоджуємося 
з думкою, що для досягнення повноти людського 
буття людина має усвідомлювати власний духо-
вно-релігійний досвід і власну несамостійність 
(Вергелес, 2017, с. 166). Це контрастує із само-
замкненістю фанатичного лідера. Фанатичний 
лідер боїться розвитку, оскільки відчуває у змі-
нах загрозу. Його власна психіка інфантильна, він 
намагається тримати в інфантильній позиції своїх 
послідовників. Отже, фанатики не можуть бути 
по-справжньому вільними, вони бояться само-
стійності та свободи, обмежуючи її правилами.

Через нездорову віру та спотворення духо-
вності також можуть траплятись випадки 
дискримінації за релігійною ознакою. Недо-
пущення появи таких проблем особливо акту-
ально для України, оскільки в нашій державі 
постійно співіснує велика кількість самих різ-
них релігійних організацій. Небезпека полягає 
в тому, що, сприймаючи свою релігійну пара-
дигму як єдину істинну, носій віри часто постає 
перед спокусою пригноблення й утисків пред-
ставників інших релігій. Як зазначає сучасний 
філософ П. Джонкерс, життя у світлі одкро-
вення, яке пропонує релігія, є її ключовим еле-
ментом, якого неможливо позбавитись (Jonkers, 
2019, p. 251–252). Як наслідок, актуальності 
набуває переконання, що конкуруючі релігійні 
системи неодмінно шкодять душам своїх при-
бічників. Це легітимізує в очах носія віри будь-
які утиски опонентів, оскільки вони мають вищу 
мету – користь для душі. Ця проблема набуває 
особливої актуальності через переконання, що 
прихильники інших релігій ризикують втра-
тити вічне спасіння, отримавши пекельну муку 
після смерті. Хоча потуги навернути опонентів 
можуть здаватись благом для носіїв таких релі-
гійних переконань, вони будь мати зворотний 
ефект. У деякі історичні періоди така проблема 
набувала актуальності навіть для християнської 

традиції. Як зазначає американський теолог 
П. Ніттер, упродовж минулих віків для христи-
янства інші релігії виглядали чужими та викли-
кали підозри, страх, інколи ненависть. Єдині 
відносно мирні потуги, що були спрямовані на 
представників інших релігій, мали на меті їх 
навернення (Knitter, 2004, p. 168).

Боротьба за душі може набувати різних форм. 
Ілюстрацією досить поширеного варіанту такої 
боротьби можна вважати модель відносин, 
яку П. Ніттер називає «моделлю заміщення» 
(Knitter, 2004, p. 173–174). Такі відносини вини-
кають тоді, коли віряни мають сильне переко-
нання в істинності своєї релігії, але водночас 
абсолютно закриті для справжнього діалогу 
й аргументації представників інших релігійних 
систем. Таку модель поведінки демонструють 
носії окремих релігійних традицій, які з добро-
зичливістю та завзяттям закликають прийняти 
постулати їхньої віри тут і зараз, оскільки лише 
це може принести душевну користь. Водночас 
абсолютно ігнорується аргументація тих, кого 
вони намагаються навернути.

Слушною є думка, що в сучасних кон-
фліктах пробуджуються багатовікові релі-
гійні антагонізми та примітивні пласти релі-
гійної свідомості, серед яких чільне місце 
посідають ксенофобія і забобони (Вергелес, 
2021, с. 147–148). Часто вони абсолютно ірра-
ціональні. Через це Л. фон Мізес зазначав, що 
непорозуміння між релігійними доктринами 
часто просто неможливо подолати раціональ-
ними методами. Жорсткий догматизм дея-
ких релігійних груп робить неминучою появу 
серйозних конфліктів і протистоянь (Mises, 
2007, p. 183–185). Часто бажання насадити 
власні релігійні переконання набуває вкрай 
агресивної форми. До них можна віднести 
обмеження, утиски та навіть агресію, бажання 
фізичного знищення представників інших релі-
гій. На думку радикально налаштованої сві-
домості, коли інша релігія ставить під загрозу 
вічне життя, будь-які засоби для її знешко-
дження є виправданими. 

Деякі ознаки таких прагнень ми можемо 
бачити навіть у на перший погляд політичних 
ідеологіях. До них належить, наприклад, ідеоло-
гія «русского міра», що виправдовує війну проти 
України й агресивні дії проти європейських 
країн і США. У ній також присутнє спотворення, 
що напряму стосується релігії. Як зазначає 



19

Х. Казанова, патріарх Кирило (Гундяєв) брав 
найактивнішу участь у формуванні цієї відверто 
єретичної ідеології. Нині вона явно служить 
тому, щоб сакралізувати насилля й агресивну 
війну проти України (Casanova, 2024, p. 19). При-
хильники ідеології «русского міра» уважають, 
що більша частина сучасних демократичних 
країн втратила духовні орієнтири, насаджує гріх 
і намагається знищити Російську православну 
церкву, що є останнім осередком духовності. 
Отже, агресивна війна проти України, яка збли-
жається з Європейським Союзом, набуває ознак 
війни «сакральної». Смерть солдата в такій війні 
знаходить свої паралелі з мученицьким подви-
гом, що гарантує спасіння душі. На щастя, як 
зазначають українські релігієзнавці, українські 
православні церкви засуджують таку ідеологію 
(Turenko, 2022, p. 14).

Також варто зазначити, що нездорова духо-
вність часто серйозно загрожує безпосередньо 
її носію. Науковиця М. Фрейтас зазначає, що 
яскравим прикладом негативних впливів спо-
твореної віри на здоров’я її носіїв можна також 
вважати релігійні заборони на лікування. Такі 
заборони не обов’язково мають бути прямими. 
Інколи вони нав’язуються завуальовано. Напри-
клад, вірянин може відмовлятись від походу до 
психотерапевта, оскільки переконаний, що будь-
які душевні проблеми йому допоможе вирішити 
його духовний наставник. Часто одні віряни 
активно переконують інших, що причини їхніх 
фізичних захворювань також цілком проляга-
ють у духовній площині, через що звертатись до 
лікаря необов’язково (Freitas, 2021, p. 27). Поді-
бне також відбувається тоді, коли в релігійній 
общині превалює віра в те, що ризик здоров’ям 
заради дотримання деяких релігійних традицій 
є проявом жертовності та буде вважатись осо-
бливим здобутком в очах Бога.

В українських реаліях прикладом такого спо-
творення можна вважати явище «ковід-дисиден-
ства» (Kharkovshchenko et al., 2021, p. 43), що 
було поширене серед православних вірян під час 
пандемії COVID-19. Воно характеризувалось 
неприйняттям карантинних заборон на публічне 
відвідування храмів. Значна кількість вірян мала 
стійке переконання, що Бог не допустить зара-
ження хворобою, якщо людина буде відвідувати 
під час богослужіння освячене місце – право-
славний храм. Обмеження таких відвідувань 
або, що ще гірше, страх зараження під час 

причащання є проявом слабкості духу. Сучасний 
український теолог К. Говорун порівняв таке 
ставлення до відвідування храму під час епіде-
мії з «випробуваннями муками», що були поши-
рені в середньовіччя (Говорун, 2020, с. 12). Такі 
випробування мали на меті довести віру людину 
через страждання, яка та мала пройти.

К. Ґживоч такі та подібні викривлення віри 
відносить також до «едукаційних розладів». 
Причиною таких розладів є неналежна обізна-
ність. Інколи люди просто не розуміють, що 
можна вважати справді важливим, а що є друго-
рядним. Водночас їм не вистачає власного роз-
суду та рішучості для того, щоб відрізнити одне 
від іншого. Такі речі, як щонедільне відвід-
ування богослужінь, не є чимось, чим не можна 
тимчасово пожертвувати в особливі періоди, 
коли під загрозою може бути людське життя. 
На думку К. Ґживоча, люди часто зловживають 
поняттям чуда, знімаючи із себе відповідаль-
ність. Насправді людина має також докладати 
чималих зусиль, щоб берегти своє здоров’я 
(Ґживоч, 2023, с. 50). Порушення загально-
прийнятої норми або традиції саме собою ще 
не є гріхом. Інколи гріхом може бути її дотри-
мання. Людина має підходити до всього з роз-
судливістю. Той, хто вважає, що сліпе дотри-
мання норми гарантує йому прихильність Бога 
та спасіння, припускається небезпечної едука-
ційної помилки (Ґживоч, 2023, с. 51–52).

К. Ґживоч серед усіх причин, які призводять 
до спотворення духовності, виділяє три осно-
вні викривлення (Ґживоч, 2023, с. 36–37). На 
його думку першою причиною, яка призводить 
до розвитку нездорової духовності, є відсут-
ність любові до Бога. Нерідко любов до Бога 
може підмінятись другорядними речами. Окрім 
цього, інколи людина не хоче будувати з Богом 
міжособистісні дружні стосунки та позиціонує 
себе як безвольного підлеглого, що не має права 
проявляти ініціативу та використовувати даро-
вану Богом свободу. Іншим викривленням є від-
сутність любові до ближніх. Ключовим постає 
вміння будувати глибокі, дружні стосунки, 
а також поважати та приймати вияви чужої сво-
боди. Третім елементом здорової віри К. Ґжи-
воч уважає любов до себе самого. Дуже часто 
віруючі люди починають нею нехтувати. Через 
це вони не можуть належним чином навчитися 
дбати про інших. Коли постійні нездорові само-
обмеження, страждання та муки людина вважає 



20

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

найбільшим для себе благом, вона буде перено-
сити таке бачення і на оточення. Щоб належ-
ним чином учитись дбати про інших, треба 
вміти подбати про себе.

С. Артербьорн розглянув низку ознак, які має 
релігійна віра, що може завдати шкоди людині. 
Серед них виділимо такі: прагнення всебічного 
контролю носія віри, надмірний вплив на нього 
духовних авторитетів і нездорова залежність 
носія віри від того, у що він вірить; маніпуляція 
почуттям провини, перекладання вини на вірян 
у випадках, коли це вигідно релігійній організа-
ції чи її лідерам, а також культивування почуття 
провини та використання його як засобу контр-
олю; надмірне прагнення до недосяжного іде-
алу та сприйняття його як норми, що продукує 
постійну нездорову напругу, не дозволяє людині 
прийняти свою обмеженість і всепрощаючий 
і люблячий образ Бога; ілюзорне світосприйняття 
та самообман, що не дозволяє тверезо оціню-
вати реальність, ухвалювати адекватні рішення 
та реагувати на критику; штучна життєрадісність 
і лицемірна доброзичливість, що знецінюють 
реальні почуття, не дає змоги їх належним чином 
виражати, відсувають на другий план людські 
проблеми та нужди та спотворюють реальність; 
сліпа лояльність і покора як норма, що не дає 
змоги аналізувати постулати віри, критикувати 
хибно вибудувану релігійну систему та дії недо-
брочесного лідера; жорстка ієрархія та строге 
розподілення ролей, що не дає змоги розвиватись, 
проявляти свою індивідуальність та змушує діяти 
лише в рамках, які визначає організація; взаємна 
недовіра, що підтримується між вірянами і яка 
не дозволяє відверто та відкрито обговорювати 
віровчення та піддавати критиці його положення; 
жадоба та користолюбство духовних лідерів, що 
часто паразитують на легковірності членів релі-
гійної організації; підтримка ідеального образу 
релігії та релігійної організації, що дозволяє фор-
мувати спотворену ілюзорну реальність довкола 
них, маніпулювати оточенням і підтримувати 
сліпу довіру послідовників (Arterburn, 1993, p. 31).

Висновки. Як ми бачимо, спотворення 
релігійної віри та нездорова духовність при-
зводять до появи великої кількості проблем 
у її носія і оточення. Їх важливо відстежувати, 
щоб підтримувати належний рівень людського 
здоров’я. Серед основних наслідків спотво-
рень релігійної віри варто виділити посилення 
психічних розладів різного штибу, що часто 

провокуються жорсткими та вимогливими 
доктринами, почуттям провини та постій-
ною внутрішньою напругою. Також частими 
наслідками нездорової релігійності є агресія, 
нетерпимість і насилля стосовно іновірців, яке 
провокується почуттям власної винятковості 
та зневагою до інших релігій. Недопущення 
останнього особливо актуально для України, 
оскільки в нашій державі мирно співіснує зна-
чна кількість різних релігійних організацій.

Окремо варто згадати релігійний фанатизм, 
який несе серйозну небезпеку для особистості 
фанатика, його рідних і оточення. Серед причин 
цього явища науковці виділяють крихку самоі-
дентифікацію потенційного фанатика, брак гнуч-
кості розуму та його внутрішню інфантильну 
позицію, приховане бажання відмовитись від 
свободи вибору заради ілюзорного почуття 
контролю та визначеності майбутнього. Важ-
ливою проблемою виступає недоброчесність 
лідерів релігійних організацій, їхнє бажання 
маніпулювати та використовувати вірян як засіб 
досягнення політичних та інших цілей. Релігій-
ний елемент і деякі характерні для нього спотво-
рення ми можемо також розгледіти в доктрині 
«русского міра», яка сакралізує агресивну війну 
та виправдовує вбивство боротьбою за вищі цін-
ності. На щастя, українські православні церкви 
публічно засуджують такі ідеології.

Нездорова релігійність часто характеризу-
ється небажанням стежити за власним здоров’ям 
і звертатись по медичну допомогу до фахівців. 
Нерідко такі спотворення виникають через нена-
лежну обізнаність вірян. Яскравою ілюстрацією 
такого спотворення є «ковід-десиденство», 
що було поширено в Україні під час епідемії 
COVID-19.

Не варто забувати, що релігійна парадигма 
може стати причиною поглиблення вже наявних 
психічних розладів, навіть якщо вони перебу-
вають у зародковому стані. Водночас науковці 
поки ще не можуть однозначно сказати, що 
передує появі важких психічних розладів, інди-
відуальні схильності чи релігійна парадигма. 
Залишається відкритим питання, чи може віра 
стати причиною появи психічного розладу 
в людини з хорошим ментальним здоров’ям. 
Отже, на нашу думку, необхідно проводити 
подальші дослідження нездорових релігійних 
проявів у суспільстві та спотворення духо-
вності з метою їх послаблення та подолання. 



21

Список використаних джерел:
Вергелес, К. (2015). Філософсько-релігієзнавчий аналіз віри та її критеріїв. Гілея: науковий вісник, (99 (8)), 

C. 255–258.
Вергелес, К. (2017). Антропологічні виміри православ’я: методологія дослідження сутність та смисли: моно-

графія. Київ: КНУ ім. Т. Шевченка. 300 c.
Вергелес, К. (2021). Релігія в сучасному соціокультурному просторі України. Безпека, релігія, церква в сучас-

ному суспільстві. Монографія. Вінниця: ФОП Кушнір Ю.В. C. 139–205.
Говорун, К. (2020). Добрі і лихі богословські плоди пандемії. Софія, 2 (16), С. 9–13.
Ґживоч, К. (2023). Патологія духовності. Від нездорової релігійности до зрілої віри. Львів: Свічадо. 160 с.
Предко, О. (2017). Феномен релігійної віри: сенсожиттєвий вимір. Наукові праці. Філософія. С. 44–48.
Предко, О. (2023). Психологія релігії (3 вид.). Київ: Ліра-К. 348 с.
Релігієзнавчий словник, ред.: А. Колодний; Б. Лобовик (1996). НАН України, Ін-т філософії, від-ня релігієз-

навства; Київ: Четверта хвиля. 392 с.
Arterburn, S. (1993). Faith that hurts, faith that heals. Nashville: Oliver Nelson. 316 p.
Casanova, J. (2024). Religious Dimensions of The War on Ukraine and The Shortcomings of Church Diplomacy: An 

Introduction. In The Churches and the War: Religion, Religious Diplomacy, and Russia’s aggression against Ukraine. 
Lviv: Ukrainian Catholic University Press, P. 8–22.

Freitas, M.H. (2021). Religiosity and spirituality in mental health contexts. In E.F. Marta Helena de Freitas, Spiritual, 
Religious, and Faith-Based Practices in Chronicity. Taylor & Francis, P. 16–36.

Jonkers, P. (2019). How to break the ill-fated bond between religious truth and violence. In Religious Truth and 
Identity in an Age of Plurality. Routledge, P. 246–263. https://doi.org/10.4324/9780429019678-15.

Katsafanas, P. (2023). Fanaticism and the History of Philosophy. Routledge. 340 p.
Kharkovshchenko, Y., Turenko, V., & Kozar, K. (2021). Orthodox confessions in Ukraine during Covid-19:  

the comparative analysis of functioning. Sophia. Human and Religious Studies Bulletin, 2 (18), P. 41–45.  
https://doi.org/10.17721/sophia.2021.18.9.

Knitter, P.F. (2004). Christian Attitudes Toward Other Religions: The Challenge of Commitment and Openness. Prajñā 
Vihāra. Journal of Philosophy and Religion, 5 (1), P. 167–180.

Lopez-Ibor, J.J., & Lopez-Ibor Alcocer, M.I. (2010). Religious Experience and Psychopathology. In Religion and 
psychiatry: Beyond boundaries. Wiley, P. 211–233.

Marimaa, K. (2011). The Many Faces of Fanaticism. KVÜÕA toimetised, 14, P. 29–55.
Mises, L.V. (2007). Human Action A Treatise on Economics (Vol. 1). Indianapolis : Liberty Fund. 1128 p.
Pfeifer, S. (2022). Religion and Spirituality as Relevant Dimensions in Psychiatric Patients – From Research to 

Practice. Religions, 13 (9), 841, P. 1–9. https://doi.org/10.3390/rel13090841
Tietjen, R.R. (2023). Fear, Fanaticism, and Fragile Identities. The Journal of Ethics, 27, P. 211–230.  

https://doi.org/10.1007/s10892-023-09418-9.
Turenko, V. (2022). Social Mission of Orthodox Churches in the Conditions of 2022 Russian Invasion of Ukraine. 

Occasional Papers on Religion in Eastern Europe, 43 (2), P. 1–16. https://doi.org/10.55221/2693-2148.2405.

References:
Vergeles, K. (2015). Filosofsko-relihiieznavchyi analiz viry ta yii kryteriiv. [Philosophical and religious studies 

analysis of the faith and its criteria.] Hileya: scientific bulletin (99 (8)), Р. 255–258 [in Ukrainian].
Vergeles, K. (2017). Antropolohichni vymiry pravoslavia: metodolohiia doslidzhennia sutnist ta smysly: monohrafiia. 

[Anthropological dimensions of Orthodoxy: the methodology of the research essence and meanings: monograph]. Kyiv: 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, Р. 300 [in Ukrainian].

Vergeles, K. (2021). Relihiia v suchasnomu sotsiokulturnomu prostori Ukrainy [Religion in the modern socio-cultural 
space of Ukraine]. Security, religion, church in modern society. Monograph. Vinnytsia: Publishing House of the FOP 
Kushnir Yu.V. Р. 139–205 [in Ukrainian].

Hovorun, С. (2020). Dobri i lykhi bohoslovski plody pandemii [Good and evil theological fruits of the pandemic]. 
Sophia. Human and Religious Studies Bulletin. 2 (16), Р. 9–13 [in Ukrainian].

Grzywocz, K. (2023). Patolohiia dukhovnosti. Vid nezdorovoi relihiinosty do zriloi viry [Pathology of spirituality. 
From unhealthy religiosity to mature faith]. Lviv: Svichado. Р. 160 [in Ukrainian].

Predko, О. (2017). Fenomen relihiinoi viry: sensozhyttievyi vymir [The phenomenon of religious faith: a meaningful 
dimension]. Scientific works. Philosophy. Р. 44–48 [in Ukrainian].

Predko, О. (2023). Psykholohiia relihii [Psychology of religion]. Kyiv: Lira-K, 348 р. [in Ukrainian].



22

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Relihiyeznavchyi slovnyk [Religious dictionary], za red. Kolodnyi, А., Lobovyk, В. (1996). Kyiv: Chetverta khvylia. 
392 р. [in Ukrainian].

Arterburn, S. (1993). Faith that hurts, faith that heals. Nashville: Oliver Nelson. 316 p.
Casanova, J. (2024). Religious Dimensions of The War on Ukraine And The Shortcomings Of Church Diplomacy: 

An Introduction. In The Churches and the War: Religion, Religious Diplomacy, and Russia’s aggression against Ukraine. 
Lviv: Ukrainian Catholic University Press, P. 8–22.

Freitas, M.H. (2021). Religiosity and spirituality in mental health contexts. In E.F. Marta Helena de Freitas, Spiritual, 
Religious, and Faith-Based Practices in Chronicity. Taylor & Francis, P. 16–36.

Jonkers, P. (2019). How to break the ill-fated bond between religious truth and violence. In Religious Truth and 
Identity in an Age of Plurality. Routledge, P. 246–263. https://doi.org/10.4324/9780429019678-15.

Katsafanas, P. (2023). Fanaticism and the History of Philosophy. Routledge. 340 p.
Kharkovshchenko, Y., Turenko, V., & Kozar, K. (2021). Orthodox confessions in Ukraine during Covid-19:  

the comparative analysis of functioning. Sophia. Human and Religious Studies Bulletin, 2 (18), P. 41–45.  
https://doi.org/10.17721/sophia.2021.18.9.

Knitter, P.F. (2004). Christian Attitudes Toward Other Religions: The Challenge of Commitment and Openness. Prajñā 
Vihāra. Journal of Philosophy and Religion, 5 (1), P. 167–180.

Lopez-Ibor, J.J., & Lopez-Ibor Alcocer, M.I. (2010). Religious Experience and Psychopathology. In Religion and 
psychiatry: Beyond boundaries. Wiley, P. 211–233.

Marimaa, K. (2011). The Many Faces of Fanaticism. KVÜÕA toimetised, 14, P. 29–55.
Mises, L.V. (2007). Human Action A Treatise on Economics (Vol. 1). Indianapolis: Liberty Fund. 1128 p.
Pfeifer, S. (2022). Religion and Spirituality as Relevant Dimensions in Psychiatric Patients – From Research to 

Practice. Religions, 13 (9), 841, P. 1–9. https://doi.org/10.3390/rel13090841
Tietjen, R.R. (2023). Fear, Fanaticism, and Fragile Identities. The Journal of Ethics, 27, P. 211–230.  

https://doi.org/10.1007/s10892-023-09418-9.
Turenko, V. (2022). Social Mission of Orthodox Churches in the Conditions of 2022 Russian Invasion of Ukraine. 

Occasional Papers on Religion in Eastern Europe, 43 (2), P. 1–16. https://doi.org/10.55221/2693-2148.2405.



23

УДК 130.2: [930.85:272] (477)
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.3

Ворон Оксана Петрівна,
кандидат історичних наук, доцент,

доцент кафедри філософії 
Рівненського державного гуманітарного університету

orcid.org/0000-0002-8313-8392 
voron.oksana@gmail.com

Ворон Олена Петрівна,
кандидат історичних наук, доцент,
доцент кафедри всесвітньої історії

Рівненського державного гуманітарного університету
orcid.org/0000-0002-5418-5296

olenavoron.1@gmail.com

СТАН ТА ПЕРСПЕКТИВИ РЕКВІЗОВАНИХ ПАМ’ЯТОК  
КУЛЬТУРНОЇ СПАДЩИНИ В УКРАЇНІ  

(НА ПРИКЛАДІ РИМО-КАТОЛИЦЬКОЇ ЦЕРКВИ)

У статті досліджується процес повернення реквізованих радянською владою колишніх культових приміщень 
Римо-католицької церкви. Визначено стан і динаміку цього процесу. Окреслено шляхи та механізми реституції 
в сучасних умовах. Проаналізовано ключові проблеми та чинники, що сповільнюють проведення політики рес-
титуції в незалежній Україні. Зазначається, що внесені до законодавства положення щодо повернення релігійним 
організаціям майна потребують доопрацювання, уточнення та чіткого визначення форм і порядку. Наголошується, 
що неврегульованість цієї проблеми часто породжує майнові суперечки між релігійними організаціями, які мають 
тенденцію переростати в гострі протистояння. Підсумовано, що процес повернення церковного майна має й надалі 
залишатися об’єктом державної уваги для сприяння гармонійному розвитку державно-церковних відносин. 

Ключові слова: Римо-католицька церква, пам’ятки культурної спадщини, державно-церковні відносини, 
реституція. 

Voron Oksana, 
Candidate of Historical Sciences, Associate Professor, 

Associate Professor at the Department of Philosophy
Rivne State Humanitarian University 

orcid.org/0000-0002-8313-8392 
voron.oksana@gmail.com

Voron Olena, 
Candidate of Historical Sciences, Associate Professor, 

Associate Professor at the Department of World History
Rivne State Humanitarian University 

orcid.org/0000-0002-5418-5296
olenavoron.1@gmail.com

STATE AND PROSPECTS OF REQUISTED MONUMENTS  
OF CULTURAL HERITAGE IN UKRAINE  

(ON THE EXAMPLE OF THE ROMAN CATHOLIC CHURCH)

The article deals with the problem of religious buildings returning and property in Ukraine illegally alienated by 
Soviet power to the Roman and Catholic Church. It is emphasized that overcoming the consequences of state policy 



24

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

in the sphere of religion and the church and restoring the rights of religious organizations to the religious buildings 
and property requisitioned by the Soviet authorities is a complex and lengthy process. The study of this problem is 
due to the fact that restitution takes a prominent place in the system of state-church relations and is closely linked 
to the maintenance of harmonious interfaith relations. For the purpose of scientific understanding of the problem, 
a comparative-historical method was used, as well as a method of analysis, systematization and generalization. For 
the first time, the article provides a comprehensive analysis of the process of returning to the Roman and Catholic 
Church in Ukraine the cult buildings and property expropriated by the Soviet authorities. The ways and mechanisms 
of restitution in modern conditions are determined. It is stated that the introduced provisions in the legislation on 
return to religious organizations of religious property require clarification, clear definition of forms and procedure 
of restitution of property of religious organizations. It is emphasized that the unregulated nature of this problem 
gives rise to property disputes between religious organizations, which tend to escalate into acute opposition. For 
obvious reasons, the process of restitution of church property must continue to be the object of state attention, which 
in turn will promote the harmonious development of state-church relations.

Key words: Roman and Catholic Church, restitution, religious buildings, property, monuments of cultural 
heritage, state-church relations.

Вступ. Відновлення прав фізичних і юри-
дичних осіб, нерухому власність яких було 
примусово відчужено радянською тоталітар-
ною системою, є вагомим кроком на шляху 
демократичного розвитку держави. Важли-
вість проблеми повернення культових будівель 
і майна також випливає з необхідності забез-
печення гармонійних державно-церковних від-
носин. З боку незалежної держави – України 
зроблено чимало роботи для подолання нега-
тивних наслідків політики радянської влади. 
Однак, очевидно, остаточне вирішення цього 
питання ще потребує чітких законодавчих іні-
ціатив і політичної волі. Актуалізує тему дослі-
дження і те, що проблема повернення культо-
вих будівель та майна Римо-католицькій церкві 
(далі – РКЦ) в Україні практично не висвітлена 
в сучасній історіографії.

Під час проведення аналізу історіографіч-
ної бази дослідження необхідно згадати таких 
науковців, як В. Бондаренко (Бондаренко, 2007) 
та М. Новиченко (Новиченко, 2007), які зосе-
редились на вивченні законодавчого аспекту 
цієї проблеми. Вагомий внесок у висвітлення 
окресленого вище питання зробили також 
В. Єленський (Єленський, 2002), А. Коло-
дний (Колодний, 2013). Дослідники визначили 
напрями реалізації державної політики в релі-
гійній сфері та подали пропозиції щодо збере-
ження об’єктів культурної спадщини.

Мета статті полягає в дослідженні проблеми 
повернення Римо-католицькій церкві культо-
вих будівель і майна в незалежній Україні, що 
незаконно були відчужені радянською владою. 
А завдання – простежити динаміку цього про-
цесу та виявити каталізатори, що його сповіль-
нюють.

У результаті репресивних заходів, спрямова-
них радянською владою на боротьбу з релігією, 
РКЦ втратила чимало культових будівель і при-
міщень. На початку 20-х рр. ХХ ст. Римо-като-
лицька церква в СРСР налічувала 600 храмів, 
приблизно 600 часовень і ораторій. До 1933 р. 
було закрито дві третини церков (Dzwonkowski, 
1997, с. 425). На 1 січня 1944 р. з 1 007 костьолів, 
що діяли в Західній Україні, залишилось функці-
онувати тільки 165. За цей же період припинили 
функціонувати всі 43 католицькі монастирі. На 
початок січня 1965 р. було закрито 701 типову 
культову споруду, зокрема 543 костели (ЦДАВО 
України, Ф. 4648, оп. 2, спр. 449, арк. 1).

Повернення культових будівель і майна 
в незалежній Україні було закладено поста-
новою Ради Міністрів Української РСР від 
5 квітня 1991 р., за якою частина архітектурних 
пам’яток передавалась релігійним організаціям 
у постійне користування. Також цією поста-
новою було визначено 46 колишніх культових 
будівель і церковних комплексів, які не могли 
бути повернені церкві (Рибачук, 2003, с. 85). 
Закон України «Про свободу совісті та релі-
гійні організації», ухвалений 23 квітня 1991 р., 
надавав право релігійним організаціям «вико-
ристовувати для своїх потреб культові будівлі 
й майно, які могли надаватись їм на договір-
них засадах державними, громадськими орга-
нізаціями або громадянами» (Закон України, 
1991). А Указом «Про заходи щодо повернення 
релігійним організаціям культового майна» від 
4 березня 1992 р. було визначено пам’ятки архі-
тектури, які дозволялось передавати релігій-
ним організаціям. Мав велике значення й Указ 
(від 21 березня 2002 р.) Президента України 
«Про невідкладні заходи щодо остаточного 



25

подолання негативних наслідків тоталітарної 
політики колишнього Союзу РСР стосовно 
релігії та відновлення порушених прав церков 
і релігійних організацій». 

Ініціативи з боку держави дозволили повер-
нути релігійним організаціям України 3,6 тисячі 
храмів і понад 10 тисяч предметів культового 
та церковного вжитку, а кількість культових 
будівель і пристосованих приміщень, якими 
користуються церкви, збільшилася з 9 449 до  
18 634, або на 97,2%. РКЦ (на 2001 р.) було пере-
дано у власність 403 культові будівлі, у корис-
тування – 244, зокрема почергово – 19. З них  
232 культові будівлі – пам’ятки архітектури. 
Римо-католикам, зокрема, було передано  
56 колишніх некультових споруд. У регіо-
нальному зрізі найбільша кількість культових 
будівель, переданих у власність РКЦ, фіксу-
ється у Хмельницькій (92), Закарпатській (76)  
і Львівській (74) областях, а в користу-
вання – у Вінницькій області (73) (Бондаренко, 
2007, c. 58).

На 1 січня 2017 р. рівень забезпеченості 
релігійних організацій України культовими 
будівлями та приміщеннями становив 81,3%, 
а РКЦ – 79,7%. Із зафіксованої кількості куль-
тових споруд і приміщень (13 717) 890 оди-
ниць належало РКЦ. У власності римо-католи-
ків перебувають 517 культових споруд. З них 
повернено у власність – 313 (134 пам’ятки 
архітектури). Культових приміщень, пере-
даних у користування, – 199 (пам’яток архі-
тектури – 91), з них у почерговому користу-
ванні – 18. Також власністю РКЦ в Україні є  
100 приміщень, пристосованих під молитовні. 
74 приміщення римо-католики орендують (Звіт, 
2017, с. 4).

Суттєво ситуація не змінюється і в наступні 
роки. Наприклад, на 1 січня 2018 р. римо-като-
ликам України передано у власність 315 куль-
тових споруд, з яких 134 є пам’ятками архі-
тектури. 216 культових споруд перебувають 
у користуванні Церкви, з яких 18 передано 
в почергове. Майже на тому ж рівні залиша-
ється відсоток забезпечення РКЦ культовими 
будівлями та приміщеннями – 79,3% (Звіт, 
2018, с. 2). Стовідсоткове забезпечення культо-
вими будівлями та приміщеннями РКЦ спосте-
рігалось переважно в тих областях, де чисель-
ність римо-католицьких громад є дуже низькою, 
отже, і потреба в нерухомому церковному 

майні значно знижується. Сюди, зокрема, нале-
жать Дніпропетровська область (8 громад), 
Луганська (1), Сумська (4), Запорізька (13), 
Кіровоградська (5), дещо вищими показниками 
вирізняється Івано-Франківська (36 громад). 
Це ті регіони, де фіксується 100 і більше від-
сотків забезпечення РКЦ культовими будівлями 
та приміщеннями. Варто зауважити, що збіль-
шення загального відсотка забезпеченості РКЦ 
в Україні культовими будівлями та приміщен-
нями деякою мірою пов’язане і з будівництвом 
нових храмів (204), яке дещо вирівнює загальну 
статистичну картину. 

Найнижчі показники забезпеченості РКЦ 
в Україні культовими будівлями та приміщен-
нями, пристосованими під молитовні, зафіксо-
вано в Києві (27%) і Одеській області (28,6%). 
На 27 римо-католицьких громад столиці при-
падає 4 культові споруди та приміщення, при-
стосовані під молитовні. З них 2 культові спо-
руди перебувають у власності РКЦ (пам’яток 
архітектури – 0) і 1 культова споруда передана 
в користування (пам’ятки архітектури – 1). 
Повернені у власність – 0. В Одеській області 
на 28 римо-католицьких релігійних організацій 
припадає 8 культових споруд і приміщень, при-
стосованих під молитовні. З них – 4 культові 
споруди перебувають у власності РКЦ й 1 куль-
това споруда передана в користування (Звіт, 
2017, с. 5).

Варто звернути увагу і на те, що за період 
із 1989 р. (було 114) кількість громад РКЦ 
в Україні збільшилась на 793 одиниці, або 
87,4% (Інформаційний звіт, 2018). Відповідно 
й потреба в культових будівлях і приміщеннях 
значно зросла, що актуалізувало необхідність 
ухвалення закону про реституцію.

Аналіз проблеми повернення культових при-
міщень на дієцезіальному рівні дозволяє поба-
чити, що найскладніше цей процес проходить 
у Львівській архідієцезії, зокрема на Львів-
щині. Римо-католики Львівщини серед низки 
культових об’єктів передусім прагнуть повер-
нути у власність архідієцезії костел Св. Марії 
Магдалини, парафіяльний будинок при костелі  
Св. Антонія, парафіяльний будинок у Винни-
ках, приміщення кафедральної парафії у Львові, 
майно жіночих згромаджень, що функціонують 
у місті. Невирішені майнові питання, варто 
підкреслити, часто стають каталізаторами 
міжконфесійних конфліктів і непорозумінь. 



26

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Наприклад, напередодні приїзду в Україну 
Папи Івана Павла ІІ, речник Ватикану Хоа-
кін Наварро-Валльс підкреслив, що у Львові  
115 православних парафій безперешкодно вико-
ристовують католицькі храми (Наварро-Валльс, 
2001, с. 9). Неодноразово фокусував увагу на 
цій проблемі й ординарій Львівської архіді-
єцезії М. Мокшицький. В одному з інтерв’ю 
ТVPolonia архієпископ навіть заявив, що греко-
католики «просто вкрали» храми РКЦ у Львові 
(Інтерв’ю архієпископа, 2023, с. 1). 

Процес повернення експропрійованого 
радянською владою майна РКЦ сповільню-
ється тим, що значна частина її колишніх 
культових споруд досі використовується дер-
жавними установи. Чимало сакральних буді-
вель римо-католиків нині функціонують як 
будинки органної та камерної музики, музеї, 
відділення державних архівів, науково-дослідні 
центри, кінотеатри. Загалом, за даними Фонду 
держмайна України, римо-католики претенду-
ють на 66 таких об’єктів (із 316) (Новиченко, 
2007, с. 69).

Здебільшого передаються культурні об’єкти, 
що потребують капітального ремонту або ж уза-
галі йому не підлягають. Так було, наприклад, 
з костелом Св. Олександра в Києві, який пере-
дали в довготривалу оренду римо-католикам 
у 1991 р. Ще рідше переходять до початкового 
власника сакральні споруди, трансформовані 
в соціально-культурні центри. Особливо це сто-
сується архітектурних пам’яток, у приміщенні 
яких функціонують органні зали. Серед них, 
наприклад, колишній римо-католицький храм 
Марії Магдалини у Львові та храм Св. Антонія 
в Рівному. Якщо стосовно Львівського орган-
ного залу порозуміння щодо проведення там 
богослужіння досягнуто, то рівненські римо-
католики нині такої можливості позбавлені. 
Неодноразові звернення ординарія Луцької діє-
цезії єпископа В. Скомаровського із проханням 
повернути костел або хоча б отримати дозвіл 
на почергове богослужіння місцевою владою 
були відхилені. Зауважимо, що до 1939 р. в Рів-
ненській області функціонували 2 католицькі 
монастирі та 47 костелів (ДАРО, Ф. Р-204,  
оп. 12, спр. 138, арк. 64). У 1963 р. з релігій-
ної карти Рівненщини зникли всі римо-като-
лицькі структурні одиниці, практично всі 
конфісковані сакральні споруди були переоб-
ладнані у склади. Виняток становив лише костел  

Св. Антонія, у приміщенні якого відкрили кіно-
театр, а з 1987 р. – зал камерної й органної 
музики Рівненської обласної філармонії.

Зволікання у процесі повернення культових 
приміщень початковим власникам часто при-
зводить до їх руйнування. Окрім того, біль-
шість із них є архітектурними пам’ятками, 
а тому становлять історичну цінність. Яскравим 
приклад такої політики є ситуація з костелом  
Св. Миколая (м. Київ), що перебуває на балансі 
Міністерства культури України, розпорядником 
якого виступає Національний будинок органної 
та камерної музики. Костел є пам’яткою архі-
тектури, побудованою в неоготичному стилі на 
межі ХІХ–ХХ ст. 

Із 4 січня 1992 р. одна з римо-католицьких 
громад Києво-Житомирської дієцезії отримала 
дозвіл на проведення там богослужінь, у віль-
ний від концертів і репетицій час. З метою 
повернення цієї сакральної споруди римо-като-
лики столиці перманентно виступали з моли-
товними акціями протесту. А посилене руйну-
вання фасаду (фронтону) будівлі у травні 2019 р. 
їх активізувало ще більше. На пресконференції, 
присвяченій цій проблемі, ординарій Києво-
Житомирської дієцезії зазначив: «27 років 
нічого не робиться ані для його повернення, 
ані для порятунку будівлі. Якщо хтось має храм 
у власності, то він повинен відповідати за цю 
власність <…> А за всі ці роки для католиць-
кої спільноти виділено тільки місце в підвалі 
храму <…>» (Звернення, 2023, с. 1).

 Значних ушкоджень костелу завдала пожежа 
у вересні 2021 р., спричинена несправністю 
електромереж, яка цілком знищила орган і ство-
рила непридатні умови для репетицій і музич-
них концертів. Згодом, 5 листопада 2021 р., 
між парафією св. Миколая та Міністерством 
культури навіть було укладено меморандум про 
співпрацю, метою якого, зокрема, є вирішення 
питання передачі пам’ятки в постійне користу-
вання вищезгаданій релігійній організації. Сто-
рони домовились, що Міністерство культури 
та інформаційної політики (далі – МКІП) України 
в межах компетенції сприятиме пошуку інших 
репетиційних залів і приміщень для концертів 
Національного будинку органної та камерної 
музики та переміщенню Національного будинку 
органної та камерної музики (далі – НБОКМ) 
у встановленому законодавством порядку до 
інших відповідних приміщень. 



27

1 червня 2022 р. костел планувалось передати 
в повне користування римо-католицької парафії 
св. Миколая. Проте цей храм і надалі офіційно 
залишається репетиційною базою та концерт-
ним залом НБОКМ. У заяві МКІП від 3 червня 
2022 р. зазначено: «Робота в напрямі реалізації 
Меморандуму ведеться, але у зв’язку зі зброй-
ною агресією Росії він не зміг бути реалізованим 
у повному обсязі та в зазначені терміни» (Чому 
костел Святого, 2022, с. 1). Станом на 2024 р., як 
зазначив прем’єр-міністр України Д. Шмигаль 
у відповіді на адресовану Кабінету Міністрів 
України петицію, «триває опрацювання питання 
щодо переміщення державної організації в інше 
приміщення для провадження нею своєї статут-
ної діяльності» (Електронна петиція, 2024, с. 1).

Чимало проблем виникає через відсутність 
закону про реституцію культових будівель 
і майна. Досі це питання не отримало належної 
уваги в законодавчій системі України, а тому 
процедура повернення чи передання у влас-
ність релігійним організаціям реквізованого 
майна позбавлена чітких механізмів. Свідчен-
ням цьому є ситуація з костелом Св. Петра 
в Одесі. 8 квітня 2011 р. на муніципальних 
зборах було ухвалено рішення передати РКЦ 

цю сакральну споруду. Однак Одеська міська 
рада оформила відповідні документи не як акт 
реституції, а як приватизацію нерухомості. 
У результаті римо-католиків зобов’язали спла-
тити 100 тисяч гривень для Пенсійного фонду 
та нотаріусів. Переадресовано було вірянам 
і зобов’язання податківців сплатити 869 тисяч 
гривень податку на додану вартість (Податкова, 
2021). Лише у грудні 2015 р. Одеська міськрада 
скасувала власне рішення, за яким згадана 
будівля продавалась громаді за 1 грн, і офор-
мила його як реституцію.

Отже, проведений аналіз визначеної нашим 
дослідженням проблеми дозволяє зробити 
висновок про те, що нині більшість рекві-
зованих у релігійних організацій культових 
об’єктів є пам’ятками культурної спадщини. 
А це, у свою чергу, значно ускладнює процес 
їх повернення початковим власникам. Здебіль-
шого через неврегульованість цього питання на 
законодавчому рівні. І тут важливо розуміти, 
що невирішення проблеми реституції культо-
вих будівель і майна не лише негативно впли-
ває на міжконфесійну ситуацію в нашій кра-
їні, але й часто становить загрозу подальшому 
існуванню об’єктів культурної спадщини.

Список використаних джерел:
Бондаренко, В. (2007). Реституція церковної власності: причини сповільнення та альтернатива розвитку і 

завершення. Реституція церковного майна: міжнародний та вітчизняний досвід. Збірник наукових матеріалів. 
Комітет України у справах національностей та релігій, Національний педагогічний університет імені М.П. Дра-
гоманова. Київ. С. 5–8. 

Бондаренко, В. (2020). Церкви і релігійні організації України у 2001 р. Довідник / Державний комітет України 
у справах релігій. Київ. 

Державний архів Рівненської області (ДАРО), ф. Р-204, оп. 12, спр. 138.
Dzwonkowski, R. (1997). Kościol Katolicki w ZSRR, 1917–1939: zaryshistorii. Lublin.
Електронна петиція № 41/005649–23еп «Передача костелу Св. Миколая в м. Київ релігійній громаді РКЦ». 

URL: https://petition.kmu.gov.ua/. 
Єленський, В. (2002). Релігія після комунізму. Релігійно-соціальні зміни у процесі трансформації центрально- і 

східноєвропейських суспільств: фокус на Україну. Київ.
Закон України «Про свободу совісті та релігійні організації» № 987–ХІІ від 23 квітня 1991 р. URL:  

http://zakon2.rada.gov.ua/.
Звернення єпископа В. Кривицького. URL: http://www.nicolasparish. org.ua/.
Звіт про забезпеченість церков і релігійних організацій України культовими будівлями та приміщеннями, при-

стосованими під молитовні, станом на 1 січня 2017 р. URL: https://www.irs.in.ua/ua/.
Звіт про забезпеченість церков і релігійних організацій України культовими будівлями та приміщеннями, при-

стосованими під молитовні, станом на 1 січня 2018 р. URL: https://zakon.rada.gov.ua/.
Інтерв’ю архієпископа М. Мокшицького. URL: http://www.tvp.pl/. 
Інформаційний звіт Державного комітету України у справах національностей та релігій «Про стан і тенденції 

розвитку релігійної ситуації та державно-конфесійних відносин в Україні». URL: https://www.irs.in.ua/.
Колодний, А. (2013). Проблеми реституції і збереження історико-культурних цінностей. Українське релігієз-

навство. Вип. 65. С. 124–127. 



28

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Наварро-Валльс, Х. (2001). Папа переживає реальність, про яку мріяв багато років. Парафіяльна 
газета. Вип. 17–18. С. 9.

Новиченко, М. (2007). Повернення церковного майна як пріоритет державної політики щодо релігії та церкви. 
Пріоритети державної політики у галузі свободи совісті: шляхи реалізації. Збірник наукових матеріалів Дер-
жавного комітету України у справах національностей та релігій, Національний педагогічний університет імені 
М.П. Драгоманова. Київ. С. 69–70.

Податкова вимагає в одеських католиків майже мільйон гривень за храм на Гаванній. URL: http://dumskaya.net. 
Решетніков, Ю. (2013). Повернення колишнього церковного майна: український і зарубіжний досвід. Ефек-

тивність державного управління. Вип. 34. С. 82–85. 
Рибачук, М., Білоус, О. (2003). Проблема реституції церковного майна. Політичний менеджмент. Вип. 3. С. 82–91.
Центральний державний архів вищих органів влади та управління України (ЦДАВО України), ф. 4648, 

оп. 2, спр. 449.
Чому костел Святого Миколая досі не повернули католикам. URL: https://df.news/.

References:
Bondarenko, V. (2007). Restytutsiia tserkovnoi vlasnosti: prychyny spovilnennia ta alternatyva rozvytku i zavershennia 

[Restitution of Church Property: Reasons for Slowdown and Alternatives for Development and Completion]. Restytutsiia 
tserkovnoho maina: mizhnarodnyi ta vitchyznianyi dosvid. Zb. nauk. mater. Kom. Ukrainy u spravakh natsionalnostei ta 
relihii, Nats. ped. un-t. im. M.P. Drahomanova. Kyiv. S. 5–8 [in Ukrainian]. 

Bondarenko, V. (2020). Tserkvy i relihiini orhanizatsii Ukrainy u 2001 rotsi [Churches and Religious Organizations of 
Ukraine in 2001. Reference]. Dovidnyk / Derzhavnyi komitet Ukrainy u spravakh relihii. Kyiv [in Ukrainian]. 

Derzhavnyi arkhiv Rivnenskoi oblasti (DARO) [State archive of Rivne region], F. P-204, op. 12, spr. 138 [in Ukrainian].
Dzwonkowski, R. (1997). Kościol Katolicki w ZSRR, 1917–1939: zaryshistorii [The Catholic Church in the USSR, 

1917–1939: an outline of history]. Lublin [in Polish].
5.	 Elektronna petytsiia № 41/005649-23ep “Peredacha kostelu Sv. Mykolaia v m. Kyiv relihiinii hromadi RKT” 

[Electronic petition № 41/005649–23ep “Transfer of St. Nicholas Church in Kyiv to the religious community”]. Retrieved 
from: https://petition.kmu.gov.ua/ [in Ukrainian]. 

Yelenskyi, V. (2002). Relihiia pislia komunizmu. Relihiino-sotsialni zminy v protsesi transformatsii tsentralno– 
i skhidnoievropeiskykh suspilstv: fokus na Ukrainu [Religion after Communism. Religious and social changes in the 
process of transformation of Central and Eastern European societies]. Kyiv [in Ukrainian].

Zakon Ukrainy “Pro svobodu sovisti ta relihiini orhanizatsii” № 987–ХІІ vid 23 kvitnia 1991 r. [Law of Ukraine “On 
Freedom of Conscience and Religious Organizations”]. Retrieved from: http://zakon2.rada.gov.ua/ [in Ukrainian].

Zvernennia yepyskopa V. Kryvytskoho [Address of Bishop V. Kryvytskyi]. URL: http://www.nicolasparish. org.ua/ 
[in Ukrainian].

Zvit pro zabezpechenist tserkov i relihiinykh orhanizatsii Ukrainy kultovymy budivliamy ta prymishchenniamy 
prystosovanymy pid molytovni stanom na 1 sichnia 2017 r. [Report on the provision of churches and religious organizations 
in Ukraine]. Retrieved from: https://www.irs.in.ua/ua/ [in Ukrainian].

Zvit pro zabezpechenist tserkov i relihiinykh orhanizatsii Ukrainy kultovymy budivliamy ta prymishchenniamy 
prystosovanymy pid molytovni stanom na 1 sichnia 2018 r. [Report on the provision of churches and religious organizations 
in Ukraine]. Retrieved from: https://zakon.rada.gov.ua/ [in Ukrainian].

Interviu arkhiiepyskopa M. Mokshytskoho [Interview with Archbishop M. Mokrzycki]. Retrieved from:  
http://www.tvp.pl/ [in Polish]. 

Informatsiinyi zvit Derzhavnoho komitetu Ukrainy u spravakh natsionalnostei ta relihii “Pro stan i tendentsii rozvytku 
relihiinoi sytuatsii ta derzhavno-konfesiinykh vidnosyn v Ukraini” [Information report of the State Committee of Ukraine]. 
Retrieved from: https://www.irs.in.ua/ [in Ukrainian].

Kolodnyi, A. (2013). Problemy restytutsii i zberezhennia istoryko-kulturny khtsinnostei [Problems of restitution and 
preservation of historical and cultural property]. Ukrainske relihiieznavstvo. Vyp. 65. S. 124–127 [in Ukrainian].

Navarro-Valls, Kh. (2001). Papa perezhyvaie realnist, pro yaku mriiav bahato rokiv [Pope experiences the reality he 
has dreamed of for many years]. Parafiialna hazeta. Vyp. 17–18. S. 9 [in Ukrainian].

Novychenko, M. (2007). Povernennia tserkovnoho maina yak priorytet derzhavnoi polityky shchodo relihii ta tserkvy. 
Priorytety derzhavnoi polityky u haluzi svobody sovisti: shliakhy realizatsii [Return of church property as a priority of 
state policy on religion and the church]. Zb. nauk. materialiv Derzh. kom. Ukrainy u spravakh natsionalnostei ta relihii, 
Nats. ped. un-t im. M.P. Drahomanova. Kyiv. S. 69–70 [in Ukrainian].

Podatkova vymahaie u odeskykh katolykiv maizhe milion hryven za khram na Havannii [Tax authorities demand 
almost one million hryvnias from Odesa Catholics for church]. Retrieved from: http://dumskaya.net [in Ukrainian]. 



29

Reshetnikov, Yu. (2013). Povernennia kolyshnoho tserkovnoho maina: ukrainskyi i zarubizhnyi dosvid [Return of 
former church property: Ukrainian and foreign experience]. Efektyvnist derzhavnoho upravlinnia. Vyp. 34. S. 82–85 
[in Ukrainian].

Rybachuk, M., Bilous, O. (2003). Problema restytutsii tserkovnoho maina [The problem of restitution of church 
property]. Politychnyi menedzhment. Vyp. 3. S. 82–91 [in Ukrainian].

Tsentralnyi derzhavnyi arkhiv vyshchykh orhaniv vlady ta upravlinnia Ukrainy (TsDAVO Ukrainy) [Central State 
Archive of Higher Authorities and Governments of Ukraine]. F. 4648, op. 2, spr. 449 [in Ukrainian].

Chomu kostel Sviatoho Mykolaia dosi ne povernuly katolykam [Why St. Nicholas Church has not yet been returned 
to Catholics]. Retrieved from: https://df.news/ [in Ukrainian].



30

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

УДК 271.4-722.52-34 (092) Чарнецький М.: 321.01] (477) 
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.4

Горбань Річард Анатолійович,
доктор філософських наук, професор,

професор кафедри богослов’я
Івано-Франківської академії Івана Золотоустого,

професор кафедри історії мистецтва та соціально-гуманітарних наук
Косівського інституту прикладного та декоративного мистецтва

Львівської національної академії мистецтв
orcid.org/0000-0001-7112-9723
Scopus Author ID: 57221647075 

ResearcherID: 28499147 
graukr@gmail.com

УНІЙНЕ СЛУЖІННЯ МИКОЛАЯ ЧАРНЕЦЬКОГО  
ЯК ПРАКТИЧНЕ ТВОРЕННЯ СУВЕРЕННОЇ УКРАЇНСЬКОЇ ДЕРЖАВИ 

(ІСТОРИКО-ФІЛОСОФСЬКІ ЗАУВАГИ ДО ЮВІЛЕЮ)

Статтю приурочено до 140-річчя блаженного священномученика Миколая Чарнецького (1884–1959 роки), 
монаха Згромадження Найсвятішого Ізбавителя, Апостольського візитатора на Волині, сподвижника Андрея 
Шептицького, якого митрополит призначив екзархом Волині, Підляшшя та частини Полісся і Холмщини – 
обтяжених глибокою історичною травмою етнокультурних українських земель, де протягом кількох століть 
проводилась жорстка асиміляторська політика щодо українців. У цьому контексті з історико-філософського 
погляду розглядаються поняття «ювілей», «слава», «служіння», «милосердя», «мучеництво». З’ясовано суго-
лосність богословської концепції милосердя М. Чарнецького та філософсько-художньої – Лесі Українки. Для 
обох діячів української культури милосердя є категорією екзистенційної діалектики й онтологічною основою 
їхнього прозопоїчного буття, що інспірує розуміння обома мислителями християнства як релігії милосердя. Роз-
крито богословський зміст унійного служіння, який, з одного боку, зумовлював інтенції генерації українських 
церковних діячів, до якої належить М. Чарнецький, а із другого – пояснює готовність цих священнослужите-
лів до мучеництва. Покоління М. Чарнецького бачить унійну місію в з’єднанні християн, збереженні тяглості 
українського християнства, формуванні національно-релігійної ідентичності українців, без чого неможливе 
справжнє державотворення – будування рідної всенаціональної Хати-Батьківщини. В історичній ситуації, що 
стрімко змінювалася в умовах розгортання Другої світової війни, греко-католицькі екзархи, однодумці митро-
полита Андрея, свідомі свого покликання, виявили далекоглядне державницьке мислення, закладаючи нові, 
справедливі принципи утворення екзархатів, і запропонували новий підхід до їх розмежування – не за крите-
ріями етнографічними, географічними, історичними, а з урахуванням сучасних умов країн і національностей, 
убачаючи в перерозподілі геополітичної мапи Європи шанс для України здобути незалежність.

Ключові слова: українське християнство, унійна діяльність, національно-релігійна ідентичність, мило-
сердя, служіння, слава, мучеництво, державотворення, історична пам’ять, греко-католицький екзархат, від-
повідальне синівство, Рідна Хата-Батьківщина, війна-геноцид.



31

Gorban Richard,
Doctor of Philosophy, Professor,

Professor at the Department of Theology
Ivano-Frankivsk John Chrysostom Academy,

Professor at the Department of History of Art
and Social and Humanitarian Sciences 

Kosiv Institute of Applied and Decorative Arts 
of Lviv National Academy of Arts
orcid.org/0000-0001-7112-9723
Scopus Author ID: 57221647075

ResearcherID: 28499147 
graukr@gmail.com

THE UNIATE SERVICE OF MYKOLAI CHARNETSKY  
AS A PRACTICAL CREATION OF THE SOVEREIGN UKRAINIAN STATE 
(HISTORICAL AND PHILOSOPHICAL NOTES TO THE ANNIVERSARY)

The article is dedicated to the 140th anniversary of the birth of Blessed Hieromartyr Mykolai Charnetsky (1884–
1959), the monk of the Congregation of the Most Holy Redeemer, Apostolic Visitor to Volyn, and companion of Andrei 
Sheptytsky, who was appointed by the Metropolitan as Exarch of Volyn, Podlasie, and parts of Polissia and Kholmshchyna, 
the ethno-cultural Ukrainian lands burdened by a deep historical trauma, where a harsh assimilationist policy towards 
Ukrainians had been pursued for several centuries. In this context, the concepts of “jubilee”, “glory”, “service”, “mercy”, 
“martyrdom” are considered from a historical and philosophical point of view. The author enucleates the concordance 
of Charnetsky’s theological concept of mercy and Lesia Ukrainka’s philosophical and artistic concepts. Mercy, for 
both figures of Ukrainian culture, is a category of existential dialectics and the ontological basis of their prosopoeic 
existence, which inspires either thinker’s understanding of Christianity as a religion of mercy. The theological content 
of the uniate service is revealed, which, on the one hand, determines the intentions of the generation of Ukrainian 
church leaders, to which Charnetsky belongs, and, on the other hand, it explains the readiness of these clergymen for 
martyrdom. According to Charnetsky’s generation, the Uniate mission is to unite Christians, preserve the cohesion 
of Ukrainian Christianity and form the national and religious identity of Ukrainians, without which the true state-
building of the native national Home-Motherland is otherwise impossible. In the historical situation that was rapidly 
changing in the conditions of World War II, the Greek-Catholic exarchs, associates of Metropolitan Andrei, aware 
of their vocation, showed a far-sighted statesmanship, laying down new fair principles for the formation of exarchates 
and offered a new approach in their demarcation, i.e. not according to the ethnographic, geographical and historical 
criteria, but taking into account modern conditions of the countries and nationalities and seeing a chance for Ukraine to 
gain independence in the redistribution of the geopolitical map of Europe.

Key words: Ukrainian Christianity, uniate activities, national-religious identity, mercy, service, glory, martyrdom, state-
building, historical memory, Greek-Catholic exarchate, responsible sonship, Native Home-Motherland, war-genocide.

Вступ. 14 грудня виповнюється 140 років 
від дня народження блаженного священному-
ченика Миколая Чарнецького, ієромонаха Згро-
мадження Найсвятішого Ізбавителя – ордену 
редемптористів. За десять років, що минули від 
часу попередньої ювілейної річниці, українські 
історики та богослови А. Випасняк, С. Гуркіна, 
Б. Гущак, Р. Делятинський, М. Димид, О. Єгре-
шій, А. Жук, І. Клюба, О. Лупій, А. Олійник, 
І. Пилипів, Р. Піх, О. Пущак, В. Чорнописька, 
які досліджували різні аспекти його життя 
та діяльності, провели грандіозну роботу щодо 
опрацювання джерельної бази й оприлюд-
нення документів, пов’язаних із біографією 

М. Чарнецького й історією Української церкви. 
У результаті кропіткої наполегливої роботи 
2024 р. побачила світ ґрунтовна монографія 
Василя Мельничука й Андреї (Ольги) Маслій 
«Блаженний священномученик Миколай Чар-
нецький (1884–1959): історичний портрет».

Досліджуючи спадщину ювілянта, маємо 
пам’ятати: кожний ювілей видатної особи 
є підсумком її внеску в розбудову майбутнього 
того народу, сином якого вона себе вважає, 
адже її творчий доробок є не лише здобутком 
національним – він доконечно впливає на роз-
виток культури і духовності людства. Кожна 
наступна річниця церковного діяча масштабу 



32

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

єпископа М. Чарнецького висуває перед нау-
ковцями завдання актуалізації та концептуалі-
зації сукупності залишеного ним культурного 
спадку в контексті викликів, що змінюються 
від десятиліття до десятиліття. Нині це екзис-
тенційна війна за українську національно-релі-
гійну ідентичність. За десятиліття свого роз-
гортання вона набула чітко визначеної форми 
війни-геноциду, тому за десять воєнних років 
мають змінитись як методологічні принципи, 
так і критерії верифікації та доцільності науко-
вих досліджень спадщини діячів національної 
культури. У своїх підходах до аналізу, з одного 
боку, діяльності видатних осіб української 
історії, а із другого – дослідницької діяльності 
своїх колег учені мають ураховувати силу 
впливу, здатність обох доробків (культурного 
і наукового) будувати українську державність 
не лише на економічних чи політичних засадах, 
а найперше – на духовних. Саме духовні підва-
лини творять якісно-ціннісний вимір існування 
нації, формують нерозривну цілість національ-
ної та релігійної ідентичностей окремої люд-
ської особи та народу як історичної спільнотної 
особи, підважуючи їхню історичну витрива-
лість. Сучасна війна засвідчила: питання іден-
тичності є ключовим у збереженні державного 
суверенітету і національної безпеки України, 
поготів воно є питанням присутності україн-
ців на історично-культурній мапі світу, адже 
нині ворог намагається позбавити нас куль-
турно-етнічного ареалу – споконвічного про-
стору формування українства, перетворюючи 
його на цілковиту руїну – «мерзоту запустіння» 
(Мт. 24:15), та фізично винищити. На зазначену 
вище здатність як на служіння вказав блаженні-
ший Святослав Шевчук у вітальному листі до 
отців редемптористів із нагоди Надзвичайної 
сесії XI Провінційної капітули Львівської про-
вінції Згромадження Найсвятішого Ізбавителя, 
що відбулась у жовтні цього року. Згадавши 
«отців-засновників і сотні співбратів, які тепер 
у молитві предстоять перед небесним престо-
лом», очільник Української греко-католицької 
церкви закликав «пам’ятати, що наше служіння, 
за прикладом Христа-Спасителя, є похиленням 
над ранами Божого народу, який важко страж-
дає від цієї жорстокої війни» (Наше служіння 
є похиленням над ранами Божого народу, 2024).

З погляду філософської й історичної наук 
поняття «ювілей» варто розглядати у стосунку 

до категорії «історична пам’ять», що, на думку 
святого Івана Павла ІІ, виступає «одним із най-
важливіших елементів культури – елементом, 
який є вирішальним для ідентичності нації 
у вимірах часу» (Іван Павло ІІ, 2005, с. 83–84). 
Проте історико-філософське поняття «ювілей» 
має не лише часовий вимір, що обчислюється 
десятиліттями, століттями тощо. Його зв’язок 
із датою народження конкретної особи завжди 
означає прозопоїчний вимір, що виважується 
добром, здійсненим цією особою в конкрет-
них учинках, добром, виявленим усенародно 
та визнаним людьми. Як стверджує Атанасій 
Григорій Великий, добро і краса, здійснені 
одиницею чи спільнотою, загальнопізнані 
та визнані як такі широкою людською грома-
дою, є славою, поняття якої концептуально 
вміщує «правильний всенародний каталіза-
тор української історії» та пояснює визна-
чальну характеристику менталітету україн-
ців – витривалість, чому український народ 
«витримує історичну тисячолітню пробу» 
(Великий, 1966, с. 9). Прозопоїчний принцип 
слави, зауважений видатним василіянським 
істориком, нині виступає основою єдності 
національного й релігійного життя українців, 
їхнього непохитного оптимізму й опору у війні, 
яку сучасні історики називають війною «не 
тільки за державний суверенітет України, а й за 
саме існування української ідентичності» (Ясь, 
2023, с. 69). Ця єдність постає як слава України 
і слава «української нації, яку протягом століть 
сусідні держави намагалися позбавити онтоло-
гічних основ її буття: національно-релігійної 
ідентичності й етнічно-культурної території» 
(Горбань, 2024, с. 101). Єдність ця твориться із 
сукупності добрих справ, здійснених окремими 
людьми для будування Рідної Хати – Соборної 
суверенної національної держави, яка «зміц-
нила б силу культури й захистила б українців 
від цілеспрямованої ліквідаторської політики 
імперських держав, дала б можливість повер-
нути потужну творчу енергію на розвиток, 
а не витрачати значну її частину на самозбере-
ження» (Горбань, 2024, с. 101).

Ювілей Миколая Чарнецького у стосунку до 
категорії «історична пам’ять», зумовленої про-
зопоїчним принципом «слави», робить акту-
альним усебічний аналіз життя та діяльності 
блаженного священномученика як сподвиж-
ника Андрея Шептицького в будуванні Рідної 



33

Хати, зокрема унійної праці М. Чарнецького на 
Волині, Холмщині, Поліссі та Підляшші, спо-
чатку в ролі апостольського візитатора східного 
обряду, а згодом – екзарха. Для оцінювання 
цієї діяльності варто скористатися словами 
Софрона Мудрого про «ще одну цеглину для 
збереження святині нашої [української] релігій-
ної культури» (Мудрий, 2008, с. 88), що у формі 
українського християнства вже понад тисячу 
років виступає онтологічним фундаментом 
національного державотворення.

«Ідеалом нашого національного життя 
є наша рідна всенаціональна Хата-Батьків-
щина» (Шептицький, 2020, с. 8) – цими словами 
митрополит Андрей Шептицький розпочинає 
документ про будування українцями держави – 
Рідної Хати і роль національної Церкви у дер-
жавотворенні, написаний Владикою у грудні 
1941 р. в жанрі пастирського послання до духо-
венства під назвою «Як будувати Рідну Хату? 
Декрет Львівського Архиєпархіального Собору 
1942 р. до духовенства». У своїй діяльності 
митрополит, як очільник Греко-католицької 
церкви, наполягав на провідній ролі церков 
у «будівництві Батьківщини», оскільки, на його 
переконання, «у християнських народах немає 
більшої виховної сили, ніж сила Церкви», яка 
прищеплює з дитинства християнські чес-
ноти, що зроблять із людської особи «доброго 
патріота і мудрого громадянина» (Кравчук, 
1995, с. 371).

Дар стратегічного мислення дозволив 
А. Шептицькому побачити в окупації радян-
ською імперією у вересні 1939 р. частини 
України та Білорусії, що входили до складу 
Польщі, шанс духовно з’єднати українців уній-
ною місією, оскільки без духовного об’єднання 
нації неможливе державотворення «рідної все-
національної Хати-Батьківщини». Оскільки 
таке об’єднання потребувало міцної, добре 
налагодженої структури церковної ієрархії, 
Владика вже в жовтні поділив радянську тери-
торію на чотири «екзархати Апостольської Сто-
лиці» (Кравчук, 1995, с. 357), один із яких, що 
охоплював Волинь, Холмщину, Полісся та Під-
ляшшя, доручив опікувати єпископу М. Чар-
нецькому.

Створюючи на підставі ретельного опрацю-
вання значного масиву документів та історіо-
графічних праць історичний портрет блажен-
ного священномученика Миколая Чарнецького, 

автори згаданої вище монографії у висновках 
своєї розвідки оцінюють його унійну діяль-
ність так: «Інтереси Церкви та поширення Цар-
ства Небесного були пріоритетними у служінні 
М. Чарнецького як священника, єпископа, 
Апостольського візитатора чи екзарха. Однак 
в умовах нищення національної свідомості 
українців радянською владою владика чітко 
усвідомлював, що Церква має залишатися про-
відною суспільною інституцією українського 
народу» (Мельничук, Маслій, 2024, с. 223). 
Такий ракурс є не зовсім правильним із бого-
словського погляду і деякою мірою не відпо-
відає прозопоїчним інтенціям сподвижників 
Андрея Шептицького, до яких належав М. Чар-
нецький. Зауважена генерація видатних україн-
ських церковних діячів керувалася не пріорите-
тами – розуміння та здійснення цими особами 
душпастирської місії було живим і конкретним 
наслідуванням служіння Христа і концепту-
ально відповідало християнському вченню про 
універсалізм милосердя.

По-перше, у законі, окресленому в Новому 
Заповіті служінням Ісуса «Служити Богові, 
служачи людям» (Леон-Дюфур, 1996, с. 749), 
немає й не може бути пріоритетів, адже друга 
складова частина цієї бездоганної формули – 
«служачи людям» – розкриває зміст першої – 
служіння Богові.

По-друге, у християнстві ієрархічне слу-
жіння є продовженням служіння апостолів, що 
вже в першохристиянській Церкві трактувалося 
більш глибоко, ніж у поверховому розумінні 
апостольської благовісті – це було матеріальне 
служіння у спільноті, як опікування «при сто-
лах» згідно з різноманітними харизмами, тому 
ієрархічне служіння не було звичайною адміні-
стративною функцією, а визначалося покликан-
ням і «відповідальністю, яку Христос поклав 
на апостолів» (Леон-Дюфур, 1996, с. 751). Ідея 
християнського священства із триступене-
вою ієрархією (єпископ, священник, диякон) 
поставала «як доручення Боже» (Леон-Дюфур, 
1996, с. 751) – служіння, реалізоване в конкрет-
ній спільноті згідно з дарованою харизмою.

Миколай Чарнецький був обраний для слу-
жіння Богові через служіння українському 
народу – це був прозопоїчний обопільний вибір 
(і Божий, і людський), який відбувається через 
глибоке усвідомлення людською особою свого 
покликання та своєї національно-релігійної 



34

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

ідентичності, що є відповідальним синів-
ством. У філософсько-богословській концеп-
ції моделі національної держави, створеній 
василіянином, єпископом Софроном Мудрим, 
збереження людиною національно-релігійної 
ідентичності пояснюється піклуванням про 
цілісність її Божого й національного синівства: 
без першого вона не матиме «щасливого життя 
у вічності», без другого не зможе «реалізувати 
себе на землі» як повноцінна особа. В інтер-
претації Владики національно-релігійна іден-
тичність здобувається людиною через любов 
і відповідальність – відповідальне синівство, 
що є усвідомленням свого міжособового три-
єдиного зв’язку-відношення (relatio) – з бать-
ком і матір’ю, Українською церквою, Україною 
(Рідною Хатою-Батьківщиною) – як онтологіч-
ного, без якого неможливо бути особою в усій 
повноті свого людського «Я», адже саме в цих 
міжособових зв’язках любов як вираз суті 
особи отримує онтологічний вимір (Горбань, 
2024, с. 109, 111). У цьому контексті варто зау-
важити, що святий Іван Павло ІІ, піднявшись на 
найвищий щабель земного служіння Богові, не 
забував, сином якого народу він є, і саме усві-
домлення свого триєдиного синівства інспі-
рувало появу його останньої книги «Пам’ять 
та ідентичність», зі сторінок якої звучить кате-
горичне слово Папи в обороні національно-
релігійної ідентичності як духовного куль-
турно-історичного феномену та безпосередньо 
на захист рідного народу: «Я – син народу, який 
пережив найбільші випробування історії, якого 
сусіди не раз прирікали на смерть, але який 
вижив і залишився самим собою» (Іван Павло ІІ,  
2005, с. 93).

По-третє, у книгах Нового Заповіту вчення 
Ісуса Христа чітко окреслює християнство як 
релігію милосердя, а сам Ісус виступає в ролі 
милосердного архиєрея. Описуючи служіння 
Христа, євангелісти свідчать, як у Його Особі 
«універсалізм милосердя доводиться до свого 
завершення: «кожна людина побачить спасіння 
Господнє»» (Леон-Дюфур, 1996, с. 420).

Спогади сучасників про блаженного священ-
номученика Миколая засвідчують, що мило-
сердя було головною рисою його особи і керів-
ною прозопоїчною силою в його стосунках 
з усіма без винятку людьми. Під час реколек-
цій для студентів і мирян Миколай Чарнецький 
висловлював чимало думок концептуального 

характеру, присвячених розумінню ним Божого 
Милосердя, зміст якого, на думку мисли-
теля, найкраще «відкриває латинське слово 
“misericordia” – «серце для нужденного»»  
(12 каменів духовного життя, 2014, с. 10). 
Душпастир вказує на «милосердя» як на клю-
чове слово Святого Письма, згадуване «аж  
600 разів», підкреслює, що милосердя є визна-
чальною рисою Христа – його життям і наукою. 
Дві вирішальні в людській історії події – ство-
рення людини та прихід і смерть Сина Божого – 
він тлумачить як акти милосердя (12 каменів 
духовного життя, 2014, с. 10–11). Милосердя 
в кордоцентричному баченні мислителя є осно-
вою світобудови, екзистенційної діалектики 
Божественного і людського: «Коли б у Бога 
була тільки справедливість, то ми були б роз-
биті в одній хвилині <…> Та так не є! Господь 
милосердний і то без кінця» (12 каменів духо-
вного життя, 2014, с. 8).

Важливо зазначити, що навіть в умовах 
духовної кризи ХХ ст., яку католицький персо-
наліст Жак Марітен, апелюючи до відомої тези 
українського персоналіста Миколи Бердяєва 
про «негідність християн» і «гідність християн-
ства», охарактеризував як кризу християнської 
цивілізації (Горбань, 2019b, с. 124), український 
менталітет цупко утримує усвідомлення хрис-
тиянства як релігії милосердя на рівнях колек-
тивної й індивідуальної свідомостей, етно-
генетичної культурної пам’яті, сталих ознак 
внутрішньодинамічних прозопоїчних інтенцій 
і прозопоїчних настанов. Це чітко засвідчує 
спадщина видатних осіб – виразників україн-
ського національного духу та національного 
характеру, архітекторів національного світо-
гляду і творців національних духовно-культур-
них цінностей. Передусім до такої спадщини 
належать драматичні твори Лесі Українки, 
у яких милосердя виступає «категорією екзис-
тенційної діалектики» (Gorban, 2022, с. 297), 
оскільки, на глибоке переконання цього най-
видатнішого європейського драматурга ХХ ст. 
і «чи не єдиного мужчини в українській літера-
турі» (за знаменитим висловом Івана Франка), 
світову рівновагу підтримує милосердя – екс-
татичне зрощення любові і мудрості, адже 
милосердя для Лесі Українки стало єдино мож-
ливим принципом реалізації повноти її твор-
чої особи, основою її буття, сенсом і способом 
життя. Концептуальне бачення християнства, 



35

зумовлене специфікою кордоцентричної укра-
їнської релігійної свідомості, спрямованої на 
осягнення Бога серцем, а не розумом, на поша-
нування життя, на перевагу почуття й панівну 
роль відповідальної любові, Леся Українка 
започатковує у драматичній поемі «Одержима», 
у якій протиставляє дві непримиренні концепції 
християнства та реалізації його вчення в житті 
людини – релігію милосердя і релігію купівлі-
продажу (Горбань, 2019a, с. 28).

Зауважимо в дужках: уявлення Лариси Косач 
про сучасний їй стан християнства як релігії 
купівлі-продажу формувалося безпосередньо 
на Волині, де славетна українка народилася 
і провела значну частину свого життя та де від 
дитинства споглядала за практичною реаліза-
цією християнського віровчення у формі москов-
ської схизми. Оскільки вже від початку ХІХ ст.  
цей край перебував під владою російського 
царату, тут панувало московське православ’я, 
а Унійну церкву було ліквідовано.

Місіонерська унійна праця редемпториста 
Миколая Чарнецького на Волині розпочина-
ється від 1926 р. Колишній вихованець Ста-
ніславської духовної семінарії отець Роман 
Бахталовський, називаючи парафії, у яких 
здійснював душпастирське і місійне служіння 
його духовний наставник професор М. Чар-
нецький, підкреслює: «На лінії Ковель – Луцьк 
слід обов’язково згадати Колодяжне. Хоча це 
не галицька колонія, бо розміщена поблизу 
Ковеля і тому належала до Ковельської пара-
фії, але це рідне село Лесі Українки. Знаємо, 
що брат поетеси був греко-католиком» (Бахта-
ловський, 2001, с. 120). Колодяжне, де «каплиці 
перемінили на клюби», згадує й екзарх Мико-
лай Чарнецький у повідомленні «Сучасний 
стан Унії на Волині» 1941 р., коли описує «нову 
організацію Православної церкви» (Кравчук, 
1995, с. 365), підпорядковану Москві, «мовчки 
визнану радянським устроєм, випробувану, 
корисну» для нищення унії та позбавлення 
українців їхньої національно-релігійної іден-
тичності шляхом прозелітизму, адже «москов-
ська схизма», за словами екзарха Йосипа Слі-
пого, є давнім ворогом церковної унії (Кравчук, 
1995, с. 362). Для справедливості доцільно 
навести характеристику, дану Йосипом Слі-
пим латинянам-сусідам, які за сприяння світ-
ської влади вдавалися до шантажу, підкупу, 
залякувань українців і білорусів, змушуючи їх 

змінювати віру (Кравчук, 1995, с. 361), адже 
йдеться про події, які українська історіографія 
називає «волинською трагедією» і які переду-
вали поверненню на українські землі «москов-
ської схизми» під егідою радянської влади.

Про релігійний стан на Волині М. Чарнець-
кий пише статтю «Релігійний рух на Волині», 
надруковану 5 грудня 1926 р. в галичанській 
газеті «Нова Зоря», поширеній в Австрії, Вели-
кобританії, Франції, Швейцарії, Угорщині, 
Румунії, Чехословаччині, Манчжурії, Індії, 
Канаді, США. Для читача, зацікавленого релі-
гійною проблематикою, у ній подавали мате-
ріали з категорії «Релігія – Церква – Духо-
венство», присвячені християнській тематиці 
(Бліхарський, 2021, с. 128–129). Душпастир 
зауважує занепад Православної церкви, зане-
дбання нею духовного стану народу до «край-
нього розвалу», до рівня «релігійного голоду 
душі», тоді як громади потребували свого 
обряду, своїх святих, української проповіді, 
«релігійних книжочок, молитвословців», щоб 
почути й побачити «релігійну правду в рідній 
мові» (Чарнецький, 1926, с. 4). Спілкування із 
православними монахами дозволило М. Чар-
нецькому пізнати їхню «релігійну психологію», 
отже, оцінити рівень богословської освіти 
й аскетичного вишколу як «дуже марненький» 
(Чарнецький, 1926, с. 4). Головне – ієромонах 
редемпторист став безпосереднім свідком вза-
ємин між православною владою і монахами-
семінаристами – молодою генерацією Церкви, 
яка ще мала піднятися у своєму служінні схо-
дами церковної ієрархії. Запримітивши, що ці 
стосунки будуються на принципі відвертого 
підкупу з юдиним тарифом у «500 злотих», 
по суті, отець Миколай зауважує спотворення 
християнського вчення до релігії купівлі-про-
дажу – явища занепаду релігійної свідомості 
російського православ’я, художньо переданого 
Лесею Українкою ще в 1901 р. у формі мета-
фори.

Очевидно, що від початку здійснення уній-
ної місії на Волині Миколай Чарнецький 
розумів складність свого служіння у проти-
стоянні християнства як релігії милосердя 
християнству як релігії купівлі-продажу, під-
важеної, з одного боку, сусідським шовініз-
мом, а з іншого – московським, що живилися 
неприязню як до українців, так і до унії. Цим 
усвідомленням інспірована його доповідь на 



36

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Львівському архиєпархіальному соборі 14 лис-
топада 1940 р. «Про подвиги св. мучеників за 
віру та наслідування їх». У ній владика Мико-
лай подає стислу історію мучеників за святу 
Унію, вказує на ознаки сучасності, яка вже веде 
Церкву стаціями хресної дороги до Голгофи, 
та нагадує про збереження душпастирями люд-
ської гідності за таких обставин, тому головний 
імператив промови єпископа – «будьмо готові 
зложити на жертівнику все, чого Бог від нас 
жадає» (Кравчук, 1995, с. 340–341).

Це добре усвідомлювала генерація церков-
них діячів України – покоління священномуче-
ників національної Церкви, до якого належав 
ієромонах М. Чарнецький. Будучи свідомими 
свого шляху, українські священнослужителі 
закладали міцне підґрунтя для гідного вико-
нання унійної місії.

У 1928 р. «Вістник Станиславівскої епархії» 
анонсує написану анонімним автором у жанрі 
церковної публіцистики книжечку «Греко-като-
лицька церква. Її історія від початку аж до наших 
днів та два життєписи її перших подвижників», 
видану у Львові Українською християнською 
організацією (Вістник Станиславівскої епар-
хії, 1928, с. 87). Своїм змістом цей твір у бага-
тьох аспектах є співзвучним згаданим текстам 
М. Чарнецького й емоційно близьким силою 
бажання «нашим відлученим братям на Волині, 
Холмщині і Підляшу помогти найти правду 
та привести їх до єдинства зі св. Католицькою 
церквою» (Греко-католицька церква, 1928, с. 6). 
Мета невідомого автора – утвердження думки 
про значення Унії для українського народу 
передусім як способу відновлення історично 
втраченої національної, релігійної та держав-
ної єдності. Він пише: «Унія свята тим, що 
вона привернула український нарід знова до 
тої віри, котру прийняв наш князь Володимир 
Великий, а з ним весь нарід наш. Бо коли се 
сталося в Києві в р. 988, не було ще релігій-
ного роздору (схизми), а роздор настав щойно в  
р. 1054» (Греко-католицька церква, 1928, с. 6).

Отже, цілком мотивованим є те, що, створю-
ючи в 1939 р. чотири нові екзархати, які охоплю-
вали територію всієї радянської імперії, митро-
полит А. Шептицький найскладнішу в історії 
Унії ділянку довірив Миколаю Чарнецькому. 
Це рішення було мудрим і передбачливим, адже 
за короткий час митрополит змушений був 
повідомити чотирьох екзархів, що не має вже 

навіть влади, щоб прийняти їхнє звільнення від 
обов’язків, і залишає їхньому сумлінню вибір 
подальшого напряму дій (Вегеш, 2022, с. 222).

Проблематичність цієї ділянки ускладню-
вали два чинники. По-перше, постійна присут-
ність (або у прямій, або в латентній формах) на 
цій території московської схизми, яка в усі часи 
аж дотепер створювала внутрішній конфлікт 
у міжхристиянських відносинах, зокрема, як 
зазначає релігієзнавець, доктор філософських 
наук, професор Людмила Филипович, фальшу-
ючи історію греко-католицизму, спотворюючи 
природу уніатизму та називаючи очільників 
Української греко-католицької церкви митропо-
литів Андрея Шептицького та Йосипа Сліпого 
пособниками нацистів (Филипович, 2024, с. 21).

По-друге, події на Холмщині та Південному 
Підляшші в 1938–1939 рр., що їх ініціатори 
та реалізатори назвали полонізаційно-ревін-
дикаційною акцією, яка, за визначенням укра-
їнського історика, активіста мирянського руху 
Православної церкви в Польщі Григорія Купрі-
яновича, була частиною ширшої політичної 
програми Другої Речі Посполитої щодо Право-
славної церкви й українського православного 
населення на зазначених українських етно-
культурних землях (Купріянович, 2009, с. 65). 
Доктор історичних наук, професор Юрій Макар 
зауважує, що влада, знаючи із власного досвіду, 
що таке русифікація, побоювалася не стільки 
відновлення могутності Російської православ-
ної церкви, скільки появи українського наці-
онального руху (Макар, 2009, с. 95). Прикри-
ваючи свою антиукраїнську політику нібито 
усуненням наслідків неправомірної ліквідації 
російською владою в 1875 р. Уніатської (греко-
католицької) церкви, представники влади і вій-
ськових кіл на одній із таємних нарад 1935 р. 
ухвалюють Директиву про недопущення поши-
рення греко-католицького визнання, оскільки 
це не відповідає інтересам держави, особливо 
якщо воно походить зі Східної Галичини 
(Макар, 2009, с. 95, 99). Ця акція як «факт руй-
нування християнських храмів у християнській 
країні» (Купріянович, 2009, с. 65) лягала тем-
ною плямою на Апостольський престол. Ще 
й дотепер заанґажовані українські науковці під-
ливають до неї чорнил, маніпулюючи фактами. 
Наприклад, Андрій Куцик і Віктор Шостак після 
твердження «католицька акція на чолі поль-
ських католицьких ксьондзів і вояків приїздила 



37

в села, катувала людей і силувала до унії 
з Римом» одразу в наступному реченні пишуть: 
«Так було на Волині й Поліссі. Зокрема, навер-
танням на «жондову унію» (урядову) керував 
польський католицький єпископ Шельонжек 
у Луцьку, якому допомагав греко-католиць-
кий єпископ Чернецький із Галичини та різні 
агенти, як о. Гук, що перейшли із православ’я» 
(Куцик, Шостак, 2014, с. 141). У такий спосіб 
без жодних доказів, аргументації, посилань на 
джерела та факти дослідники втягують в орбіту 
своїх недиференційованих звинувачень не 
тільки Апостольську столицю, Галицьку греко-
католицьку митрополію, а й безпосередньо 
Миколая Чарнецького, до того ж із граматич-
ною помилкою в написанні його прізвища!

Натомість звернення до архівних джерел 
дає принципово інші результати. Так, доктор 
історичних наук, професор Юрій Крамар на 
підставі опрацювання неопублікованих доку-
ментів державних архівів Волинської та Рівнен-
ської областей, Архіву нових актів у Варшаві, 
відділу рукописів бібліотеки Варшавського уні-
верситету розглядає призначення українського 
священника Миколи Чарнецького єпископом 
східнослов’янського обряду й апостольським 
візитатором парафій цього обряду в Польщі 
1931 р. як важливий етап на шляху «україніза-
ції унії». На думку історика, «пінська ухвала» 
і це призначення докорінно змінили характер 
неоунії, головними гаслами пропаганди якої на 
Волині від 1931 р. стали незалежність унії від 
польської влади і держави та піднесення націо-
нального характеру Церкви. Своє призначення 
М. Чарнецький отримав після зустрічі з Пієм XI,  
на якій виклав Папі своє бачення унійної акції 
на східних теренах Польщі, де впровадження 
унії, на думку греко-католицького священника, 
матиме успіх лише за умови надання їй укра-
їнського характеру. Український священник 
вказав на нехтування національною силою тих, 
хто хоче з’єднатися для унії, та спростував тезу 
про наднаціональний характер унійного руху, 
як найбільшу тактичну помилку Ватикану. 
Професор Ю. Крамар акцентує на тому, що 
з 1932 р. з ініціативи А. Шептицького в Ковелі 
був створений осередок ордену редемпторис-
тів, які у своїй унійній діяльності керувалися 
державотворчими інтенціями, наполягаючи, 
що Греко-католицька церква є єдиною церк-
вою, яка забезпечить своїм вірним опіку всього 

католицького світу для здобуття великої мети – 
політичної незалежності України. Тому нама-
гання греко-католицького духовенства на чолі 
з митрополитом Андреєм підпорядкувати сво-
єму впливу унійний рух на Волині викликало 
гостру реакцію з боку місцевої адміністрації, яка 
воліла підтримувати русифікаторські тенденції 
в Церкві східного обряду, щоби не допустити 
«українізації унії». Однак спроба підпоряд-
кувати унійну акцію керівництву Греко-като-
лицької церкви під проводом А. Шептицького 
через місії М. Чарнецького та П. Табінського 
відкривала ширші можливості для розвитку 
в рамках неоунії українського руху (Крамар, 
2015, с. 300–303).

Греко-католицькі екзархи Миколай Чар-
нецький, Антін Неманцевич, Йосиф Сліпий 
і Климентій Шептицький добре усвідомлювали 
державо- й націєтворчий характер своєї уній-
ної місії. Про це свідчить написаний у січні 
1941 р. лист УГК екзархів до Секретаря Схід-
ної Конгрегації Євгена Тіссерана про рішення 
розпочати унійну працю на території Радян-
ського Союзу. У цьому документі викладене 
їхнє бачення «слушного і справедливого» 
(Кравчук, 1995, с. 360) принципу заснування 
екзархату, адже попередні практики підкорення 
не місцевій ієрархії, а взятій із нації, що панує 
на території екзархату, але становить мен-
шість його населення, створювали непереборні 
труднощі для Католицької церкви. «Нова при-
родна, добре організована практика стабільних 
екзархатів Святого Престолу» повинна бути 
створена із самого початку як «ієрархія влас-
ного обряду і нації, яка абсолютно переважає 
на території» екзархату (Кравчук, 1995, с. 362, 
364). По суті, нові принципи, запропоновані 
греко-католицькими екзархами, були спрямо-
вані на обстоювання національної ідентичності 
Української церкви та збереження українського 
християнства як онтологічної основи існування 
українства.

Українські екзархи пропонують і новий під-
хід до розмежування екзархатів. Якщо раніше 
за критерій брали етнографічні, географічні, 
історичні умови, то в нових історичних обста-
винах до уваги мають брати умови країн і наці-
ональностей (Кравчук, 1995, с. 358).

У своїх розмислах про милосердя Андрей 
Шептицький стверджував, що завданням Церкви 
є проповідувати Євангеліє милосердя й орудувати 



38

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

ділом милосердя, вона має в імені доброго 
самарянина рятувати й лікувати (Шептицький, 
1942, с. 133). У той час, коли український народ 
опинився в руках московського й сусідського 
шовінізмів, підбурюваних релігійними інтенці-
ями, а згодом гітлерівського фашизму, сподвиж-
ники митрополита робили все для допомоги 
своєму народу, «навіть тоді, коли майже нічого 
не можна зробити» (Шептицький, 1942, с. 133). 
В історичній ситуації, що стрімко змінювалася 
в умовах розгортання Другої світової війни, греко-
католицькі екзархи, на сумління яких небезпід-
ставно покладався митрополит Андрей, виявили 

далекоглядне державницьке мислення. Усвідом-
люючи, що перерозподіл геополітичної мапи 
Європи дає Україні шанс здобути незалежність, 
ієрархи використали його настільки, наскільки 
їм дозволили історичні обставини. У виконанні 
своєї унійної місії ця генерація діячів Греко-като-
лицької церкви бездоганно поєднала служіння 
Вселенській Церкві зі служінням Божому укра-
їнському народу, на плечі якого лягав увесь тягар 
лихоліття війни, народу, який потребував Божого 
захисту в межах своєї всенаціональної Рідної 
Хати-Батьківщини. Серед них був блаженний 
священномученик Миколай Чарнецький.

Список використаних джерел:
12 каменів духовного життя: повчання бл. Миколая Чарнецького. (2014). Львів: Скинія. 96 с.
Бахталовський, Р. (2001). Апостол з’єдинення наших часів. Спогади. Львів: Добра книжка. 224 с.
Бліхарський, Р. (2021). Українська релігійна преса Галичини (1853–1939 рр.): структурно-функціональний та 

тематико-типологічний аспекти: дис. … канд. наук із соц. ком.: 27.00.04 – теорія та історія журналістики; Львів-
ська національна наукова бібліотека України імені В. Стефаника, Класичний приватний університет. Запоріжжя. 
229 с. URL: http://virtuni.education.zp.ua/info_cpu/sites/default/files/Bliharskii_dis.pdf.

Вегеш, М., ред. (2022). Нариси історії Української греко-католицької церкви. У двох томах. Т. 1. Ужгород: [б. в.]. 
392 с. URL: https://shron1.chtyvo.org.ua/Vehesh_Mykola/Narysy_istorii_Ukrainskoi_Hreko-Katolytskoi_Tserkvy_V_
dvokh_tomakh_T_1.pdf.

Великий, А. (1966). Релігія і Церква – основні рушії української історії. Релігія в житті українського народу. 
Збірник матеріялів Наукової конференції у Рокка-ді-Папа (18–20.Х.1963). Мюнхен – Рим – Париж: НТШ, УБНТ, 
УВАН, УВУ. С. 3–38. URL: https://diasporiana.org.ua/religiya/6574-religiya-v-zhitti-ukrayinskogo-narodu-zbirnik-
materiyaliv-naukovoyi-konferentsiyi-u-rokka-di-papa/.

Вістник Станиславівскої Епархії (1928). Ч. 1–3. 100 с. URL: https://chtivo.org.ua/uploads/posts/files/3/2/8/9/2/32892.
pdf.

Горбань, Р. (2019a). Релігія милосердя і релігія купівлі-продажу – християнство в інтерпретації Лесі Укра-
їнки. Вісник Львівського університету. Серія «Філософсько-політологічні студії». № 23. С. 19–29. URL:  
http://nbuv.gov.ua/UJRN/Vlu_fps_2019_23_5.

Горбань, Р. (2019b). Шляхи розвитку персоналістичної думки в країнах євроатлантичного регіону. Поль-
ська версія: Чеслав Бартнік: монографія / Інститут філософії імені Г.С. Сковороди, Відділення релігієзнавства. 
Київ: Білий Тигр. 570 с. URL: https://shron1.chtyvo.org.ua/Horban_Richard/Shliakhy_rozvytku_personalistychnoi_
dumky_v_krainakh_ievroatlantychnoho_rehionu_Polska_versiia_Chesl.pdf.

Gorban, R. (2022). The “Magic Mirror” Metaphor as a Philosophical Concept of Holistic Reality: Lesia Ukrainka’s Forest 
Song and Patrick Süskind’s The Story of Mr Sommer. Beytulhikme: An International Journal of Philosophy, Vol. 12 (1).  
P. 297–332. https://doi.org/10.18491/beytulhikme.1851.

Горбань, Р. (2024). На сторожі збереження української національно-релігійної ідентичності (філо-
софсько-богословська модель держави єпископа Софрона Мудрого). State and church: historical, 
philosophical, and political-legal aspects: Scientific monograph. Riga, Latvia: Baltija Publishing. P. 75–120.  
https://doi.org/10.30525/978-9934-26-460-3-4.

Греко-католицька церква. Її історія від початку аж до наших днів та два життєписи її перших подвижників 
(1928). Львів: Правда. 103 с. URL: https://chtyvo.org.ua/authors/Nevidomyi_Avtor/Hreko-katolytska_tserkva_ii_
istoriia_vid_pochatku_azh_do_nashykh_dniv_ta_dva_zhyttiepysy_ii_pershykh/.

Іван Павло ІІ (2005). Пам’ять та ідентичність. Бесіди на зламі тисячоліть. Львів: Літопис; Український като-
лицький університет. 167 с.

Кравчук, А., ред. (1995). Митрополит Андрей Шептицький. Життя і діяльність. Документи і матеріали 
(1899–1944). Т. 1: Церква і Церковна єдність. Львів: Свічадо. 524 с.

Крамар, Ю. (2015). Західна Волинь 1921−1939 рр.: національно-культурне та релігійне життя. Луцьк: Східно-
європейський національний ун-т ім. Лесі Українки. 404 с. URL: https://evnuir.vnu.edu.ua/handle/123456789/11213.

Купріянович, Г. (2009). Принципи полонізаційно-ревіндикаційної акції на Холмщині та Південному Під-
ляшші в 1938–1939 рр. Akcja burzenia cerkwi prawosławnych na Chełmszczyźnie i Południowym Podlasiu w  
1938 roku – uwarunkowania, przebieg, konsekwencje. Chełm. S. 65–84. URL: http://www.kholm1938.net/files/
Archiwum_Chelmskie_Akcja_burzenia.pdf.



39

Куцик, А., Шостак, В. (2014). Католицизм на історичній Волині: соціально-церковний аспект  
(поч. ХХ ст. – 1941 р.). Науковий вісник Східноєвропейського національного університету імені Лесі Українки. 
Філософські науки. № 16 (293). С. 139–143. URL: https://evnuir.vnu.edu.ua/bitstream/123456789/6299/1/25.pdf.pdf.

Леон-Дюфур, К. (1996). Словник біблійного богослов’я. Львів: Місіонер. 936 с.
Макар, Ю. (2009). 1938 р. – апогей трагедії Холмсько-Підляського православ’я. Akcja burzenia cerkwi 

prawosławnych na Chełmszczyźnie i Południowym Podlasiu w 1938 roku – uwarunkowania, przebieg, konsekwencje. 
Chełm. S. 93–110. URL: http://www.kholm1938.net/files/Archiwum_Chelmskie_Akcja_burzenia.pdf.

Мельничук, В., Маслій, О. (2024). Блаженний священномученик Миколай Чарнецький (1884–1959): історич-
ний портрет. Івано-Франківськ: Лілея-НВ. 288 с.

Мудрий, С. (2008). Мій святитель – архиєпископ Іван Бучко. Мудрий С. Під опікою Божого Провидіння. Івано-
Франківськ: Нова Зоря. С. 88–91.

«Наше служіння є похиленням над ранами Божого народу», – Глава УГКЦ до отців редемптористів Львівської 
провінції. (2024, 15 жовтня). Українська греко-католицька церква. URL: https://ugcc.ua/data/nashe-sluzhinnya-e-
pohylennyam-nad-ranamy-bozhogo-narodu-glava-ugkts-do-ottsiv-redemptorystiv-lvivskoy-provintsiy-5696/.

Филипович, Л. (2024). Небезпека внутрішньоправославного конфлікту в Україні для міжхристиянських від-
носин. Культурологічний альманах. № 2 (10). С. 19–25. https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.2.3.

Чарнецький, М. (1926). Релігійний рух на Волині. Нова Зоря, № 47 (5 грудня). С. 4–5.
Шептицький, А. (1942). Про милосердя. Послання до духовенства і вірних. Львівські архієпархіяльні відо-

мості. № № 7–8. С. 133–144. URL: https://shron1.chtyvo.org.ua/Lvivski_arkhieparkhiialni_vidomosty/1942_rik.pdf.
Шептицький, А. (2020). Як будувати Рідну Хату? Львів: Бібліотека Української Галицької Партії. 48 с. URL: 

https://uhp.org.ua/wp-content/uploads/2020/06/YAk-buduvaty-ridnu-hatu-01.06_druk.pdf.
Ясь, О. (2023). Війна у проєкціях і конструкціях історичного часу (за матеріалами доповіді на засі-

данні Президії НАН України 8 лютого 2023 р.). Вісник Національної академії наук України. № 4. С. 62–71.  
https://doi.org/10.15407/visn2023.04.062.

References:
12 kameniv dukhovnoho zhyttia: povchannia bl. Mykolaia Charnetskoho [12 Stones of Spiritual Life: Teachings of 

Blessed Mykolai Charnetsky] (2014). Lviv: Skyniia. 96 s. [in Ukrainian].
Bakhtalovskyi, R. (2001). Apostol ziedynennia nashykh chasiv. Spohady [The apostle of unity of our times. Memoirs]. 

Lviv: Dobra knyzhka. 224 s. [in Ukrainian].
Blikharskyi, R. (2021). Ukrainska relihiina presa Halychyny (1853–1939 rr.): strukturno-funktsionalnyi ta tematyko-

typolohichnyi aspekty: dys. … kand. nauk iz sots. kom.: spets. 27.00.04 – teoriia ta istoriia zhurnalistyky [Ukrainian 
Religious Press of Galicia (1853–1939): Structural-Functional and Thematic-Typological Aspects: PhD thesis in 
Social Communications: specialty 27.00.04 – Theory and History of Journalism]; Lvivska natsionalna naukova 
biblioteka Ukrainy imeni V. Stefanyka, Klasychnyi pryvatnyi universytet. Zaporizhzhia. 229 s. Retrieved from:  
http://virtuni.education.zp.ua/info_cpu/sites/default/files/Bliharskii_dis.pdf [in Ukrainian].

Vehesh, M., red. (2022). Narysy istorii Ukrainskoi Hreko-Katolytskoi Tserkvy. V dvokh tomakh. T. 1. [Essays on the 
History of the Ukrainian Greek Catholic Church. In two volumes. V. 1]. Uzhhorod: [b. v.]. 392 s. Retrieved from: https://
shron1.chtyvo.org.ua/Vehesh_Mykola/Narysy_istorii_Ukrainskoi_Hreko-Katolytskoi_Tserkvy_V_dvokh_tomakh_T_1.
pdf [in Ukrainian].

Velykyi, A. (1966). Relihiia i Tserkva – osnovni rushii ukrainskoi istorii [Religion and Church as the main engines 
of Ukrainian history]. Relihiia v zhytti ukrainskoho narodu. Zbirnyk materiialiv Naukovoi Konferentsii u Rokka-di-Papa 
(18–20.X.1963) [Religion in the Life of the Ukrainian people. Collection of materials of the Scientific Conference in 
Rocca-di-Papa (18–20.X.1963)]. Miunkhen – Rym – Paryzh: NTSh, UBNT, UVAN, UVU. S. 3–38. Retrieved from:  
https://diasporiana.org.ua/religiya/6574-religiya-v-zhitti-ukrayinskogo-narodu-zbirnik-materiyaliv-naukovoyi-
konferentsiyi-u-rokka-di-papa/ [in Ukrainian].

Vistnyk Stanyslavivskoi Eparkhii [Journal of the Stanislav Diocese] (1928). Ch. 1–3. 100 s. Retrieved from:  
https://chtivo.org.ua/uploads/posts/files/3/2/8/9/2/32892.pdf [in Ukrainian].

Gorban, R. (2019a). Relihiia myloserdia i relihiia kupivli-prodazhu – khrystyianstvo v interpretatsii Lesi Ukrainky 
[The Religion of Mercy and the Religion of Buying and Selling – Christianity in the Interpretation of Lesia Ukrainka]. 
Visnyk Lvivskoho universytetu. Seriia filosofsko-politolohichni studii [Lviv University Journal. Series of Philosophical 
and Political Studies]. № 23. S. 19–29. Retrieved from: http://nbuv.gov.ua/UJRN/Vlu_fps_2019_23_5 [in Ukrainian].

Gorban, R. (2019b). Shliakhy rozvytku personalistychnoi dumky v krainakh yevroatlantychnoho rehionu. Polska 
versiia: Cheslav Bartnik: monohrafiia / Instytut filosofii imeni H.S. Skovorody, Viddilennia relihiieznavstva [Ways 
of developing personalist thought in the countries of the Euro-Atlantic region. Polish version: Czeslaw Bartnik: 
monograph / H.S. Skovoroda Institute of Philosophy, Department of Religious Studies]. Kyiv: Bilyi Tyhr. 570 s. Retrieved from:  
https://shron1.chtyvo.org.ua/Horban_Richard/Shliakhy_rozvytku_personalistychnoi_dumky_v_krainakh_
ievroatlantychnoho_rehionu_Polska_versiia_Chesl.pdf [in Ukrainian]. 



40

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Gorban, R. (2022). The “Magic Mirror” Metaphor as a Philosophical Concept of Holistic Reality: Lesia Ukrainka’s Forest 
Song and Patrick Süskind’s. The Story of Mr Sommer. Beytulhikme: An International Journal of Philosophy, Vol. 12 (1).  
P. 297–332. https://doi.org/10.18491/beytulhikme.1851 [in English]. 

Gorban, R. (2024). Na storozhi zberezhennia ukrainskoi natsionalno-relihiinoi identychnosti (filosofsko-bohoslovska 
model derzhavy yepyskopa Sofrona Mudroho) [Guarding and Preserving the Ukrainian National and Religious Identity 
(Philosophical and Theological Model of the State by Bishop Sophron Mudryi)]. State and church: historical, philosophical, 
and political-legal aspects: Scientific monograph. Riga, Latvia: Baltija Publishing. P. 75–120. https://doi.org/10.30525/
978-9934-26-460-3-4 [in Ukrainian].

Hreko-Katolytska Tserkva. Yii istoriia vid pochatku azh do nashykh dniv ta dva zhyttiepysy yii pershykh podvyzhnykiv 
[The Greek Catholic Church. Its history from the beginning to the present day and two biographies of its first ascetics] 
(1928). Lviv: Pravda. 103 s. Retrieved from: https://chtyvo.org.ua/authors/Nevidomyi_Avtor/Hreko-katolytska_tserkva_
ii_istoriia_vid_pochatku_azh_do_nashykh_dniv_ta_dva_zhyttiepysy_ii_pershykh/ [in Ukrainian].

Ivan Pavlo II (2005). Pamiat ta identychnist. Besidy na zlami tysiacholit [Memory and Identity. Conversations at the 
Turn of the Millennium]. Lviv: Litopys; Ukrainskyi Katolytskyi universytet. 167 s. [in Ukrainian].

Kravchuk, A., red. (1995). Mytropolyt Andrei Sheptytskyi. Zhyttia i diialnist. Dokumenty i materialy (1899–1944). T. 1: 
Tserkva i Tserkovna yednist [Metropolitan Andrei Sheptytsky. Life and work. Documents and materials (1899–1944). Vol. 1: 
The Church and Church Unity]. Lviv: Svichado. 524 s. [in Ukrainian].

Kramar, Yu. (2015). Zakhidna Volyn 1921−1939 rr.: natsionalno-kulturne ta relihiine zhyttia [Western Volhynia 
1921–1939: National, Cultural and Religious Life]. Lutsk: Skhidnoievropeiskyi natsionalnyi un-t im. Lesi Ukrainky.  
404 s. Retrieved from: https://evnuir.vnu.edu.ua/handle/123456789/11213 [in Ukrainian].

Kupriianovych, H. (2009). Pryntsypy polonizatsiino-revindykatsiinoi aktsii na Kholmshchyni ta Pivdennomu 
Pidliashshi v 1938–1939 rokakh [Principles of the Polonisation and Revisionist Action in Kholmshchyna and Southern 
Podlasie in 1938–1939]. Akcja burzenia cerkwi prawosławnych na Chełmszczyźnie i Południowym Podlasiu w 1938 r. – 
uwarunkowania, przebieg, konsekwencje. Chełm. S. 65–84. Retrieved from: http://www.kholm1938.net/files/Archiwum_
Chelmskie_Akcja_burzenia.pdf [in Ukrainian]. 

Kutsyk, A., & Shostak, V. (2014). Katolytsyzm na istorychnii Volyni: sotsialno-tserkovnyi aspekt (poch.  
XX st. – 1941 r.) [Catholicism in Historic Volyn: Social and Church Aspect (early 20th century – 1941)]. Naukovyi visnyk 
Skhidnoievropeiskoho natsionalnoho universytetu im. Lesi Ukrainky. Filosofski nauky [Scientific Journal of Lesia Ukrainka 
Eastern European National University. Philosophical Sciences], № 16 (293). S. 139–143. Retrieved from: https://evnuir.
vnu.edu.ua/bitstream/123456789/6299/1/25.pdf.pdf [in Ukrainian].

Leon-Diufur, K. (1996). Slovnyk bibliinoho bohoslovia [Dictionary of Biblical Theology]. Lviv: Misioner. 936 s. 
[in Ukrainian].

Makar, Yu. (2009). 1938 rik – apohei trahedii Kholmsko-Pidliaskoho Pravoslavia [1938 the apogee year of the tragedy 
of the Kholm-Podlaskie Orthodoxy]. Akcja burzenia cerkwi prawosławnych na Chełmszczyźnie i Południowym Podlasiu 
w 1938 r. – uwarunkowania, przebieg, konsekwencje. Chełm. S. 93–110. Retrieved from: http://www.kholm1938.net/files/
Archiwum_Chelmskie_Akcja_burzenia.pdf [in Ukrainian].

Melnychuk, V., & Maslii, (O.) A. (2024). Blazhennyi sviashchennomuchenyk Mykolai Charnetskyi (1884–1959): 
istorychnyi portret [Blessed Holy Martyr Mykolai Charnetsky (1884–1959): historical portrait]. Ivano-Frankivsk: 
Lileia-NV. 288 s. [in Ukrainian].

Mudryi, S. (2008). Mii sviatytel – Arkhyiepyskop Ivan Buchko. [Archbishop Ivan Buchko, my Saint]. Mudryi S. Pid opikoiu 
Bozhoho Provydinnia [Mudryi S. Under the care of God’s Providence]. Ivano-Frankivsk: Nova Zoria. S. 88–91 [in Ukrainian].

“Nashe sluzhinnia ye pokhylenniam nad ranamy Bozhoho narodu”, – Hlava UHKTs do ottsiv redemptorystiv Lvivskoi 
provintsii [“Our ministry is a bending over the wounds of God’s people”, Head of the UGCC to the Redemptorist Fathers 
of the Lviv Province]. (15 October 2024). Ukrainska Hreko-Katolytska Tserkva [The Ukrainian Greek Catholic Church]. 
Retrieved from: https://ugcc.ua/data/nashe-sluzhinnya-e-pohylennyam-nad-ranamy-bozhogo-narodu-glava-ugkts-do-
ottsiv-redemptorystiv-lvivskoy-provintsiy-5696/ [in Ukrainian].

Fylypovych, L. (2024). Nebezpeka vnutrishnopravoslavnoho konfliktu v Ukraini dlia mizhkhrystyianskykh vidnosyn 
[The Danger of the intra-Orthodox Conflict in Ukraine for Inter-Christian Relations]. Kulturolohichnyi almanakh [Cultural 
Almanac]. № 2 (10). S. 19–25. https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.2.3 [in Ukrainian].

Charnetskyi, M. (1926). Relihiinyi rukh na Volyni [Religious movement in Volyn]. Nova Zoria [New Dawn]. № 47 (5 
hrudnia). S. 4–5 [in Ukrainian].

Sheptytskyi, A. (1942). Pro myloserdia. Poslannia do dukhovenstva i virnykh [On Mercy. Message to the clergy and 
the faithful]. Lvivski Arkhiieparkhiialni Vidomosti [Lviv Archdiocesan Bulletin]. № № 7–8. S. 133–144. Retrieved from: 
https://shron1.chtyvo.org.ua/Lvivski_arkhieparkhiialni_vidomosty/1942_rik.pdf [in Ukrainian]. 

Sheptytskyi, A. (2020). Yak buduvaty Ridnu Khatu? [How to build a Native Home?]. Lviv: Biblioteka Ukrainskoi 
Halytskoi Partii. 48 s. Retrieved from: https://uhp.org.ua/wp-content/uploads/2020/06/YAk-buduvaty-ridnu-hatu-01.06_
druk.pdf [in Ukrainian].

Yas, O. (2023). Viina u proiektsiiakh i konstruktsiiakh istorychnoho chasu (za materialamy dopovidi na zasidanni 
Prezydii NAN Ukrainy 8 liutoho 2023 r.) [War in the projections and constructions of historical time (based on the 
report at the meeting of the Presidium of the National Academy of Sciences of Ukraine on 8 February 2023)]. Visnyk 
Natsionalnoi akademii nauk Ukrainy [Journal of the National Academy of Sciences of Ukraine]. № 4. S. 62–71.  
https://doi.org/10.15407/visn2023.04.062 [in Ukrainian].



41

УДК 281.5 (477): 159.922.4 
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.5

Дейнега Євген Олександрович,
аспірант кафедри філософії та релігієзнавства

Київського столичного університету імені Бориса Грінченка
orcid.org/0000-0001-6233-4928 

evgeniydeinega@ukr.net

РЕЛІГІЙНО-КУЛЬТУРНІ ОСНОВИ ФОРМУВАННЯ 
ЕТНОМЕНТАЛЬНОСТІ: УКРАЇНСЬКИЙ КОНТЕКСТ

Стаття присвячена релігійно-культурним основам формування етноментальності населення, що прожи-
вало на території України в різні періоди її історії. У дослідженні проаналізовано авторитетні джерела різних 
історичних періодів і розглянуто феномен народного характеру з релігієзнавчих, філософських, культуроло-
гічних, етнологічних і соціально-політичних позицій. Джерельна база дослідження складається з матеріалів, 
які уможливлюють отримання комплексного уявлення про історичні умови формування специфічного соці-
ально-культурного середовища на території України. 

У процесі викладу матеріалу вибудовується концептуальна культурно-релігійна система українських 
земель – етноментальний трикутник «язичництво – візантійське християнство – релігійний синкретизм 
у формі українського православ’я». Надається загальна характеристика кожного етапу релігійно-культурно-
го розвитку ментальності місцевого населення. Визначено першопричини переходу від одного культурно-
історичного періоду до іншого, що полягають у природному розвитку людського мислення, еволюції релі-
гійних систем, соціально-політичних перетворень тощо. 

Матеріали статті розглядають також релігійно-культурні особливості західного і східного християнства, 
визначають їхні характерні риси в царині богослов’я, соціального аспекту релігійної традиції, характеру 
впливу на ментальність вірян, особливості взаємодії з навколишнім світом, зокрема – реакції на зміни часів 
глобалізації. У дослідженні аналізуються різні оцінки наслідків християнізації українських земель у контек-
сті культурно-ментальних особливостей місцевих жителів. 

З огляду на масштабність заявленої теми, виправдане розроблення деяких перспективних напрямів 
подальших досліджень, спрямованих на встановлення закономірностей між догматикою окремої релігійно-
культурної системи та її впливом на ментальність її послідовників. Матеріали статті будуть корисні студен-
там, аспірантам, викладачам і всім, хто цікавиться витоками української релігійної традиції та культури. 

Ключові слова: етноментальність, народний характер, православ’я, католицизм, язичництво, еволюція 
культури, українське православ’я, культурна конфліктність. 

Deinega Evgeniy, 
Postgraduate Student at the Department of Philosophy

and Religious Studies
Kyiv Boris Grinchenko University

orcid.org/0000-0001-6233-4928 
evgeniydeinega@ukr.net

RELIGIOUS AND CULTURAL BASIS OF ETHNOMENTALITY FORMATION: 
UKRAINIAN CONTEXT

The article is dedicated to the religious and cultural foundations of the formation of the ethno-mentality 
of the population that lived in the territory of Ukraine at different periods of its history. The research analyzes 
authoritative sources from various historical periods and examines the phenomenon of national character from 
religious, philosophical, cultural, ethnological, and socio-political perspectives. The source base of the research 
consists of sources that enable a comprehensive understanding of the historical conditions for the formation 
of a specific socio-cultural environment in the territory of Ukraine.

While presenting the material, a conceptual cultural and religious system of Ukrainian lands is built – an ethno-
mental triangle of “paganism – Byzantine Christianity – religious syncretism in the form of Ukrainian Orthodoxy”. 



42

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

A general characteristic of each stage of the religious and cultural development of the mentality of the local 
population is provided. The primary reasons for the transition from one cultural-historical period to another are 
determined, which include the natural development of human thinking, the evolution of religious systems, socio-
political transformations, etc.

The article’s materials also examine the religious and cultural features of Western and Eastern Christianity, 
defining their characteristics in theology, the social aspect of spiritual tradition, the influence on the mentality 
of believers, and the specifics of interaction with the surrounding world, particularly their reactions to changes 
brought by globalization. The study analyzes various assessments of the consequences of the Christianization 
of Ukrainian lands in the context of local residents’ cultural and mental characteristics.

Given the scale of the stated topic, it is justified to develop some promising directions for further research to 
establish patterns between the dogmas of a particular religious and cultural system and their influence on the mentality 
of its followers. The article’s materials will be helpful for students, postgraduates, teachers, and anyone interested in 
the origins of Ukrainian religious tradition and culture.

Key words: ethnic-mentality, national character, Orthodoxy, Catholicism, paganism, cultural evolution, 
Ukrainian Orthodoxy, cultural conflict. 

Вступ. Постановка проблеми. Глобалізова-
ний світ характеризується прискореним обмі-
ном інформацією, товарами та культурними 
цінностями, створює нові умови для взаємодії 
народів і цивілізацій. Однак унікальні риси 
кожного народу, відображені в його етномен-
тальності, продовжують зберігатися та відігра-
вати важливу роль у самоідентифікації людей. 

Етноментальність стає важливим чинни-
ком, що впливає на сприйняття глобалізаційних 
змін, визначає, як ті чи інші народи адапту-
ються до них, за збереження власної культурної 
самобутності. У контексті цих глобальних змін 
вивчення етноментальності допомагає зрозу-
міти, як різні народи осмислюють своє місце 
в сучасному світі.

Аналіз останніх досліджень. Феномен 
етнічної ментальності з різних позицій дослі-
джувався низкою сучасних українських нау-
ковців. Так, Н. Венжинович у роботі «Кон-
цептуальні та мовні картини світу як похідні 
етнічних менталітетів» зосереджує увагу на 
мовній культурі та її зв’язку з етноменталь-
ністю. Авторка стверджує, що мова є основним 
засобом формування й передачі етнічної мен-
тальності. Мовні форми та вислови відобража-
ють культурні коди, які несуть у собі цінності, 
історію та соціальні моделі поведінки конкрет-
ного етносу (Венжинович, 2006). 

М. Степико у праці «Українська менталь-
ність та її культурно-історичні корені» розгля-
дає історичне підґрунтя формування етномен-
тальності, з акцентом на політично-релігійних 
аспектах, як-от козацтво та православна тради-
ція (Степико, 2016). 

Дослідження Л. Костюк «Індивідуа-
лізм української ментальності» розглядає 

культурно-історичні витоки індивідуалізму, 
який є характерним для українського народного 
характеру (Костюк, 2018). 

Дослідник Ю. Романенко в публікації «Про-
блеми сучасної української ментальності» звер-
тається до основних викликів, з якими стика-
ється українське суспільство у глобалізованому 
світі, з одного боку, і відзначає відродження 
інтересу до народних традицій – з іншого 
(Романенко, 2020). 

Філософ О. Пономарьов у дослідженні 
«Архетипи української ментальності» здійснює 
соціально-філософський аналіз українських 
архетипів і їхнього впливу на національну 
ідентичність. Автор зазначає, що українська 
ментальність формувалася під впливом гео-
графічних і культурних умов протягом століть. 
Основні архетипи включають образи землі, 
хати, природи, що відображають близькість 
українців до землеробства та духовної само-
бутності. Також в українській ментальності спі-
віснують риси індивідуальної свободи та колек-
тивної відповідальності, що історично склалися 
через соціальні та політичні обставини (Поно-
марьов, 2022). 

Мета і завдання статті полягають у роз-
гляді релігійно-культурних умов, у яких сфор-
мувалися специфічні риси українського етносу. 
Насамперед необхідно схарактеризувати релі-
гійно-культурні системи, крізь які пройшов 
український регіон у процесі історичного роз-
витку. Доцільно також визначити характерні 
відмінності Східної та Західної релігійно-куль-
турної традицій, оскільки обидві однаково від-
чутно вплинули на ментальність місцевого 
населення, стали водночас причиною куль-
турно-ментальної конфліктності в регіоні. 



43

Виклад основного матеріалу. У процесі 
еволюції людської свідомості та культури 
в українському регіоні сформувався етномен-
тальний трикутник «язичництво – візантійське 
християнство – релігійний синкретизм у формі 
українського православ’я».

Етнограф В. Шаян вказує на те, що літописи 
християнського періоду вітчизняної історії зачі-
пають лише невелику частину історії україн-
ського етносу (Шаян, 1972). Цю думку розвиває 
О. Воропай, який пише: «Зустріч Візантії з Укра-
їною – це не була зустріч бідного з багатим; це 
була зустріч якщо не рівних, то близьких поту-
гою, але різних характером культур. Ще й тепер 
ми маємо у своїх звичаях і народній усній твор-
чості ознаки зустрічі, поєднання староукраїн-
ської, дохристиянської і християнської куль-
тур. Але ми до цього вже так звикли, що іноді 
не можемо розпізнати, де кінчається в народніх 
звичаях староукраїнське і де починається хрис-
тиянське». Саме тому важко уявити «Різдво без 
куті, Великодня – без писанки, Святої Тройці – 
без клечання, навіть називаємо це останнє свято 
«зеленими святами»» (Воропай, 1957) (у церкві 
освячують полин, любисток, чебрець та деякі 
інші рослини). На Яблучний Спас, або Преобра-
ження Господнє, до церкви несуть яблука, мед, 
колоски пшениці тощо (Громова, 2023). 

Розмитість кордонів староукраїнських зви-
чаїв, які поступово влилися у християнську 
православну традицію, призвела до того, що 
низка дослідників фактично ототожнюють 
«староукраїнські» та «язичницькі» традиції, 
і саме їм відводять роль «духовного ядра» укра-
їнського народу як головному елементу форму-
вання етнічної ідентичності. Серед авторів цієї 
групи необхідно сказати про М. Драгоманова, 
В. Гнатюка, О. Воропая, В. Шаяна, М. Попо-
вича, О. Буравського.

З філософських позицій характеризує про-
цес формування місцевої етноментальності 
Д. Чижевський, згідно з яким вона «бере поча-
ток і в дохристиянському часі і у християн-
ському; і від «правовір’я» християнського, 
<...>, і від уніатів, і від католиків, і від «аріян»; 
і від селян, і від козаків, і від шляхти, і від аске-
тичного світогляду Лаври, і від бароккового 
письменства Київської академії» (Чижевський, 
1992). Простежується наскрізність розвитку 
місцевого народного характеру та впливу на 
нього релігійної складової частини.

Навіть більше, релігія «ніколи не існу-
вала поза етнічним ґрунтом» і «ніби вплетена 
у структуру етнічного менталітету, починаючи 
від родів і племен та закінчуючи націями. Тіс-
ний зв’язок між етнічними та релігійними еле-
ментами простежується вже на перших етапах 
їх розвитку: «у родоплемінній спільноті, крім 
кровно-родинних зв’язків, які були головними, 
одним із визначальних стає релігійний чин-
ник, а межі осілості племені майже збігаються 
з межами поширення релігії» (Лютко, 2012). 

За М. Костомаровим, український народ 
є «одним з типів слов’янського світу», який 
мав специфічні культурно-ментальні риси 
ще за часів давньої Русі (Костомаров, 1923), 
і «коріння якого – плем’я полян – провідник 
грецької освіченості та культури на давньо-
руських землях» (Грушевський, 1991). 

У дохристиянську добу: «племена <...> мали 
назви переважно згідно з місцем проживання. 
Такий поділ зберігався постійно <...>; тепе-
рішні етнографічні назви співпадають з тими, 
про які говорив Нестор». Також відрізнялася 
мова та побутові звички племен. Такі етногра-
фічні відмінності зберігаються тривалий час, 
однак важливіше звертати увагу на глибинні 
ознаки української народності (Костомаров, 
2014), її кореляції з релігійними віруваннями. 

Саме релігія відіграє панівну роль у процесі 
формування етнічної ментальності, визначає 
ціннісні та світоглядні орієнтири людської спіль-
ноти, безпосередньо впливає на її поведінкові 
механізми та самовизначення (Попович, 2006). 

Язичницька ментальність спиралася на 
дихотомію «священне – профанне». Перше 
вважалося сакральним, оскільки мало інший 
порядок речей порівняно з повсякденним жит-
тям. Шанування древніми людьми священного 
каміння та дерев пояснюється тим, що вони 
переставали бути для людей «самими собою», 
навколишня реальність трансформувалася 
в реальність трансцендентного характеру, утво-
рення якої – процес, який неможливо пояснити 
повністю (Еліаде, 2000). 

Капища були місцем зустрічі людей із боже-
ствами. Анімізм і натуралізм, вірування в душі 
природних елементів і явищ, становили основу 
для розуміння світу та взаємодії з ним, були 
ключовими аспекти язичницької ментальності. 

Ритуальні практики язичницької доби були 
невід’ємні від природних явищ і полягали 



44

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

в поклонінні божествам, як-от Перун, Велес, 
Макош, Сварог, багатьом іншим. Стародавні 
вірування підтримували соціальну та політичну 
організацію племінного життя: зберігалися голо-
вні принципи людської взаємодії, особливості 
поведінки, традиційний побут тощо (Потебня, 
1865; Драгоманов, 1876; Гнатюк, 1993). 

Дохристиянський період також характеризу-
вався циклічним сприйняттям часу, що поясню-
ється зміною пір року, отже – аграрних циклів. 
Тогочасні ритуали, пов’язані із циклічністю 
природних змін, допомагали підтримувати 
зв’язок зі священним і забезпечувати добробут 
спільноти (Попович, 1998). 

 Етнологиня Н. Громова пояснює: «Уся 
календарна обрядовість базується <…> у біль-
шості землеробських народів просто на тому, 
що сам собою врожай не ростиме. Тобто люди, 
окрім того, що вони вкладались реальними 
діями, робили багато магічних дій і думали, що 
без них нічого не відбудеться» (Громова, 2023). 

Характер праці – це важливе джерело фор-
мування ментальних рис і загального світо-
сприйняття, оскільки «відомо, що вся старо-
давня культура українців зростала на культі 
землі, хліборобської праці. Хліборобство було 
для українців єдиною надією, мрією, ідеа-
лом їхнього життя. Земля – основний елемент 
світобудови, головна ланка у світотворчому 
ланцюгу. Найяскравішою рисою особистості 
українця є незвичайний, таємничий контакт із 
духом рідної землі» (Абрамова, 2000). 

Концептуально вдало узагальнює побу-
тово-трудовий характер української менталь-
ності дослідниця О. Колесник, яка пише про 
«селянськість» як генетичну рису української 
культури – своєрідний антеїзм на місцевий лад: 
«Хліборобські ідеали випливали з родинного 
стилю життя і проймали свідомість і селянина, 
й інтелектуала. Природне відчуття близькості 
з народною стихією знайшло втілення в україн-
ському романтизмові, народництві, <...> у дер-
жавницькій ідеології (еліта не може існувати 
без народу)» (Колесник, 2002). 

У вітчизняній науковій думці існують 
полярні оцінки наслідків християнізації давньої 
Русі за східним обрядом – від позитивістських 
позицій І. Огієнка (фактичне ототожнення укра-
їнської культури та православної традиції) до 
критичних зауважень Ю. Михайла («Київська 
Русь не тільки зуміла підморозити візантійську 

спадщину, а й біблейську спадщину задушила, 
закостенила, вийняла з неї облагороджену 
і живу душу») (Михайло, 2016). 

Однак безперечно, що адаптація візантійського 
християнства в 988 р. стала переломним етапом 
давньоруської історії, оскільки був визначений 
подальший релігійно-культурний і ментальний 
розвиток регіону. Адаптація східного християнства 
долучила українські землі до візантійського цивілі-
заційного кола, сформувала тим самим характерне 
світовідчуття та морально-етичні орієнтири насе-
лення на різних рівнях ідентичності. 

 Місцеві боги та вірування не зникли, і східні 
слов’яни тривалий час жили в умовах двовір’я 
(Субтельний, 1991), яке сприяло збереженню 
язичницьких вірувань під зовнішнім шаром 
християнства – старовинні народні звичаї пере-
бували в «гущавині народу, на дні фольклору, 
<...> у звичаях і обрядах» (Шаян, 1972).

Церквою було адаптовано велику кількість 
дохристиянських обрядів і традицій, зокрема 
свята, пов’язані із природними циклами, які 
інтегрувалися в церковний календар. Також 
язичницька символіка, зокрема природні 
мотиви, знайшла своє відображення в архітек-
турі та декоративних елементах церков.

Культурологиня Н. Кривда на прикладі 
ікон пояснює адаптацію язичницьких атрибу-
тів після прийняття християнства: «Зайнявши 
місце давніх язичницьких богів, ікона не набула 
нового функціонального значення, а тому вша-
новувалася насамперед як оберіг, сила якого 
поширювалася тільки на представників пев-
ного роду» (Кривда, 2017). 

Консенсусною думкою щодо глобальних 
наслідків прийняття візантійської духовної тра-
диції є, з одного боку, інтеграція давньоруської 
держави до християнської Європи, а з іншого – 
поглиблення відмінностей між Східною і Захід-
ною Європою. Поступово виокремлюється 
серединне становище українського регіону на 
різних рівнях ідентичності, апріорі гетероген-
ного за своєю природою.

Відмінність ментальності пов’язана з від-
мінним релігійно-культурним середовищем. 
Католицький священник і філософ Ч. Тейлор 
говорить, що «латинський і грецький обряди 
сформували дві різні християнські цивілізації, 
<...> які пов’язані, але відмінні за богослов-
ськими поглядами та <...> різними імпульсами 
до реформ» (Тейлор, 2013). 



45

Автор вказує на відмінний культурно-істо-
ричний контекст православного світу, який 
дотичний і до процесу формування україн-
ського народного характеру. В українському 
регіоні православна традиція стикається зі сві-
том західного християнства, що концептуально 
було визначено А. Каппелером як «прикор-
доння православ’я щодо католицького світу» 
(Каппелер, 2017). 

У «Книзі буття українського народу» 
М. Костомарова можна ретроспективно про-
стежити культурно-релігійні домінанти народу, 
які змінювалися залежно від політичної ситу-
ації навколо регіону. Історик пише про набли-
ження до західної сусідки: «І поєдналась 
Україна з Польщею як сестра з сестрою, як 
єдиний люд слов’янський до другого люду 
слов’янського, нерозділимо і незмісимо, на 
образ іпостасі божої нероздільної і незмісимої, 
як колись поєднаються усі народи слов’янські 
поміж собою». А пізніше – коментар щодо 
зближення з Московією: «Україна пристала до 
Московщини і поєдналась з нею як єдиний люд 
слов’янський» (Костомаров, 1990). Однак пер-
шому М. Костомаров дорікає утисками народу 
з боку панів, а другому – жорстокістю царату, 
підкреслює тим самим срединне розташування 
українських земель, що підтверджується як гео-
графічно, так і в релігійно-культурній царині, 
а також на ширшому рівні узагальнення – мен-
тальному рівні.

Вгадуються ознаки суперечливого харак-
теру української ментальності стосовно обох 
слов’янських гілок, незважаючи на їхню куль-
турно-історичну близькість.

Однак наявність взаємопроникнення двох 
християнських світів не підлягає сумніву. Без-
перервність історичних взаємин між право-
славним і римо-католицьким світом доречно 
продемонструвати на прикладі Галицько-
Волинського князівства у XIII ст., яке вважа-
лося державою – спадкоємицею Київської Русі, 
де князя Данила Галицького було короновано 
Римським Папою.

Інший приклад – соціально-політична 
структура українських земель, яка із часів піз-
нього середньовіччя характеризувалася тим, 
що «східнослов’янське право було пов’язано 
із середньоєвропейськими елементами кор-
поративно-міських організаційних форм або 
німецьким міським правом». 

У релігійній сфері одним із найважливіших 
періодів взаємодії східної та західної гілок хрис-
тиянства є унія 1596 р., яка спочатку спровоку-
вала розкол українського православ’я, а пізніше 
стала каталізатором своєрідного православного 
ренесансу. Унія поєднала в собі грецькі та русько-
українські елементи з польсько-латинськими. 

У ХVІІ–ХVІІІ ст. з Польщі й Австрії тран-
зитом через український регіон європейська 
культура приходила в Росію. Із другої половини 
ХVІІІ ст. спостерігався і зворотний культур-
ний рух, прикладом чого слугують Андріївська 
церква та Маріїнський палац у Києві – харак-
терні архітектурні споруди тогочасної імперії 
Романових (Каппелер, 1999). 

У результаті критичного огляду творів 
таких західноєвропейських мислителів різних 
епох, як Августин Аврелій, Тома Аквінський, 
М. Лютер, Ж. Кальвін, М. Вебер, Ж. Марітен, 
Р. Нібур і Ч. Тейлор, уможливлюється визна-
чення головних аспектів західнохристиянської 
ментальності. 

Становлення західноєвропейської думки 
та способу мислення відбувалося під впливом 
раціоналістичних ідей Арістотеля, які відіграли 
важливу роль у формуванні західних уявлень 
про мораль і право.

За часів Реформації були обґрунтовані ідеї 
індивідуальної відповідальності перед Богом 
та спасіння через віру, важливість Церкви як 
інституції, що стало основою протестантської 
етики та визначило західну систему цінностей 
і місце людини у світі (Августин, 2005; Аквін-
ський, 1485; Лютер, 1996; Кальвін, 1939; Вебер, 
2004; Марітен, 1936; Нібур, 1943; Тейлор, 2013). 

Характерна особливість православної тради-
ції полягає в її містичному і досвідному харак-
тері. Східне християнство розвиває богослов’я 
не як абстрактну філософію, а як містичне бого-
пізнання, що базується на особистому досвіді 
спілкування з Богом. Теологія Східної церкви 
нерозривно пов’язана з теозисом. Відповідно, 
обожнення людини – це головна мета христи-
янського життя на Сході.

Православне богослов’я тяжіє до апофа-
тизму – негативної теології, де пізнання Бога 
здійснюється не через визначення його сут-
ності, а через заперечення людських понять про 
нього. Це означає, що Бог є трансцендентним 
і незбагненним, і єдиний спосіб говорити про 
нього – це через те, чим він не є.



46

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Церква має сакраментальний характер, 
оскільки є живим організмом, у якому діє Свя-
тий Дух. Церковні таїнства сприймаються як 
спосіб долучення до благодаті та божествен-
них енергій, що сприяє її духовному зростанню 
і спасінню.

Також для Східної церкви важливу роль 
відіграє святоотцівська традиція у формуванні 
православного богослов’я. Священна традиція 
Церкви, передана через святих отців, є живою 
і динамічною, вона доповнює Святе Письмо 
в богослов’ї та житті Церкви. Саме цим пояс-
нюється підкреслений історизм православ-
ної традиції, її опір прогресивним тенденціям 
(Лотоцький, 1928; Огієнко, 1942; Огієнко, 1954; 
Чижевський, 1960; Шевельов, 1996). 

У літературі загальний лейтмотив критики 
західного християнства полягає у втраті ним 
первісної метафізичної і трансцендентної сут-
ності. Християнство на Заході дедалі більше 
піддається секуляризації, стає формальністю, 
яка втратила зв’язок із містичним і духовним 
виміром.

Однією із причин кризи коментатори ево-
люції західнохристиянської традиції називають 
раціоналізм, що почав домінувати в західній 
культурі. У результаті лобіюється переконання, 
що розум і науковий метод можуть цілком пояс-
нити дійсність, залишаючи за бортом духовний 
досвід і містичний бік буття. Такий підхід при-
зводить до редукції віри до етичних і соціаль-
них аспектів, а не до трансцендентного піз-
нання Бога (Шеррард, 1972). 

Отже, Україна є прикладом міжкультурного 
кордону в широкому розумінні, оскільки на її 
території стикаються різні релігійні системи, 
взаємодіють різні етноси, відбувається лінгвіс-
тичне взаємопроникнення із сусідніми держа-
вами. Утворюється специфічна ментальність 
як результат симбіозу релігійно-культурних 
впливів Сходу і Заходу. До східних рис україн-
ської ментальності належать важлива роль гро-
мади, взаємодопомога, релігійність, відданість 
традиціям та традиційному укладу життя, гос-
тинність. Помітними західними рисами укра-
їнського народного характеру є індивідуалізм, 

раціональність, критичне мислення, важливість 
людських прав і свобод.

Висновки. Розглянуті у статті матеріали 
уможливлюють низку концептуальних уза-
гальнень. У процесі дослідження встановлено, 
що глобалізаційні процеси сучасності не змен-
шують важливості народної самобутності, яка 
проявляє себе в релігійно-культурній сфері, 
а також у традиційній для окремої спільноти 
суспільно-політичній організації. 

Формування етноментальності – це резуль-
тат тривалого співжиття історично сформова-
ної людської спільноти, етносу, народу, гли-
бинне життя якого значною мірою відбувається 
поза політично-ідеологічною площиною. Така 
усталена етнічна група зберігає культурно-мен-
тальні особливості протягом історії за допомо-
гою звичаїв і обрядів, культурозбережувальна 
функція яких освячена традицією.

Ментальність українського народу проявля-
ється на перетині різних релігійно-культурних 
систем – язичницької та християнської – у син-
кретичних проявах культурно-ментальних рис 
населення. Підкреслена ритуальність право-
славної традиції переплелась із циклічністю 
язичницьких ритуальних практик, водночас 
адаптувала велику кількість дохристиянських 
елементів, що із плином часу сформувало 
звичне для нас культурно-релігійне середо-
вище.

Специфіка українського регіону полягає 
в його розташуванні на перехресті східних 
і західних релігійно-культурних традицій. Оби-
два культурно-історичні полюси суттєво впли-
нули на релігійно-культурні основи форму-
вання етнічної ментальності українців. 

Незважаючи на культурну спільність 
з іншими гілками слов’янства, спостерігається 
окремішність українського народного харак-
теру, відмінні поведінкові архетипи. Перспек-
тивними напрямами подальших досліджень 
є визначення динаміки релігійно-культурних 
запозичень як християнського Сходу, так і хрис-
тиянського Заходу, вивчення специфічного 
побуту вірян, а також місіонерської діяльності 
християнських церков.

Список використаних джерел: 
Абрамова, І. (2000). Національний психотип українців (на матеріалі розвідки І. Нечуя-Левицького «Світогляд 

українського народу»). Вісник Запорізького державного університету. 
Аквінський, Т. (1485). Сума теології. 



47

Августин, А. (2005). Про Місто Боже / пер. з лат. П. Содомори. Київ: Наукова думка. 
Буравський, О. (2018). Ментальність. Київ: Благодіяльність. 
Вебер, М. (2004). Протестантська етика і дух капіталізму. Київ: Основи, 1994. 261 с. 
Венжинович, Н. (2006). Концептуальна й мовна картини світу як похідні етнічних менталітетів. Лінгвістичні 

студії: збірник наукових праць. Донецьк: ДонНУ, 2006. Вип. 14. С. 8–13.
Воропай, О. (1957). Звичаї нашого народу. Мюнхен: Українське видавництво. 
Гнатюк, В. (1993). Язичництво. Львів: Наукова думка. 
Громова, Н. (2023). Свято Івана Купала: походження та історія. Українська правда. URL: https://life.pravda.com.ua/ 

society/649c2b03595f5/. 
Грушевський, М. (1991). Історія України-Руси. Нью-Йорк: Книгоспілка. 
Драгоманов, М. (1876). Про віру й громадянство. Старі питання на новий лад. 
Еліаде, М. (2001). Священне і мирське. Київ: Основи. 
Кальвін, Ж. (1939). Настанови християнської релігії. Амстердам: Реформована Церква в Полудневій Африці. 
Каппелер, А. (2017). Нерівні брати: українці та росіяни від середньовіччя до сучасності. Видавництво: «Кри-

тика». 
Каппелер, А. (1999). Україна між Сходом і Заходом. Схід – Захід: історико-культурологічний збірник. Випуск 2.  

Харків: Майдан. 
Колесник, О. (2002). Українська культура та історіографія: історія ментальностей. Український історичний 

журнал. 
Костомаров, М. (1845). Книга буття українського народу. Кирило-Мефодіївське товариство: у 3 т. Київ: Наук. 

думка. 1990. Т. 1. С. 250–258.
Костомаров, М. (2014). Український історичний журнал. № 6.
Костомаров, М. (1923). Дві руські народности / Микола Костомаров; перекл. Олександер Кониськи ; з переднім 

словом Дмитра Дорошенка. Київ; Ляйпціґ: Українська накладня. Друкарня К.Г. Редера. 
Костюк, Л. (2018). Індивідуалізм української ментальності. Київ: Дух і літера.
Кривда, Н. (2017). Ікона як один із чинників формування української етнічної ідентичності. Київ: Дух і літера. 
Лотоцький, О. (1928) Східні впливи в українському православ’ї. Київ: Наукова думка. 
Лютер, М. (1996). 95 тез. Пер. с лат.: О. Рубана; за ред. Ю. Голубця. Видавництво «Герменевт».
Лютко, О. (2012). Релігійність як індикаційна ознака українського етносу. Видавництво Київського національ-

ного університету імені Тараса Шевченка. 
25.	 Марітен, Ж. (1936). Інтегральний гуманізм. Київ: Наукова думка. 
26.	 Михайло, Ю. (2016). Візантизм як фактор цивілізаційного впливу на українське суспільство. Україна – 

Європа – Світ. Міжнародний збірник наукових праць. Серія №Історія, міжнародні відносини». Вип. 18. Терно-
піль: Видавництво ТНПУ ім. В. Гнатюка. 

Нібур, Р. (1943). Природа і доля людини. Київ: Наукова думка. 
Огієнко, І. (1942). Східна церква та її вплив на Україну. Київ: Наукова думка. 
Огієнко, І. (1954). Візантія й Україна. Вінніпег: Українське наукове православне богословське товариство. 
Пономарьов, О. (2022). Архетипи української ментальності. Видавництво «Матеріали доукраїнської етноло-

гії». 
Попович, М. (2006). Теорія ментальності. Проблеми теорії ментальності / НАН України, Ін-т філософії ім. 

Г. Сковороди; відп. ред. М. Попович. Київ, 2006. 
Попович, М. (1998). Нариси історії української культури. Київ: Дніпро. 
Потебня, О. (1865). Міфологія та фольклор слов’ян. 
Романенко, Ю. (2020). Проблеми сучасної української ментальності. Київ: Дух і літера. 
Степико, М. (2016). Українська ментальність та її культурно-історичні корені. Київ: Дух і літера. 
Субтельний, О. (1991). Україна: історія. Київ: Либідь. 
Тейлор, Ч. (2013). Секулярна доба. Книга перша. Пер. з англ. Київ: Дух і літера. 
Чижевський, Д. (1960). Східні і західні риси української культури. Київ: Наукова думка. 
Чижевський, Д. (1992). Нариси з історії філософії на Україні. Київ: Наукова думка. 
Шаян, В. (1972). Проблема української віри. Лондон, Торонто: Інститут Володимира Шаяна. 
Шевельов, Ю. (1996). Україна між Сходом і Заходом. Київ: Дніпро. 
Шеррард, Ф. (1972). Християнство: Правда або Ілюзія? Видавництво: фонд «Храм». 



48

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

References:
Abramova, I. (2000). Natsionalnyi psykhotyp ukraintsiv (na materiali rozvidky I. Nechuia-Levytskoho “Svitohliad 

ukrainskoho narodu”) [National psychotype of Ukrainians (on the material of I. Intelligence) Nechuy-Levitsky “Worldview 
of the Ukrainian people”]. S. 1–4 [in Ukrainian]. 

Akvinskyi, F. (1485). Suma teolohii [The Sum of Theology] [in Ukrainian]. 
Blazhennyi, A. (2005). Pro Misto Bozhe [About the City of God] / per. z lat. P. Sodomory. Patriiarkhat. 2005. № 4. S. 21 

[in Ukrainian]. 
Buravskyi, O. (2018). Mentalnist [Mentality]. Kyiv: Blahodiialnist [in Ukrainian]. 
Veber, M. (2004). Protestantska etyka i dukh kapitalizmu [Protestant ethics and the spirit of capitalism]. Kyiv: Osnovy, 

1994. 261 s. [in Ukrainian]. 
Venzhynovych, N. (2006). Kontseptualna y movna kartyny svitu yak pokhidni etnichnykh mentalitetiv [Conceptual 

and linguistic pictures of the world as derivatives of ethnic mentalities]. Linhvistychni studii: zb. nauk. prats. Donetsk: 
DonNU, 2006. Vyp. 14. S. 8–13 [in Ukrainian]. 

Voropai, O. (1957). Zvychai nashoho narodu [Customs of our people]. Miunkhen: Ukrainske vydavnytstvo 
[in Ukrainian]. 

Hnatiuk, V. (1993). Yazychnetstvo [Paganism]. Lviv: Naukova dumka [in Ukrainian]. 
Hromova, N. (2023). Sviato Ivana Kupala: pokhodzhennia ta istoriia [Holiday of Ivan Kupala: origin and history]. 

Ukrainska pravda. Retrieved from: https://life.pravda.com.ua/society/649c2b03595f5/ [in Ukrainian]. 
Hrushevskyi, M. (1991). Istoriia Ukrainy-Rusy [History of Ukraine-Rus]. Niu-York: Knyhospilka [in Ukrainian]. 
Drahomanov, M. (1876). Pro viru y hromadianstvo. Stari pytannia na novyi lad [About faith and citizenship. Old 

questions in a new way] [in Ukrainian]. 
Eliade, M. (2001). Sviashchenne i myrske [Sacred and Worldly]. Kyiv: Osnovy [In Ukrainian]. 
Kalvin, Zh. (1939). Nastanovy khrystyianskoi relihii [Guidelines for the Christian Religion]. Amsterdam: Reformovana 

Tserkva v Poludnevii Afrytsi [in Ukrainian]. 
Kappeler, A. (2017). Nerivni braty: Ukraintsi ta rosiiany vid serednovichchia do suchasnosti [Unequal brothers: 

Ukrainians and Russians from the Middle Ages to the present] [in Ukrainian]. 
Kappeler, A. (1999). Ukraina mizh Skhodom i Zakhodom [Ukraine between East and West]. Skhid – Zakhid: Istoryko-

kulturolohichnyi zbirnyk. Vypusk 2. Kharkiv: Maidan, 1999. S. 5–12 [in Ukrainian]. 
Kolesnyk, O. (2002). Ukrainska kultura ta istoriohrafiia: istoriia mentalnostei [Ukrainian culture and historiography: 

the history of mentalities]. Ukrainskyi istorychnyi zhurnal. S. 31 [in Ukrainian]. 
Kostomarov, M. (1845). Knyha buttia ukrainskoho narodu [The Book of Being of the Ukrainian People]. Kyrylo-

Mefodiivske tovarystvo: u 3 t. Kyiv: Nauk. dumka. 1990. T. 1. S. 250–258 [in Ukrainian]. 
Kostomarov, M. (2014). Ukrainskyi istorychnyi zhurnal [Ukrainian Historical Journal]. 2014. № 6 [in Ukrainian]. 
Kostomarov, M. (1923). Dvi ruski narodnosty [Two Russian nationalities]. Mykola Kostomarov; pereklav Oleksander 

Konyskyi; z perednim slovom Dmytra Doroshenka. Kyiv; Liaiptsig: Ukrainska Nakladnia. Drukarnia K.H. Redera 
[in Ukrainian]. 

Kostiuk, L. (2018). Indyvidualizm ukrainskoi mentalnosti [Individualism of Ukrainian mentality] [in Ukrainian]. 
Kryvda, N. (2017). Ikona yak odyn iz chynnykiv formuvannia ukrainskoi etnichnoi identychnosti [Icon as one of the 

factors of formation of Ukrainian ethnic identity] [in Ukrainian]. 
Lototskyi, O. (1928) Skhidni vplyvy v ukrainskomu pravoslavii [Eastern influences in Ukrainian Orthodoxy] 

[in Ukrainian]. 
Liuter, M. (1996). 95 tez [95 theses]. Per. s lat.: O. Rubana; za red. Yu. Holubtsia. Vydavnytstvo “Hermenevt” 

[in Ukrainian]. 
Liutko, O. (2012). Relihiinist yak indykatsiina oznaka ukrainskoho etnosu [Religiosity as an indication of the Ukrainian 

ethnic group] [in Ukrainian]. 
Mariten, Zh. (1936). Intehralnyi humanizm [Integral Humanism] [in Ukrainian]. 
Mykhailo, Yu. (2016). Vizantyzm yak faktor tsyvilizatsiinoho vplyvu na ukrainske suspilstvo [Byzantium as a factor 

of civilizational influence on Ukrainian society]. Ukraina – Ievropa – Svit. Mizhnarodnyi zbirnyk naukovykh prats. Seriia 
“Istoriia, mizhnarodni vidnosyny”. Vyp. 18. Ternopil: Vydavnytstvo TNPU im. V. Hnatiuka, 2016 [in Ukrainian]. 

Nibur, R. (1943). Pryroda i dolia liudyny [Nature and destiny of man] [in Ukrainian]. 
Ohiienko, I. (1942). Skhidna Tserkva ta yii vplyv na Ukrainu [The Eastern Church and its Impact on Ukraine] (1942). 

[in Ukrainian]. 
Ohiienko, I. (1954). Vizantiia y Ukraina [Byzantium and Ukraine]. Vinnipeh: Ukrainske naukove pravoslavne 

bohoslovske tovarystvo. 96 s. [in Ukrainian]. 



49

Ponomarov, O. (2022). Arkhetypy ukrainskoi mentalnosti [Archetypes of Ukrainian mentality]. Vydavnytstvo: 
“Materialy doukrainskoi etnolohii” [in Ukrainian]. 

Popovych, M. (2006). Teoriia mentalnosti [Theory of mentality]. Problemy teorii mentalnosti / NAN Ukrainy, In-t 
filosofii im. H. Skovorody; vidp. red. M. Popovych. Kyiv, 2006. 31. 32. Popovych, M. (1998). Narysy istorii ukrainskoi 
kultury [in Ukrainian]. 

Popovych, M. (1998). Narysy istorii ukrainskoi kultury [Essays on the History of Ukrainian Culture]. Kyiv: Dnipro.
Potebnia, O. (1865). Mifolohiia ta folklor slovian [Mythology and folklore of the Slavs] [in Ukrainian]. 
Romanenko, Yu. (2020). Problemy suchasnoi ukrainskoi mentalnosti [Problems of modern Ukrainian mentality] 

[in Ukrainian]. 
Stepyko, M. (2016). Ukrainska mentalnist ta yii kulturno-istorychni koreni [Ukrainian mentality and its cultural and 

historical roots] [in Ukrainian]. 
Subtelnyi, O. (1991). Ukraina: istoriia [Ukraine: History]. Kyiv: Lybid. 512 s. [in Ukrainian]. 
Teilor, Ch. (2013). Sekuliarna doba [Secular Age]. Knyha persha. Per. z anhl. Kyiv: Dukh i litera, 2013. 664 s. 

[in Ukrainian]. 
Chyzhevskyi, D. (1960). Skhidni ta zakhidni rysy ukrainskoi kultury [Eastern and Western features of Ukrainian 

culture] [in Ukrainian]. 
Chyzhevskyi, D. (1992). Narysy z istorii filosofii na Ukraini [Essays on the history of philosophy in Ukraine]. Kyiv, 

1992. S. 17–23 [in Ukrainian]. 
Shaian, V. (1972). Problema ukrainskoi viry [The Problem of Ukrainian Faith]. London, Toronto: Instytut Volodymyra 

Shaiana [in Ukrainian]. 
Shevelov, Yu. (1996). Ukraina mizh Skhodom i Zakhodom [Ukraine between East and West] [in Ukrainian]. 
Sherrard, F. (1972). Khrystyianstvo: Pravda abo Iliuziia? [Christianity: Truth or Illusion?] [in Ukrainian]. 



50

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

УДК 291.37: 294.3:130.2
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.6

Донець Олександр Борисович,
аспірант кафедри філософії та релігієзнавства

Київського столичного університету імені Бориса Грінченка
orcid.org/0000-0002-8799-9747

sasha200673@gmail.com

СИМВОЛІЗМ ДЗЕН У ПРОСТОРІ КУЛЬТУРИ

Стаття присвячена дослідженню символізму дзен-буддизму та його значущості в різних культурних кон-
текстах. Дзен, як філософська традиція, що виникла в Китаї та розвинулася в Японії, пропонує унікальні 
символи, які знайшли відображення в мистецтві, літературі та повсякденному житті. Символи дзен: порож-
неча (空), саторі (悟り), Енсо (円相), мовчання (沈黙), «вабі-сабі» (侘寂) та одномоментність «тут і зараз»  
(瞬間), допомагають усвідомити своє місце у світі. 

Порожнеча дзен не є відсутністю, а вказує на відкритість до нових начал, що дає змогу усвідомити 
потенціал змін у кожному моменті. Саторі відображає раптові моменти ясності, які змінюють сприйняття 
реальності. Ці миті проявляються в мистецтві та літературі, надаючи можливість пережити власні момен-
ти просвітлення. Енсо, круг, намальований одним рухом кисті, символізує безкінечність і природу розуму, 
підкреслює, що досконалість – це процес, а не досягнення. Він наголошує на важливості безпосереднього 
переживання та миті «тут і зараз». 

Мовчання, як символ умиротворення, має велике значення у дзен-буддизмі. Воно уособлює розуміння без 
слів і служить вираженням істини через відсутність мови. У сучасному світі, де інформаційний шум став 
нормою, мовчання слугує простором для роздумів. «Вабі-сабі» пронизує все мистецтво дзен, акцентує увагу 
на простоті та красі недосконалого, як і значущість одномоментності, зосередження на проживанні кожної 
миті життя. У статті розглянуто приклади з японської культури, як-от каліграфія, живопис і кам’яні сади, 
які втілюють ці символи. Традиційна каліграфія, зокрема, є не лише технікою написання, а й медитативною 
практикою, що досліджує символізм порожнечі.

Окрім того, у статті проаналізовано вплив дзен на західне мистецтво і філософію, зокрема на творчість 
Джона Кейджа в музиці, Джима Джармуша в кіно, Тадао Андо в архітектурі, які використовують дзенські 
концепції, щоб підкреслити важливість мінімалізму, споглядання й імпровізації. Дзенські символи, у контексті 
глобальних культурних процесів, слугують компасом, що вказує шлях до внутрішнього спокою і розуміння. 
У висновку наголошується, що символізм дзен є потужним інструментом для осмислення сучасного досвіду, 
збагачує наше розуміння культури та філософії. Ці символи, які продовжують жити в мистецтві, запрошують 
зануритись у глибини власної свідомості, шукати істину і знаходити гармонію в повсякденному житті.

Ключові слова: дзен-буддизм, символізм, порожнеча, Енсо, саторі, миттєвість, мовчання, японська куль-
тура, медитація, дзенська філософія, мистецтво, каліграфія, живопис, сприйняття, гармонія, символи дзен, 
культурні контексти, внутрішній спокій. 

Donets Oleksandr,
Postgraduate Student 

at the Department of Philosophy and Religious Studies
Kyiv Boris Grinchenko University

orcid.org/0000-0002-8799-9747
sasha200673@gmail.com

ZEN SYMBOLISM IN THE SPACE OF CULTURE

The article is devoted to the study of the symbolism of Zen Buddhism and its significance in various cultural 
contexts. Zen, a philosophical tradition that originated in China and developed in Japan, offers unique symbols 
reflected in art, literature, and everyday life. Zen symbols such as Emptiness (空), Satori (悟り), Enso (円相), 
Silence (沈黙), Wabi-Sabi (侘寂), and the Here-And-Now Moment (瞬間) help to realize one’s place in the world.

The emptiness of Zen is not an absence but indicates openness to new beginnings, which makes it possible 
to realize the potential for change in every moment. Satori reflects sudden moments of clarity that change 



51

the perception of reality. These moments are manifested in art and literature, providing an opportunity to experience 
their moments of enlightenment. The Enso, a circle drawn in one movement of the brush, symbolizes the infinity 
and nature of the mind, emphasizing that perfection is a process, not an achievement. He emphasizes the importance 
of immediate experience and the moment “here and now”.

As a symbol of pacification, silence is of great importance in Zen Buddhism. It represents understanding without 
words and serves as an expression of truth due to the lack of language. In today’s world, where information noise 
has become the norm, silence serves as a space for reflection. “Wabi-Sabi” permeates all the art of Zen, focusing 
on the simplicity and beauty of the imperfect and the significance of momentary, focusing on living each individual 
moment of life. The article examines examples from Japanese culture, such as calligraphy, painting, and stone 
gardens that embody these symbols. Traditional calligraphy, in particular, is a writing technique and a meditative 
practice that explores the symbolism of emptiness.

Furthermore, the article analyzes the influence of Zen on Western art and philosophy, specifically in the works 
of John Cage in music, Jim Jarmusch in film, and Tadao Ando in architecture, who use Zen concepts to emphasize 
the importance of minimalism, contemplation, and improvisation. In the context of global cultural processes, Zen 
symbols serve as a compass pointing the way to inner peace and understanding. In conclusion, it is emphasized that 
Zen symbolism is a powerful tool for making sense of contemporary experience, enriching our knowledge of culture 
and philosophy. These symbols, which continue to live in art, invite us to delve into the depths of our consciousness, 
seek truth, and find harmony in everyday life.

Key words: Zen Buddhism, symbolism, emptiness, Enso, satori, immediacy, silence, Japanese culture, meditation, 
Zen philosophy, art, calligraphy, painting, perception, harmony, Zen symbols, cultural contexts, inner peace.

Вступ. У статті здійснюється дослідження сим-
волізму дзен у просторі культури, що зумовлює 
актуальність теми для культурних і релігієзнав-
чих досліджень. Дзен-буддизм суттєво вплинув 
на культуру Східної Азії, пронизуючи мистецтво, 
літературу, філософію та ритуали. Символи, як-от 
порожнеча, саторі, Енсо, мовчання, «вабі-сабі» 
й одномоментність, допомагають глибше зрозу-
міти східний світогляд. Починаючи із середини 
XX ст. символізм дзен став важливим складни-
ком культурного обміну між Сходом і Заходом, 
надихав таких західних мислителів, як Аллан 
Воттс, діячів культури (Джон Кейдж). Це дослі-
дження допомагає зрозуміти взаємовплив цих 
культур. Просвітлення у дзен пов’язане з безпо-
середнім досвідом, що робить дзен унікальним 
об’єктом у релігієзнавчих дослідженнях поза-
раціональних форм знання. Дзен кидає виклик 
традиційним релігійним системам через відмову 
від догматів і формальних знань, що робить його 
важливою темою для переосмислення релігійної 
символіки. Дзенські символи, як-от порожнеча, 
можна порівнювати із символікою інших релігій, 
що сприяє міжрелігійному діалогу. Символізм 
дзен у культурі виражає ідеї мінімалізму, допо-
магає краще зрозуміти інтеграцію філософії дзен 
у повсякденні практики.

З огляду на вищеозначені положення оформ-
люється мета статті – дослідження ключових 
символів дзен-буддизму в контексті культурно-
релігієзнавчих практик. У написанні роботи 
використовувалися такі методи наукового 

аналізу, як історичний, порівняльний, семан-
тичний, герменевтичний і діалектичний, що 
уможливили комплексний розгляд феномену 
дзен-буддизму та його символіки.

Дзен-буддизм бере свій початок у вченні 
Сіддхартхи Гаутами (Будди), що жив в Індії 
приблизно в VI–V ст. до н. е. Ідеї дзен можна 
простежити в махаяністичних медитативних 
практиках, націлених на внутрішнє споглядання 
й інтуїтивне розуміння реальності. У VI ст. н. е.  
дзен, відомий у Китаї як Чань, формувався 
під впливом Бодхідхарми, який підкреслював 
пряме сприйняття істини через медитацію. Пік 
розвитку Чань припав на епоху Тан (VII–IX ст.),  
коли сформувалися його основні напрями 
(Schlütter, 2010). У XII ст. дзен був перенесений 
до Японії, де розвинувся у три ключові школи: 
Ріндзай (臨済宗) (фокус на коанах і раптовому 
просвітленні), Сото (曹洞宗) (наголос на дза-
дзен – сидячу медитацію) і Обаку (黄檗宗) 
(поєднання китайської та японської традицій) 
(Suzuki, 1991).

Дзен (禅) інтегрувався в чайну церемонію, 
бойові мистецтва, сади каміння, каліграфію, 
живопис і поезію (зокрема, хайку). Важли-
вими культурними символами стали простота, 
мінімалізм і одномоментність, що відобража-
ють ідеї гармонії та порожнечі (Suzuki, 2019).  
У XX ст. дзен здобув популярність на Заході 
завдяки таким авторам, як Дайсецу Тейтаро 
Судзукі й Аллан Воттс. Нині дзен впливає на 
світову філософію та духовні практики.



52

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Основні ідеї дзен та культурні символи:
1. Порожнеча (空) – центральне поняття 

дзен, яке виражає взаємозв’язок усіх речей. Це 
наглядно проявляється в мінімалізмі дзенського 
мистецтва та садів (Suzuki, 2019).

2. Саторі (悟り) – миттєве просвітлення, 
досягнуте інтуїтивно (Watts, 2011).

3. Коло Енсо (円相) – символ порожнечі 
та нескінченності (Suzuki, 2020).

4. Мовчання (沈黙) – символізує вихід за 
межі концепцій і словесних обмежень (Suzuki, 
1991).

5. Мінімалізм (пов’язаний також із поняттям 
«вабі-сабі» (侘寂)) – у мистецтві дзен проявля-
ється в садівництві, архітектурі та поезії хайку 
(Koren, 2008).

6. Момент «тут і зараз», мить, або шункан  
(瞬間) – важливість зосередженості на моменті 
(Watts, 2011).

Дзен вплинув на багато аспектів азіатської 
культури, особливо Японії, формуючи її есте-
тику та духовні цінності (Parkes & Loughnane, 
2005). Порожнеча у дзен-буддизмі є глибоким 
і складним поняттям, яке відображає природу 
світу та розуму. Вона не є «ніщо» у загально-
прийнятому розумінні, а радше відсутність 
постійної сутності та фіксованих форм у всіх 
явищах. Це стан, що дозволяє відчути реаль-
ність такою, якою вона є, без нав’язування кон-
цепцій і ментальних схем.

Однією із ключових філософських засад 
порожнечі є вчення про шуньяту (санскр. 
śūnyatā), що вказує на відсутність самостій-
ного існування будь-яких речей. Усі явища 
вважаються порожніми, оскільки вони змі-
нюються і взаємозалежні. Це поняття без-
посередньо пов’язане з ідеєю непостійності  
(無常, «мудзе») – нічого не існує назавжди, усе 
перебуває в постійному русі та змінах. Отже, 
порожнеча передає ідею тимчасовості всіх 
речей та відсутності фіксованої сутності в них 
(Suzuki, 2019).

З погляду практики порожнеча у дзен-
буддизмі розуміється як ключ до відстороненості 
від матеріальних і ментальних прив’язаностей. 
Вона дозволяє людині переживати теперішній 
момент у всій його повноті, без бажань, стра-
хів і оцінок. Вона також є основою для стану 
саторі (просвітлення), коли розум звільняється 
від звичних концепцій і може безпосередньо 
переживати реальність.

У дзен-буддизмі порожнеча передається 
через різноманітні символи, які репрезентують 
сутність цього поняття (Suzuki, 2019; Parkes & 
Loughnane, 2005):

Енсо (円相) – це коло, намальоване одним 
рухом пензля, є одним із найважливіших сим-
волів порожнечі. Воно символізує і порожнечу, 
і цілісність, водночас відображає нескінчен-
ність, мінливість і гармонію всього існуючого.

Кам’яні сади (枯山水, карасансуй) – часто 
використовуються для вираження порожнечі 
через простоту і мінімалізм. Порожній простір, 
заповнений піском, символізує океан порож-
нечі, тоді як камені представляють острівці 
матеріального світу, показують взаємозалеж-
ність порожнечі та форми.

Мовчання (沈黙, чінмоку) – ще один спосіб 
передачі істини через відсутність мови. У дзен 
мовчання є інструментом для розуміння гли-
бокої природи буття, оскільки істина не може 
бути повністю передана словами.

У медитативній практиці дзен простежується 
практичне розуміння порожнечі, де вона стає 
інструментом для пізнання себе і світу. Через 
спостереження за думками та почуттями, без 
фіксації на них, практикуючий може усвідо-
мити порожнечу свого розуму (Suzuki, 2020). 
Цей стан називається «бездумним мисленням»  
(無心, мушин/му-сін), коли розум не прив’язаний 
до жодної концепції і може осягнути реальність 
в її справжньому вигляді (Suzuki, 2019). 

Коани, парадоксальні питання або завдання, 
допомагають учневі звільнитися від звичної 
логіки та перейти до інтуїтивного усвідомлення 
порожнечі. Вони не мають логічних відповідей, 
що змушує практикуючого відірватися від мен-
тальних схем і глибше зануритися в безпосе-
реднє сприйняття реальності (Hori, 2003).

Порожнеча у дзен-буддизмі є філософською 
і практичною основою для досягнення просвіт-
лення та духовного звільнення. Вона вказує на 
відсутність постійних сутностей і залежність 
усіх явищ одне від одного, формує глибоке 
розуміння єдності буття та небуття. Символізм 
порожнечі, виражений у колі Енсо, мовчанні 
та кам’яних садах, чайній церемонії, мистецтві 
каліграфії, передає сутність цієї ідеї через куль-
турні й естетичні форми, роблить її доступною 
для глибокого сприйняття і переживання.

Дзен-буддизм значно вплинув на візуальне 
мистецтво Японії, передаючи свої філософські 



53

концепції через символізм, мінімалізм і есте-
тичну простоту. Один із найвідоміших дзен-
ських символів – Енсо (円相) – коло, намальо-
ване одним безперервним рухом пензля, як 
відображення ідеї порожнечі, єдності, нескін-
ченності та природи розуму, у дзенському мис-
тецтві є виразом миттєвого просвітлення та гар-
монії зі світом (Suzuki, 2019). 

Енсо також підкреслює важливість моменту 
та спонтанності, адже кожен мазок є остаточ-
ним, що відображає філософію дзен – справжнє 
розуміння проявляється лише через безпосе-
редній досвід, а не роздуми. Це коло може бути 
замкненим або незамкненим, де кожна форма 
має глибокий сенс. Незамкнене коло символі-
зує процес зростання та розвиток, а замкнене – 
повноту та завершеність.

Цей підхід також знаходить відображення 
у дзенському живописі Сумі-е, який використо-
вує чорнило для створення простих, але наси-
чених змістом зображень природи. Мінімалізм 
тут відіграє центральну роль, де кожна лінія 
має відображати суть об’єкта, а не його деталі, 
як це видно, наприклад, у зображеннях бамбука 
або птахів (Suzuki, 2019; Watts, 2011).

Дзенські сади (枯山水, «карасансуй») також 
є яскравим прикладом передачі символічних 
ідей дзен-буддизму. У цих садах каміння і пісок 
стають метафорами для гір і води, а порожній 
простір між ними представляє потенційність 
і порожнечу – одні із ключових понять дзен. 
Візерунки на піску, що створюються граблями, 
символізують мінливість і тимчасовість, які 
є важливими аспектами дзенського світосприй-
няття (Suzuki, 2019; Watts, 2011).

Чайна церемонія (茶道, «тядо» – шлях 
чаю, або «тя-но-ю» – процес приготування 
та подачі) – ще один символічний прояв через 
ритуал, що відображає дзенські ідеї простоти 
й уважності. Чайна церемонія у дзен-буддизмі – 
це не просто ритуал приготування та вживання 
чаю, але глибокий символічний акт, що відо-
бражає важливі принципи дзенської практики 
(Watts, 2011).

Основні ідеї, які втілюються в чайній цере-
монії, включають простоту, уважність і при-
родність, мають глибоке філософське коріння 
у дзен-буддизмі (Suzuki, 1991). 

У чайній церемонії цінується мінімалізм – 
і в обстановці, і в рухах. Простота, або скром-
ність (簡素, «кансо»), символізує прагнення 

порятунку від непотрібного, що також відобра-
жає дзенське розуміння звільнення від ілюзій 
і непотрібних уподобань. Усі елементи церемо-
нії, зокрема й кераміка, дерев’яні або бамбукові 
інструменти, виконані у традиціях японської 
естетики «вабі-сабі» (Koren, 2008), яка підкрес-
лює красу в недосконалості та простоті.

Уважне ставлення (一心, «іссін» – «одне 
серце», «один розум») до кожної миті та кож-
ної дії – ключова складова частина чайної цере-
монії. Кожен крок – від підготовки до подачі 
чаю – виконується із глибоким зосередженням 
і увагою, що відображає дзенську практику 
медитації та цілковите занурення в зараз.

Гармонія із природою (和敬清寂, «ва-кэй-
сэй-дзяку») є третім із центральних принци-
пів чайної церемонії, розгалуженим на чотири 
ключові елементи, які можна перекласти так: ва 
(和), або гармонія, взаєморозуміння між учас-
никами церемонії та довкіллям; кэй (敬), або 
повага до інших, до інструментів, до ритуалів; 
сэй (清), або чистота фізична та духовна, досяг-
нута очищенням простору, чайного начиння 
і себе, дзяку (寂) – створення атмосфери тиші 
та спокою, умиротворення. Ці принципи є про-
відними для чайної церемонії та допомагають 
учасникам поглибити своє розуміння і досвід 
у процесі спілкування із чаєм і один із одним. 
Принцип утілює важливість взаємодії із приро-
дою та поваги до навколишнього середовища, 
що тісно пов’язане із дзенським розумінням 
єдності зі світом (Suzuki, 1991).

Отже, і чайна церемонія у дзен – це не просто 
практично-естетичний ритуал, а спосіб глибше 
зрозуміти дзенські ідеї та втілити їх у повсяк-
денному житті через практику простоти, уваж-
ності та гармонії із природою.

На Заході дзен-буддизм справив не менш гли-
бокий вплив на різні аспекти культури, мистецтва 
(Franck, 1993), архітектури та філософії, інте-
грував свої ключові символи й ідеї – порожнечу, 
природність, асиметрію (Keene, 1969) та медита-
тивні практики. Вони зазнали адаптації, транс-
формуючись у нові форми, за збереження своєї 
здатності викликати зосередженість і внутрішню 
тишу. Вплив на західне мистецтво проявився 
в таких напрямах, як мінімалізм і абстрактне 
мистецтво. Художники, як-от Дональд Джадд 
(Meyer, 2004) і Йоко Оно (Basar, 2000), інтегру-
вали дзенські принципи у творах з очищеними 
формами та мінімальною кількістю деталей, що 



54

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

сприяє медитативному сприйняттю (Woo, 2022). 
Дзенська каліграфія стала популярною на Заході 
як форма художньої та духовної практики, що 
дозволяє митцям виразити природний стан через 
спонтанні та динамічні мазки.

Архітектори та дизайнери, як-от Тадао Андо, 
дотримувались принципу простоти та гармонії 
із природою у створенні просторів, що нади-
хали людину зосередитися на миті, за допомо-
гою гри світла і тіні. Дзенські елементи, як-от 
кам’яні сади та мінімалістичні інтер’єри, стали 
популярними в дизайні житлових просторів 
(Ando & Bognar, 1990).

Медитативні практики дзен, як-от усвідомле-
ність (mindfulness) (Kabat-Zinn, 2001), знайшли 
застосування в західних техніках управління 
стресом, наприклад у Mindfulness-based Stress 
Reduction (MBSR), розробленій Джоном Кабат-
Зінном (Kabat-Zinn, 2009). Алан Вотс пере-
осмислив концепцію непостійності, порожнечі, 
поширюючи ідеї дзен на Заході (Watts, 2011).

Представники руху бітників – Джек 
Керуак і Гері Снайдер – використовували ідеї 
дзен у своїх творах. Дж. Керуак у романах  
«У дорозі» та «Бродяги Дхарми» виражав дух 
духовної свободи та спонтанності, що резону-
вало із дзенським способом життя тут і зараз 
(Kerouac, 1999; Kerouac, 2011). Снайдер вивчав 
дзен в Японії і відобразив філософію єдності із 
природою у своїх віршах, поєднуючи її з ідеями 
анархізму (Snyder, 2020).

Елементи дзен простежуються у кінемато-
графі, зокрема у фільмах «Матриця» (1999 р.) 
і «Маленький Будда» (1993 р.) досліджуено 
теми реальності й ілюзій, що перегукується із 
дзенським розумінням світу. Режисер Джим 
Джармуш створював медитативні фільми, про-
сякнуті дзенською атмосферою, підкреслю-
вав увагу до деталей і повсякденного життя, 
у дусі дзенської практики усвідомленості (Rice, 
2012). Твори Акіри Куросави (Yoshimoto, 2000), 
зокрема «Расьомон», розкривали теми невизна-
ченості та внутрішнього пошуку за допомогою 
дзенських принципів прозріння та єдності із 
природою (Richie, 2023).

Символізм дзен-буддизму через такі свої 
прояви, як порожнеча, простота, асиметрія, 
природність і усвідомленість, вплинув на 
західну культуру. Ці символи набули різних 
форм та інтерпретацій залежно від культурних 
процесів і контекстів.

Дзен-буддійська порожнеча стала не від-
сутністю («нічим»), а нескінченними можли-
востями та потенціалом. У західній культурі 
ідея порожнечі проникла в мінімалізм у мис-
тецтві, архітектурі та дизайні. Порожній про-
стір сприймається як спосіб акценту на важ-
ливих елементах створення атмосфери спокою 
та медитації. Шляхом трансформації в масовій 
культурі порожнеча стала розумітися як тиша 
або відсутність чинників, які відволікають, що 
використовується для створення відчуття зосе-
редженості та спокою. 

Дзенська простота постала як відмова від 
надмірностей і повернення до природної, неви-
тонченої форми, що втілюється у філософії 
«вабі-сабі», де цінується недосконалість і при-
родна краса. Принцип простоти став ключовим 
для багатьох напрямів у мистецтві та дизайні 
(мінімалізм). В архітектурі дзенська простота 
надихнула створення просторів, де відсутня 
зайва декорація, а увага приділена основним 
елементам – світлу, матеріалам і простору. 
У масовій культурі простота стала символом 
балансу та мінімалізму, особливо в дизайні 
та моді. 

Асиметричність дзен – це відображення 
динаміки життя, непередбачуваності та краси 
в недосконалості. Вона часто використовується 
в сучасному мистецтві (Holmes, & Horioka, 
2015) і архітектурі для створення несподіва-
них композицій, що порушують традиційні 
правила гармонії. Асиметрія дозволяє гляда-
чам чи користувачам взаємодіяти з об’єктами 
більш інтерактивно та творчо, стимулюючи сві-
домість. У західній моді та дизайні асиметрія 
стала символом індивідуальності та відмови 
від стандартів. Це також знайшло відображення 
в постмодернізмі, де порушення традиційних 
форм і структур стають елементом художньої 
гри та критики усталених норм (Keene, 1969).

Ідея природності знайшла відображення 
в екологічних рухах, органічному дизайні, де 
цінується використання природних матеріалів 
і мінімальне втручання в навколишнє серед-
овище. У дзенських садах, наприклад, каміння 
та рослини розташовуються так, щоб справляти 
враження природної композиції. У сучасній 
культурі природність також стала синонімом 
екологічної стійкості та «зеленого» способу 
життя. У масовій культурі це знайшло відо-
браження в русі “slow living” та відродженні 



55

інтересу до натуральних матеріалів і методів 
виробництва.

Усвідомленість дзен проникла в західну 
культуру через такі практики, як “mindfulness”, 
що широко використовується для зниження 
стресу та покращення здоров’я. Усвідомленість 
трансформувалася в масовій культурі у вигляді 
трендів, як-от харчування, робота та спілку-
вання. Іноді вона сприймається як спосіб підви-
щення продуктивності, що дещо відрізняється 
від її оригінального духовного значення дзен 
(Masuno, 2019).

Тиша як символ дзен проникла в сучасне 
мистецтво та музику. Прикладом є компози-
ція Джона Кейджа «4’33’’» (Cage, 2012), де 

використовується тиша як основна форма вира-
ження, що змушує авдиторію звернути увагу на 
навколишні звуки. У сучасних медіа тиша стає 
символом протидії інформаційному переванта-
женню та шуму. Вона сприймається як необхід-
ний елемент відновлення психічного інформа-
ційного потоку.

У підсумку зазначимо, що символізм дзен 
активно взаємодіє з культурними процесами, 
змінюється й адаптується до нових контек-
стів. Залежно від часу та місця символи дзен-
буддизму можуть зберігати свої оригінальні 
значення або трансформуватися в щось нове, 
інтегруючись у сучасне мистецтво, архітектуру, 
філософію, релігію та попкультуру.

Список використаних джерел:
Ando, T., & Bognar, B. (1990). Tadao Ando: The Yale Studio and Current Works. Yale University Press.
Basar, S. (2000). YES Yoko Ono.
Cage, J. (2012). Silence: Lectures and writings. Wesleyan University Press.
Franck, F. (1993). Zen seeing, Zen drawing: Meditation in action.
Holmes, S.W., & Horioka, C. (2015). Zen art for meditation. Tuttle Publishing.
Hori, V.S. (2003). Zen sand: The book of capping phrases for koan practice. University of Hawaii Press.
Kabat-Zinn, J. (2001). Mindfulness meditation for everyday life. London, UK: Piatkus.
Kabat-Zinn, J., & Hanh, T.N. (2009). Full catastrophe living: Using the wisdom of your body and mind to face stress, 

pain, and illness. Delta.
Keene, D. (1969). Japanese aesthetics. Philosophy East and West, 19 (3), 293–306. https://doi.org/10.1353/

pew.1969.0033.
Kerouac, J. (1999). Some of the Dharma. Penguin.
Kerouac, J. (2011). The dharma bums. Penguin UK.
Koren, L. (2008). Wabi-sabi for artists, designers, poets & philosophers. Imperfect Publishing.
Masuno, S. (2019). The art of simple living: 100 daily practices from a Zen Buddhist monk for a lifetime of calm and 

joy. Penguin.
Meyer, J., & Meyer, J.S. (2004). Minimalism: art and polemics in the sixties. Yale University Press.
Parkes, G., & Loughnane, A. (2005). Japanese aesthetics.
Rice, J. (2012). The Jarmusch Way: Spirituality and Imagination in Dead Man, Ghost Dog, and The Limits of Control. 

Scarecrow Press.
Richie, D. (2023). The Films of Akira Kurosawa, expanded and updated. University of California Press.
Schlütter, M. (2010). How Zen became Zen: The dispute over enlightenment and the formation of Chan Buddhism in 

Song-Dynasty China. University of Hawaii Press.
Snyder, G. (2020). The practice of the wild: Essays. Catapult.
Suzuki, D.T. (1991). An introduction to Zen Buddhism. Grove Press.
Suzuki, D.T. (2019). Zen and Japanese culture (Vol. 334). Princeton University Press.
Suzuki, S. (2020). Zen mind, beginner’s mind. Shambhala Publications.
Watts, A. (2011). The way of Zen. Vintage.
Woo, J.A. (2022). Fluxus and the Politics of Zen Buddhism. 서양미술사학회논문집, 56, 83–106.
Yoshimoto, M. (2000). Kurosawa: film studies and Japanese cinema (Vol. 36). Duke University Press.

References:
Ando, T., & Bognar, B. (1990). Tadao Ando: The Yale Studio and Current Works. Yale University Press.
Basar, S. (2000). YES Yoko Ono.
Cage, J. (2012). Silence: Lectures and writings. Wesleyan University Press.
Franck, F. (1993). Zen seeing, Zen drawing: Meditation in action.
Holmes, S.W., & Horioka, C. (2015). Zen art for meditation. Tuttle Publishing.



56

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Hori, V.S. (2003). Zen sand: The book of capping phrases for koan practice. University of Hawaii Press.
Kabat-Zinn, J. (2001). Mindfulness meditation for everyday life. London, UK: Piatkus.
Kabat-Zinn, J., & Hanh, T.N. (2009). Full catastrophe living: Using the wisdom of your body and mind to face stress, 

pain, and illness. Delta.
Keene, D. (1969). Japanese aesthetics. Philosophy East and West, 19 (3), 293–306. https://doi.org/10.1353/

pew.1969.0033.
Kerouac, J. (1999). Some of the Dharma. Penguin.
Kerouac, J. (2011). The dharma bums. Penguin UK.
Koren, L. (2008). Wabi-sabi for artists, designers, poets & philosophers. Imperfect Publishing.
Masuno, S. (2019). The art of simple living: 100 daily practices from a Zen Buddhist monk for a lifetime of calm and 

joy. Penguin.
Meyer, J., & Meyer, J.S. (2004). Minimalism: art and polemics in the sixties. Yale University Press.
Parkes, G., & Loughnane, A. (2005). Japanese aesthetics.
Rice, J. (2012). The Jarmusch Way: Spirituality and Imagination in Dead Man, Ghost Dog, and The Limits of Control. 

Scarecrow Press.
Richie, D. (2023). The Films of Akira Kurosawa, expanded and updated. University of California Press.
Schlütter, M. (2010). How Zen became Zen: The dispute over enlightenment and the formation of Chan Buddhism in 

Song-Dynasty China. University of Hawaii Press.
Snyder, G. (2020). The practice of the wild: Essays. Catapult.
Suzuki, D.T. (1991). An introduction to Zen Buddhism. Grove Press.
Suzuki, D.T. (2019). Zen and Japanese culture (Vol. 334). Princeton University Press.
Suzuki, S. (2020). Zen mind, beginner’s mind. Shambhala Publications.
Watts, A. (2011). The way of Zen. Vintage.
Woo, J.A. (2022). Fluxus and the Politics of Zen Buddhism. 서양미술사학회논문집, 56, 83–106.
Yoshimoto, M. (2000). Kurosawa: film studies and Japanese cinema (Vol. 36). Duke University Press.



57

УДК 2-184:[316.74.2+159.923.32] «18/19»
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.7

Заєць Димитрій Валерійович,
аспірант кафедри філософії та політології

історичного факультету
Житомирського державного університету імені Івана Франка

orcid.org/0000-0003-0826-293X
vlad.nemesis123@gmail.com

ПРОБЛЕМАТИКА ДЕФІНІЦІЇ РЕЛІГІЇ ТА РЕЛІГІЙНОЇ СВІДОМОСТІ 
В ДОСЛІДНИКІВ XIX – ПЕРШОЇ ПОЛОВИНИ XX СТОЛІТТЯ. 

ПОРІВНЯЛЬНИЙ АНАЛІЗ

Проблематика дефініції релігії та релігійної свідомості залишається актуальною вже протягом десятиліть. 
Актуальність як мінімум зумовлена розмаїтістю наявних теоретичних перспектив щодо зазначеного феномену, 
відсутністю консенсусу щодо проблематики; як максимум – вагомістю ролі релігії у формуванні культурного 
пласту суспільства, зокрема – українського. Окрім цього, релігійна свідомість є, очевидно, невід’ємною скла-
довою частиною релігії, проте її роль не завжди чітко окреслена, що потребує додаткового аналізу. 

Зазначена хронологія, яка підлягає розгляду, є найбільш плідною на теоретичні здобутки, започаткувавши 
відразу декілька предметних перспектив: соціологічну та психологічну; окремо зазначені філософська й антро-
пологічна перспективи. Кожна з них має свою характерну методологію й орієнтованість, що прямим чином 
формує розуміння релігії як феномену; це впливає на становлення наукової парадигми щодо подальших, більш 
предметних і практичних наукових пошуків, зокрема під час соціологічних і психологічних досліджень. Харак-
терна відмінність, переваги та недоліки окреслених перспектив і є предметом розгляду у статті. 

У статті розглянуто напрацювання М. Вебера, Е. Дюркгайма, В. Джеймса, Т. Флурнуа, З. Фройда та Р. Отто. 
Вибір окреслених дослідників зумовлений впливом їхніх теоретичних здобутків: насамперед через формуван-
ня вже окреслених перспектив, а також популярність у навчальних посібниках і курсах на теренах українського 
релігієзнавства. Важливо наголосити, що на перетині здобутків дослідників зазначеного періоду була засно-
вана антропологія релігії – більш новітня релігієзнавча галузь. Оскільки її засади все ще тісно залежать від 
інтерпретації здобутків класиків, їх аналіз сприяє глибшій розбудові антропології релігії в науковому просторі. 

Ключові слова: релігія, релігійна свідомість, дефініція релігії, психологія релігії, соціологія релігії, 
антропологія релігії. 

Zaiets Dymytrii,
Postgraduate Student at the Department 

of Philosophy and Political Science of the Faculty of History 
Zhytomyr Ivan Franko State University 

orcid.org/0000-0003-0826-293X
vlad.nemesis123@gmail.com

THE PROBLEM OF DEFINING RELIGION AND RELIGIOUS 
CONSCIOUSNESS AMONG RESEARCHES OF XIX – FIRST HALF  

OF XX CENTURY. COMPARATIVE ANALYSIS 

The problem of defining religion and religious consciousness has remained actual for decades. The topic is 
actual, at least, due to variety of existing theoretical perspectives of the mentioned phenomenon, lack of consensus 
of the problem; primarily, due to the importance of religion’s role in formation of cultural layer of society – Ukrainian 
in particular. In addition, religious consciousness is obviously an integral component of religion, but its role isn’t 
always clearly defined, so that requires additional analysis.

The mentioned chronology, that is considered here, is the richest in theoretical achievements, started several subject 
perspectives at once: sociological and psychological; also stated philosophical and anthropological perspectives. 
Each of them has its own specific methodology and orientation, which directly shapes the understanding of religion 



58

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

as a phenomenon; this, foremost, affects the formation of scientific paradigm regarding further, more subjective 
and practical scientific researches, especially during sociological and psychological researches. In conclusion, 
specific difference, advantages and disadvantages are of mentioned perspectives are the subject of the article. 

In the article are examined the works of M. Weber, E. Durkheim, W. James, T. Flournoy, Z. Freud, and R. Otto. 
The choice of mentioned researchers is due to the influence of their theoretical achievements: first of all, due to 
the formation of already mentioned perspectives, lastly – their ideas are still popular in textbooks and courses in 
the field of Ukrainian religious studies. It is important to outline that the anthropology of religion – as a more modern 
field of religious studies – was founded on the intersection of the achievements of researchers of the considered 
period. Since its foundations still closely depend on the interpretation of the achievements of the classics, their 
analysis contributes to a deeper development of anthropology of religion in the scientific space. 

Key words: religion, religious consciousness, defining of religion, psychology of religion, sociology of religion, 
anthropology of religion.

Вступ. Актуальність дослідження. Звер-
нення суспільства до релігії та релігійних 
інституцій напрочуд актуально в теперішніх 
обставинах: нестабільна геополітична обста-
новка у світі загострює екзистенційні питання 
та суперечності, тому релігія постає одним зі 
способів подолання особистісних криз. Світ зда-
ється невизначеним і мінливим, тоді як церква 
(матеріальне уособлення релігії) – «острівець» 
стабільності та прихистку в очах страждаю-
чого. Цілком очевидно, що релігія має напра-
цьований роками «інструментарій» взаємодії із 
суспільством, і плин часу лише підтверджує її 
ефективність. Проте сучасні гуманітарні науки 
все ще перебувають у пошуку визначення осно-
вної константи релігії як унікального феномену. 
Відповідно до цього релігійна свідомість також 
перебуває в межах цілковитої невизначеності, 
що зумовлює актуальність заданої теми. 

Питання дефініції релігії та релігійної сві-
домості є антропологічним по своїй суті, уже 
довгий час точаться дискусії та наукові баталії 
у спробах окреслити так зване «релігійне». Від-
сутність стійкого розуміння сутності об’єкта 
дослідження негативно впливає на визначення 
парадигми подальших наукових пошуків, пере-
дусім у соціологічній і психологічній перспек-
тивах. Варто підкреслити, що проблематика 
дефініції релігії пов’язана з релігійним досві-
дом і у принципі з релігійністю – у контексті 
дослідження вони мають тотожний характер, 
лише акцентують увагу на окремому аспекті 
релігії як феномену. Окрім цього, залежно від 
онтологічного виміру релігії як соціокультур-
ного явища постає проблематика ролі релігієз-
навства як окремої гуманітарної дисципліни. 

Мета дослідження – наглядно проде-
монструвати зріз перших цілісних наукових 

здобутків у сфері окресленої проблематики; 
компаративно віднайти спільні та відмінні риси 
щодо проблеми дефініції релігії; виділити голо-
вні теоретичні моделі, що справили найбільший 
вплив на сприйняття об’єкта дослідження з тієї 
чи іншої наукової перспективи, з оглядом на 
сучасну антропологію релігії (Кліффорд Гірц, 
Паскаль Буайе), а також соціологію та психо-
логію (Джонатан Тьорнер, Реймонд Палуціан). 

Виклад основного матеріалу. Релігійна 
свідомість у цьому питанні постає органічно, 
видозмінюючись залежно від дескрипції релігії 
під пером тієї або іншої парадигми. Так, релі-
гійна свідомість не завжди постає окремим 
предметом дослідження, зазвичай акцентуація 
на викладеному аспекті відсутня. Релігійна сві-
домість найкраще розкрита в контексті дослі-
дження окремої складової частини релігії як 
релігійного досвіду, хоча й тут вона відіграє 
роль не досить висвітленого об’єкта, залиша-
ючись немов би «вакуумом», що втілює в собі 
безліч релігійних конотацій. Український соці-
олог Олег Козловський влучно підкреслює 
зазначену особливість: «<…> термін «релігійна 
свідомість» виступає окремим випадком свідо-
мості як такої, де предикат «релігійне» мало що 
пояснює в її характеристиках, особливостях, 
функціонуванні, але фіксує лише її змістову 
наповненість. Фактично цей предикат лише 
заднім числом фіксує те, що «релігійною» цю 
свідомість робить «занепокоєність» якимось 
«релігійним» об’єктом, тобто вона визнача-
ється чимось зовні. Аналогічним чином визна-
чалася, наприклад, «специфіка» так званої 
«естетичної», або «етичної», свідомості» (Коз-
ловський, 2007, с. 17). Варто підкреслити, що 
ця особливість проявляється й у контексті того, 
що ми розуміємо під релігійним у принципі. 



59

Існує безліч варіантів дефініції релігії; 
умовно їх можна поділити на два типи: дескрип-
тивні (описові) та сутнісні. Перші зазвичай від-
значають зовнішні характеристики релігії, її 
функціонування та реалізацію в соціумі тощо. 
Сутнісні намагаються виділити основний ком-
понент, що робить релігію унікальною з-поміж 
інших феноменів (іноді й інших релігій). Варто 
підкреслити навмисну умовність зазначеного 
тезису: розуміння дослідником релігії, оче-
видно, ширше за коротке визначення і перебу-
ває в полі галузевої спрямованості, наукових 
інтересів і залежності від наявного емпіричного 
матеріалу; та чи інша ознака релігійності видо-
змінюється в контексті того чи іншого дослід-
ника, що суттєво впливає на подальшу інтер-
претацію. Тому є доречним виділити основні 
перспективи погляду на проблематику дефіні-
ції релігії та релігійної свідомості в зазначе-
ній хронології: соціологічну та психологічну. 
Окремо варто виділити філософську перспек-
тиву, яка вже існувала на той час. 

Питання «Що таке релігія?» було неодно-
разово поставлено багатьма дослідниками 
крізь призму віків, починаючи від античності. 
Наприклад, відомий давньоримський філософ 
Цицерон давав визначення релігії як «покло-
нінню богам» (Цицерон, 2023, с. 363). Його 
визначення цілком логічне, проте аж ніяк не 
розкриває суті релігії – має лише дескриптив-
ний характер. Дана «хвороба» простежується 
й в інших філософів і дослідників, і особливо 
гостро, незважаючи на деяку різноманітність, 
у представників XIX–XX ст.: «Будь-яка релі-
гія є нічим іншим, як фантастичним відобра-
женням тих зовнішніх сил, що володарюють 
над нами в повсякденному житті» (Engels, 
1977, с. 64); антрополог Едвард Тайлор визна-
чав релігію як «віру в надприродних сутностей» 
(Tylor, 1920, с. 15); класичне визначення релігії 
Фр. Шлеєрмахером як «відчуття абсолютної 
залежності» (Schleiermacher, 1893. с. 21); філо-
софське визначення, дане Г. Гегелем: «Релігія – 
це та сфера нашої свідомості, у якій вирішені 
всі загадки світобудови, усунуті всі супереч-
ності глибокої думки, згасає весь біль почуття; 
вона є сферою вічної істини, вічного спокою, 
вічного миру» (Сарапін, 2006, с. 30); соціоло-
гічне визначення хрещеним батьком соціології 
релігії Емілем Дюркгаймом: «Релігія є ціліс-
ною системою вірувань та дій, що належать 

до священного, тобто віддаленим і заборо-
неним речам; вірувань і дій, що об’єднують 
в єдину моральну спільноту, що називається 
Церквою, усіх, хто до неї належить» (Дюрк-
гайм, 2002, с. 12); психологічне визначення, 
подібне до марксистського трактування, дане 
Зігмундом Фройдом: «Суть релігійних уявлень 
є тезиси, висловлювання про факти зовнішньої 
(чи внутрішньої) реальності, які свідчать дещо 
таке, що ми самі не виявляємо і що потребує 
віри» (Freud, 1961, с. 34); формальне визна-
чення, базуючись на предметі психології релі-
гії, запропоноване Вільямом Джеймсом: «<…> 
домовимося під релігією розуміти сукупність 
почуттів, досвіду та дій окремої особистості, 
тому що саме їхнім змістом установлюється її 
відношення до того, що вона вважає за Боже-
ство» (James, 2009, с. 26); інше, подібне до 
Дюркгаймовського, визначення релігії Еріха 
Фромма, полягає в розумінні релігії як «будь-
якої системи переконань і дій, що поділяється 
членами групи, яка дає індивіду орієнтири 
й об’єкт поклоніння» (Fromm, 2001, с. 29). 
Якщо «зрізати кути» і зосередитись на сутті 
питання, то філософська думка у проблематиці 
дефініції релігії розвинулася горизонтально, 
лише окремо описуючі ті чи інші аспекти релі-
гійного буття.

Наведені вище дефініції релігії об’єднує їх 
дескриптивний характер за спробами окреслити 
сутність релігії суто за зовнішніми ознаками. 
Це є корисним у межах підходу порівняльного 
релігієзнавства, проте воно не охоплює гли-
бини й нівелює спроби антропологічно піді-
йти до проблематики релігійності та релігійної 
свідомості. Проте, як зазначає американський 
антрополог Кліффорд Гірц, ідеї, що належать 
даним дослідникам, усе ще становлять основу 
релігієзнавчих і антропологічних досліджень. 
Окремим стовпом тут постає напрям соціології 
релігії: «Ця теоретична спадщина Дюркгайма, 
Вебера, Фройда та Малиновського; яку роботу 
не візьмеш, у кожної виявляється підхід, запо-
зичений в одного чи двох із цих майстрів, з дуже 
незначними поправками другорядного харак-
теру, які більшою мірою пояснюються тим, що 
основоположники завжди мають тенденцію 
перебільшувати, і тим, що з’являється новий 
фактичний матеріал» (Geertz, 1973, с. 87). Інше 
питання полягає в тому, що антропологічний 
аспект і не завжди цікавив дослідників: так, 



60

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

зазначений вище Макс Вебер не вбачав ігно-
рування цього питання проблемою: «Нас тут 
узагалі цікавить не сутність релігії, а умови 
та вплив суспільної діяльності певного типу, 
розуміння якої можливо тільки виходячи із 
суб’єктивних переживань, уявлень і цілей 
окремої особистості – із «сенсу» діяльності, 
бо зовнішній її характер дуже різноманітний» 
(Weber, 1965, с. 1). Проте варто зазначити, що 
акцентуація на зовнішніх чинниках релігії 
характерна для більшості дослідників того часу. 

Як і його колега, Еміль Дюркгайм тради-
ційно вважається одним із родоначальників 
соціології релігії. До його заслуг у контексті 
дефініції релігійності належить запровадження 
структурно-функціонального аналізу як теоре-
тичної моделі, що може обґрунтувати існування 
та функціонування релігії в соціумі та кореля-
цію соціуму з окремим індивідом і навпаки. 
Релігія у структурному викладі розглядається 
як інститут, що виконує функції в суспільстві. 
До їх переліку входять: а) інтеграційна функ-
ція (забезпечує створення та функціонування 
релігійних груп); б) дезінтеграційна (проти-
лежна попередній – роз’єднує індивідів, проте 
це забезпечує її захист, шляхом усунення неба-
жаних компонентів); в) світоглядна (наповнює 
релігійну свідомість потрібними символами, 
задає загальний дискурс мислення). Існування 
релігії в межах функціоналізму пояснюється 
дуже просто: є проблема, яку вирішує та чи 
інша функція, тому релігія існує, бо є на це 
потреба. Незважаючи наа «спокусу» та мінливу 
простоту даного твердження, воно створює 
замкнуте коло, що нівелює змогу встановити 
причинність. Наприклад, існування інтеграцій-
ної функції зумовлюється потребою в консо-
лідації, проте це не пояснює причину, навіщо 
взагалі потрібна консолідація. Це лише можна 
пояснити, вийшовши за рамки даної теорії, 
проте тим самим релігійний інститут прирів-
нюється до будь-якого світського. Якщо про-
вести звичайну аналогію зі світськими інститу-
тами, релігійні, хоч і стають подібними до них, 
проте причина їх створення залишається в рам-
ках функціоналізму, що вже веде до тавтологіч-
ного висновку (причина існування релігійних 
інститутів у тому, що потрібно задовольняти 
релігійні потреби). Дана замкнутість цієї теорії 
не спроможна надати вичерпну дефініцію релі-
гії та релігійної свідомості, хоча її наочність 

стосовно інституціональних і зовнішніх про-
явів релігії може бути корисною. 

Окремо варто зупинитись на наведеній 
вище дефініції, яка була надана родоначаль-
ником психології релігії Вільямом Джеймсом. 
У даному висловлюванні В. Джеймс акцентує 
увагу на особистісному аспекті релігії з низки 
причин. Перша – це обґрунтовано методоло-
гічно, із ціллю окреслити предмет психології 
релігії; друга – хоч і не ставлячи антропологіч-
ного завдання, причину релігійності В. Джеймс 
убачав у ядрі особистості – підсвідомому, 
а воно може виражатись лише через вищезазна-
чені прояви; третє – банально, ХХ ст. є тільки 
початком порушення проблеми дефініції релі-
гії та релігійної свідомості, на той час спосте-
рігався деякий «теоретичний» брак, обмежена 
кількість емпіричного матеріалу. І найголо-
вніше – четверте, що споріднює дослідників 
ХХ ст. та неминуче задає дискурс наступним 
поколінням – прагматична спрямованість за 
аксіологічним чинником. За В. Джеймсом, не 
важливо, як проявляється релігія, не важливо, 
які конотації вона може мати. Критикуючи 
вульгарних матеріалістів того часу, які ототож-
нювали релігію із психічними розладами або 
вважали релігійність наслідком органічних 
проблем – це, на думку В. Джеймса, не відіграє 
жодної ролі, оскільки сама собою наявність 
того, що людина вважає значущим те, що вона 
відносить до релігійного, є вже достатнім для 
того, щоб її вивчати. Тобто лише існування релі-
гії в соціумі варте її дослідження, а якщо брати 
до уваги її вплив, то й поготів. У праці «Різ-
номанітність релігійного досвіду» В. Джеймс 
не надає більш розгорнутого розуміння релі-
гії та релігійної свідомості, проте розширяє їх 
конотаційне поле завдяки проявам релігійного 
досвіду, де окремі з них цілком можна вважати 
унікальними феноменами, які можуть свідчити 
про «унікальність» релігії як самостійної оди-
ниці в межах суспільства, поряд із культурою 
або політикою. Проте через обмежену специ-
фіку емпіричного матеріалу (В. Джеймс описує 
здебільшого свідчення людей, що сповідують 
християнство) його здобутки обмежуються гео-
графічно-культурними чинниками. 

Не менш важливим є підхід психолога релі-
гії Теодора Флурнуа, який повторює питання 
прагматичності, наукової неупередженості 
та предметності психології релігії. Проте він 



61

підходить до питання з іншого боку: «Це обмір-
коване чи несвідоме уникнення проблематики 
трансцендентності (поряд із проблематикою 
дефіцінії – Д. З.) випливає із самих умов існу-
вання психології релігії як позитивної науки. 
Насправді ж цілком зрозуміло, що це була б без-
поворотна її загибель, якщо б вона дозволила 
увести себе у вирій метафізики чи епістемоло-
гії та була б змушена для вивчення релігійних 
явищ доєднатись до тих, хто визнає існування 
Бога, або до тих, хто бачить у цьому лише ілю-
зії суб’єктивної свідомості, чи до тих, хто про-
повідує в цьому питанні обережну нерішучість, 
не говорячи вже про цілу гаму проміжних комп-
ромісів і відтінків» (Flournoy, 2010, с. 3). Тобто 
Т. Флурнуа визнає наявний методологічний 
тупик у розв’язанні цієї проблематики, закли-
кає зосередитись на тих аспектах, які є змога 
дослідити емпірично. Проте Т. Флурнуа не від-
кидає ідею, що в майбутньому це питання може 
бути вирішене, бо «внутрішні процеси наших 
центрів (тобто мозку – Д. З.) не на стільки ясні, 
щоб можна було б з якоююсь вірогідністю 
встановити, що відбувається в голові свяще-
ника, який перебуває в екстазі, чи у грішника 
в мить навернення <…> ми майже вичерпали 
весь цикл наявних у наш час можливостей» 
(Flournoy, 2010, с. 11). Т. Флурнуа надає неаби-
якого значення біологічним характеристикам 
особистості, яка є свідком того або іншого релі-
гійного досвіду, бо вважає релігійність біоло-
гічною потребою людини, що ніяк не відрізня-
ється від інших психічних або соціальних. 

Окрім цього, розглянутий часовий проміжок 
характеризується також увагою до зазначеної 
проблематики з боку філософії релігії, а пізніше 
й феноменології релігії. Найбільш популярний 
представник даної стезі – Рудольф Отто. На 
відміну від інших представників, Р. Отто нама-
гається віднайти ядро релігійності – те, що 
робить релігію релігією незалежно від зовніш-
ніх форм. Він виділяє категорію «священного» 
за основу: «Те, про що піде в нас мова і що 
ми намагаємось якоюсь мірою передати, тобто 
дати відчути, живе в усіх релігіях як справжнє 
їхнє внутрішнє ядро, без якого вони взагалі б 
не були релігіями <…>безумовно, у всіх трьох 
мовах воно перекладається як «благо», чи добро 
як таке, тобто на найвищому ступені розвитку 
та зрілості ідеї, а тому ми перекладаємо це як 
священне» (Otto, 1924, с. 5). Феноменологічно 

підійшовши до вирішення проблематики, 
Р. Отто вводить окреме поняття «нумінозне» як 
уточнююче, бо сам термін «священне» раціо-
налістично викривлює сутність, оскільки додає 
моральний компонент. 

Також детального опису потребує розуміння 
релігії австрійським психологом Зігмундом 
Фройдом. Загалом, проблематику релігійності 
З. Фройд найкраще розкриває у праці «Май-
бутнє однієї ілюзії». Релігія працює в тісному 
взаємозв’язку з культурою, яка є головним 
коригуючим чинником суспільства: об’єднує 
людей у групи, формує в них уявлення про 
мораль і базові норми поведінки в соціумі; 
надає «арсенал» для взаємодії й опису навко-
лишнього середовища. З. Фройд виділяє три 
головні функції релігії: «Боги зберігають своє 
трояке завдання: нейтралізують жах перед 
природою, примиряють із грізним роком, які 
виступають передусім в образі смерті, і наго-
роджують за страждання та втрати, що випа-
дають на долю людини в культурній спільноті» 
(Freud, 1961, с. 24). Тобто релігія є інструмен-
том для зумовлення екзистенційних проблем, 
а також інструментом для обґрунтування функ-
ціонування зовнішніх явищ із боку природи. 
Окрім цього, як було зазначено вище, релігія 
у взаємозв’язку з культурою формує моральні 
якості, які не тільки сприяють вирішенню 
зумовлених проблем, але й загалом створюють 
етично-психологічний портрет особистості для 
реалізації в культурно-соціальному просторі. 
На думку З. Фройда, релігія є деяким тим-
часовим рішенням зазначених проблем, вони 
поступово заміщуються світськими аналогами 
(наприклад, навколишні явища вже здатна 
обґрунтувати наука). Також важливо зазначити, 
що З. Фройд, на відміну від більшості дослід-
ників розглянутого періоду, не оминає антро-
пологічну проблематику, пояснює причину 
виникнення релігій. За З. Фройдом, релігійні 
уявлення з’являються у процесі антропомор-
фізації сил природи, а власне процес антропо-
морфізації походить від відносин із батьками 
у глибокому дитинстві: амбівалентне відчуття 
страху та безпеки, покори й умовної свободи, 
помірний інфантилізм знаходять своє відо-
браження у ставленні до богів і зумовлюють 
психологічний портрет віруючого. Проте, як 
було частково окреслено, таке ставлення посту-
пово видозмінюється протягом віків через 



62

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

паралельний розвиток світських наук, що вті-
люється у видозміні релігійної картини. 

Висновки. Наведені вище приклади зага-
лом репрезентують характерність поглядів на 
проблематику дефініції релігії та релігійності 
серед дослідників XIX – першої половини  
ХХ ст. Головна риса всіх теорій полягає у функ-
ціональній дефініції феномену; питання сут-
ності релігії (що саме надає релігійний «харак-
тер») описано здебільшого тавтологічно; 
в інших випадках описано поверхнево, або ж 
узагалі навмисно уникнуто. Це саме стосується 
й антропологічної проблематики: передумови 
виникнення як, власне, і виникнення релігії 
майже не описано. Проблематика різноманіт-
ності релігійних течій також залишається від-
критою; варто підкреслити, що основу емпі-
ричного матеріалу здебільшого становлять 

християнські вчення (як основний приклад) 
та первісні релігійні вірування (як альтернатив-
ний), що зумовлює деяку географічну та хро-
нологічну обмеженість. Іншою характерною 
ознакою є соціологічна парадигма, що сфор-
мувала перспективу розуміння релігії як соціо-
логічного феномену. Ця парадигма зберігається 
дотепер: структурно-функціональна теорія 
релігії все ще залишається ледь не єдиною під 
час формування навчальних посібників і курсів 
із релігієзнавства. 

Незважаючи на наявні недоліки, напрацю-
вання дослідників зазначеного періоду мали 
велике значення для розвитку сучасних напря-
мів релігієзнавства; на їх перетинах і сформува-
лась відносно нова галузь – антропологія релігії, 
завданням якої і є відповідь на найважливіше 
питання релігієзнавства: «Що таке релігія?». 

Список використаних джерел:
Дюркгайм, Е. (2002). Первісні форми релігійного життя: Тотемна система в Австралії / пер. із фр. Г. Філіпчук, 

З. Борисюк. Київ: Юніверс. 423 с. 
Козловський, О. (2007). Релігійна свідомість і релігійні практики населення сучасної України як предмет 

соціально-філософського аналізу. URL: https://i-soc.com.ua/assets/files/library/kozlovski.pdf (дата звернення: 
08.10.2024).

Сарапін, О. (2006). Логіка викладу Геґелем змісту релігії: задум та особливості його реалізації (за матеріа-
лами «Лекцій з філософії релігії»). URL: https://ekmair.ukma.edu.ua/server/api/core/bitstreams/5b8ebf9a-a72c-4640-
ada3-1c001ced9129/content (дата звернення: 16.10.2024). 

Цицерон, М.Т. (2023). Про закони. Про державу. Про богів / пер. з латини В. Литвинова. Київ: Апріорі. 392 с.
Boyer, P. (2001). Religion Explained: The Human Instincts That Fashion Gods, Spirits and Ancestors. New York: 

Basic Books. 383 p. 
Engels, F. (1977). Anti-Dühring. Herr Eugen Dühring’s Revolution in Science. URL: https://archive.org/details/

antiduhring/page/n3/mode/2up (дата звернення: 16.10.2024).
Flournoy, T. (2010). Les Principes De La Psychlogie Religieuse. Whitefish: Kessinger Publishing. 28 p.
Freud, Z. (1961). The Future of an Illusion. URL: https://ia802907.us.archive.org/17/items/SigmundFreud/

Sigmund%20Freud%20%5B1927%5D%20The%20Future%20of%20an%20Illusion%20%28James%20Strachey%20
translation%2C%201961%29.pdf (дата звернення: 18.10.2024).

Fromm, E. (2001) Psychoanalysis and Religion. Review by Kim Han-Kyung. URL: https://people.bu.edu/wwildman/
relexp/reviews/review_fromm01.htm (дата звернення: 16.10.2024).

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. URL: https://cdn.angkordatabase.asia/libs/docs/clifford-geertz-the-
interpretation-of-cultures.pdf (дата звернення: 12.10.2024). 

James, W. (2009). The Varieties of Religious Experience: a Study in Human Nature. URL:  
https://csrs.nd.edu/assets/59930/williams_1902.pdf (дата звернення: 16.10.2024).

Otto, R. (1924). The Idea of the Holy. URL: https://ia902901.us.archive.org/8/items/in.ernet.dli.2015.22259/2015.22259.
The-Idea-Of-The-Holy.pdf (дата звернення: 17.10.2024). 

Raymond F. Paloutzian, Crystal L. Park. Handbook of the Psychology of Religion and Spirituality. New York: The 
Guilford Press, 2005. 590 p.

Schleiermacher, F. (1893). On Religion: Speeches to Its Cultured Despisers. URL: https://www.ccel.org/ccel/s/
schleiermach/religion/cache/religion.pdf (дата звернення: 16.10.2024). 

Turner, J. (1974). The Structure of Sociological Theory. Homewood, Illinois: The Dorsey Press. 560 p. 
Tylor, E. (1920). Primitive culture. Research into the development of mythology, philosophy, religion language, art, 

and custom. URL: https://www.gutenberg.org/cache/epub/70458/pg70458-images.html (дата звернення: 07.10.2024). 
Weber, M. (1965). The Sociology of Religion. URL: https://archive.org/details/in.ernet.dli.2015.6718/mode/2up (дата 

звернення: 16.10.2024).



63

References:
Diurkhaim, E. (2002). Pervisni formy relihiinoho zhyttia: Totemna systema v Avstralii / per. iz fr. H. Filipchuk, 

Z. Borysiuk. [The elementary forms of religious life: Totem system in Australia]. Kyiv: Yunivers. 423 p. [in Ukrainian].
Kozlovskyi, O. (2007). Relihiina svidomist i relihiini praktyky naselennia suchasnoi ukrainy yak predmet sotsialno-

filosofskoho analizu [Religious consciousness and religious practices of modern Ukraine’s people as subject of social-
philosophy analysis]. Retrieved from: https://i-soc.com.ua/assets/files/library/kozlovski.pdf [in Ukrainian].

Sarapin, O. (2006). Lohika vykladu Hegelem zmistu relihii: zadum ta osoblyvosti yoho realizatsii (za materialamy 
“Lektsii z filosofii relihii”) [Hegel’s logic of interpretation content of religion: idea and specifics of its realization (due 
to materials of “Lections about philosophy of religion”)]. Retrieved from: https://ekmair.ukma.edu.ua/server/api/core/
bitstreams/5b8ebf9a-a72c-4640-ada3-1c001ced9129/content [in Ukrainian].

Tsitseron, M.T. (2023). Pro zakony. Pro derzhavu. Pro bohiv / per. z latyny V. Lytvynova. [About law. About 
government. About gods]. Kyiv: Apriori. 392 p. [in Ukrainian].

Boyer, P. (2001). Religion Explained: The Human Instincts That Fashion Gods, Spirits and Ancestors. New York: 
Basic Books. 383 p. [in English].

Engels, F. (1977). Anti-Dühring. Herr Eugen Dühring’s Revolution in Science. Retrieved from:  
https://archive.org/details/antiduhring/page/n3/mode/2up [in English].

Flournoy, T. (2010). Les Principes De La Psychlogie Religieuse. [Principles of Psychology of Religion]. Whitefish: 
Kessinger Publishing. 28 p. [in French]. 

Freud, Z. (1961). The Future of an Illusion. Retrieved from: https://ia802907.us.archive.org/17/items/SigmundFreud/
Sigmund%20Freud%20%5B1927%5D%20The%20Future%20of%20an%20Illusion%20%28James%20Strachey%20
translation%2C%201961%29.pdf [in English].

Fromm, E. (2001) Psychoanalysis and Religion. Review by Kim Han-Kyung. Retrieved from:  
https://people.bu.edu/wwildman/relexp/reviews/review_fromm01.htm. 

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. Retrieved from: https://cdn.angkordatabase.asia/libs/docs/clifford-
geertz-the-interpretation-of-cultures.pdf [in English].

James, W. (2009). The Varieties of Religious Experience: A Study in Human Nature. Retrieved from:  
https://csrs.nd.edu/assets/59930/williams_1902.pdf [in English].

Otto, R. (1924). The Idea of the Holy. Retrieved from: https://ia902901.us.archive.org/8/items/in.ernet.
dli.2015.22259/2015.22259.The-Idea-Of-The-Holy.pdf [in English].

Paloutzian R., Park, C. (2005). Handbook of the Psychology of Religion and Spirituality. New York: The Guilford 
Press. 590 p. [in English].

Schleiermacher, F. (1893). On Religion: Speeches to Its Cultured Despisers. Retrieved from: https://www.ccel.org/
ccel/s/schleiermach/religion/cache/religion.pdf [in English].

Turner, J. (1974). The Structure of Sociological Theory. Homewood, Illinois: The Dorsey Press. 560 p. [in English].
Tylor, E. (1920). Primitive culture. Research into the development of mythology, philosophy, religion language, art, 

and custom. Retrieved from: https://www.gutenberg.org/cache/epub/70458/pg70458-images.html [in English].
Weber, M. (1965). The Sociology of Religion. Retrieved from: https://archive.org/details/in.ernet.dli.2015.6718/

mode/2up [in English].



64

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

УДК 2-184.2/.3:004.8
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.8

Лавинюкова Анна-Валерія Робертівна,
аспірант кафедри релігієзнавства 

Київського національного університету імені Тараса Шевченка
orcid.org/0000-0002-5380-4067

Annlav@ukr.net
 

МОЖЛИВОСТІ ШТУЧНОГО ІНТЕЛЕКТУ  
У ВИВЧЕННІ РЕЛІГІЙНОГО ДОСВІДУ

Статтю присвячено питанням співвідношення релігійного досвіду та штучного інтелекту (далі – ШІ) 
та потенційним можливостям ШІ в дослідженні релігійного досвіду. Розглянуто та проаналізовано два мож-
ливі варіанти взаємодії штучного інтелекту та релігійного досвіду, серед яких першим є можливість симу-
ляції релігійного досвіду за допомогою технології штучного інтелекту, а саме те, що ШІ може детально 
проаналізувати емоції людини й на основі цієї інформації динамічно адаптувати візуальний та аудіальний 
контент для посилення певних емоційних станів. Схожі дослідження вже проводили й із цієї тематики є як 
практичні кейси (проєкт «Шолом Бога»), так і часткове теоретичне осмислення (роботи Томаса Метцінгера). 
Зазначається, що, з одного боку, це може негативно вплинути на сприйняття феномену релігійного досвіду, 
посприяти звуженню трактування та механічному уявленню про це явище.

На нашу думку, іншим варіантом є потенційна можливість використовувати ШІ для аналізу та інтерпрета-
ції релігійного досвіду людини. З вищезгаданої здатності штучного інтелекту аналізувати й використовувати 
одночасно великі масиви даних він може допомогти розшифрувати почуття людини та сприяти їх глибшому 
розумінню. На цій основі вже на сьогодні маємо приклади створення тематичних мобільних застосунків 
(FaithGpt) та висвітлення цієї теми в роботах науковців (Марк Вернон, Ервін Рімбан). На основі аналізу оби-
двох можливих шляхів розвитку подій у висновку виокремлено потенційно позитивні та негативні моменти 
взаємодії штучного інтелекту й релігійного досвіду. Серед позитивних указано на адаптивність, неуперед-
женість та здатність ШІ оперувати великою кількістю даних з різних галузей і джерел.

Але навіть такі серйозні переваги не здатні перекрити необхідності використовувати критичне мислення, 
експертну інтерпретацію та етичний підхід у процесі дослідження й оцінюванні його результатів.

Ключові слова: релігійний досвід, релігійна віра, штучний інтелект, релігійна безпека, духовність.

Lavyniukova Anna-Valeriia,
Postgraduate Student at the Department of Religious Studies

Taras Shevchenko National University of Kyiv 
orcid.org/0000-0002-5380-4067 

annlav@ukr.net

POSSIBILITIES OF ARTIFICIAL INTELLIGENCE  
IN THE STUDY OF RELIGIOUS EXPERIENCE

The article is devoted to the issue of the correlation between religious experience and artificial intelligence (AI) 
and the potential of AI in the study of religious experience. Generative artificial intelligence is already widely used 
in the field of religion, it helps to write sermons, and neural networks are implanted in temple statues. In 2020, 
the Vatican organised a conference attended by representatives of the most advanced technology companies such as 
IMB, Microsoft, FAO, and together with representatives of the Vatican and the government, they created and signed 
a document called Rome call for AI ethics, which refers to an ethical approach to the use of AI and emphasises 
the need for companies and governments to be extremely responsible for the creation and use of such technologies. 
All these facts emphasise the seriousness and importance of scientific understanding of this issue.

In this article, we have considered two possible options for the interaction between artificial intelligence 
and religious experience, the first of which is the possibility of simulating religious experience using artificial 
intelligence technology, namely that AI can analyse human emotions in detail and, based on this information, 
dynamically adapt visual and audio content to enhance certain emotional states. It sounds quite fantastic, but in 
practice, it is no longer impossible given the amount of information that modern AI operates with. 



65

The second option, in our opinion, is the potential to use AI to analyse and interpret a person's religious experience. 
Given the aforementioned ability of artificial intelligence to use and analyse huge amounts of data simultaneously, it 
can help decipher human feelings and contribute to their deeper understanding. 

Based on the analysis of both possible scenarios, the article identifies potentially positive and negative aspects 
of the interaction between artificial intelligence and religious experience.

Key words: religious experience, religious faith, artificial intelligence, religious security, spirituality.

Вступ. Постановка проблеми. Значні 
досягнення в обчислювальній потужності 
та алгоритмах машинного навчання дали змогу 
створювати більш складні та ефективні сис-
теми ШІ, а величезні обсяги цифрових даних 
стали доступними для навчання моделей ШІ, 
що покращило їх продуктивність. Розвиток 
цієї технології значно стимулювався через 
усвідомлення його надзвичайного економіч-
ного потенціалу, у результаті штучний інтелект 
нині активно застосовують у найрізноманіт-
ніших галузях – від персональних асистентів 
до медичної діагностики, до того ж схоже, що 
перелік сфер та можливих шляхів застосування 
ШІ лише розширюватиметься. Релігія як сфера 
людської діяльності не стала винятком, її також 
торкнулася поява цієї технології. Промовистим 
є факт, що у 2020 році Ватикан організував кон-
ференцію, у якій брали участь представники 
найбільш технологічних компаній, таких як 
IMB, Micrоsoft, FAO, і спільно з представни-
ками Ватикану та уряду вони створили й під-
писали документ під назвою «Rome call for AI 
ethics» (The Call for AI Ethics, 2020), у якому 
йдеться про етичний підхід до використання 
ШІ і наголошується на необхідності винятково 
відповідального ставлення до таких техноло-
гій. Релігійні мислителі та діячі зараз активно 
обговорюють, осмислюють, а подеколи й засто-
совують ШІ. Й одним із найбільш цікавих 
та неоднозначних векторів дискусії про співвід-
ношення релігії та штучного інтелекту є спів-
відношення ШІ й релігійного досвіду людини.

Аналіз досліджень і публікацій. Тема 
залучення штучного інтелекту в різноманітні 
аспекти нашого життя сьогодні становить нау-
ковий інтерес для дослідників із надзвичайно 
широкого спектра галузей. International Society 
for Science and Religion (ISSR) організували 
проєкт, у якому брали участь, зокрема, науковці, 
що розробляють проблематику впливу штуч-
ного інтелекту на духовність та релігію, серед 
них Марк Вернон (Vernon, 2023), що займається 
питаннями духовного інтелекту та впливу на 
нього ШІ. Також свідчення на дотичну тематику 

містяться в роботах філософа Томаса Метцін-
гера (Metzinger, 2018) з університету Майнца, 
де він розглядає питання свідомості в контексті 
віртуальної реальності. Інше ґрунтовне дослі-
дження про можливий вплив штучного інте-
лекту на духовність міститься в роботах Ервіна 
Рімбана (Rimban, 2024). 

Мета дослідження – аналіз та висвітлення 
поточного стану цієї теми, а також окреслення 
можливих шляхів застосування штучного інте-
лекту для вивчення та інтерпретації релігійних 
переживань.

Виклад основного матеріалу. Релігія 
є одним із найдавніших та найбільш догма-
тично зумовлених феноменів в історії людства, 
проте нині ми стали свідками того, як навіть 
крізь сформований попередніми тисячоліттями 
потужний масив релігійного комплексу проби-
ваються елементи технологій які, на перший 
погляд, майже неможливо поєднати з традицій-
ним та усталеним поняттям про релігію. «Гене-
ративний ШІ допомагає писати проповіді для 
християнських, мусульманських та юдейських 
служителів: духовенство ШІ-зується разом 
з політиками, юристами та маркетологами, які 
на повну користуються генеративними техно-
логіями. У деяких питаннях духовенство йде 
навіть далі, наприклад, розвіртуалізовує штуч-
ний інтелект, заселяючи нейромережі в церковні 
статуї» (Жданов, 2023) – цим описом можна 
коротко описати ступінь залученості штучного 
інтелекту у сферу релігії. Насамперед зазна-
чимо, що ми вкладаємо в термін «штучний інте-
лект» (далі – ШІ) у межах цього дослідження. 
Термін «штучний інтелект» ще в 1956 році ввів 
професор Дартмутського коледжу Джон Мак-
карті, коли очолив невелику команду вчених, 
щоб визначити, чи можуть машини вчитися, 
як діти, методом спроб та помилок, урешті 
розвинувши формальне мислення. Фактично 
проєкт базувався на намірі з’ясувати, як зму-
сити машини використовувати мову, абстрактні 
форми, розв’язувати ті проблеми, які зазвичай 
вирішують люди, та вдосконалюватися. «Штуч-
ний інтелект – це здатність машин виконувати 



66

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

завдання, які зазвичай вимагають людського 
інтелекту, як-от візуальне сприйняття, розпіз-
навання мови, ухвалення рішень і мовний пере-
клад» (Штучний інтелект (ШІ) – що це таке, як 
працює і навіщо потрібен., б. д.) – це визначення 
є актуальним і вичерпним. ШІ тепер використо-
вують чи принаймні теоретично можуть вико-
ристовувати в багатьох аспектах релігійного 
життя людини. Він може писати проповіді, 
є ідея створити персонального ШІ-духовника, 
можливо змінити способи проведення релі-
гійних служб, навчання та комунікації або ШІ 
може навіть стимулювати появу нових форм 
духовності та релігійних рухів. Але чи здатен 
ШІ вплинути на «серце» релігії, яке забезпечує 
функціонування її як системи та зумовлює існу-
вання релігійної віри? Інакше кажучи, чи може 
ШІ продукувати релігійний досвід?

Терміном «релігійний досвід» позначають 
«суб’єктивні переживання людиною «зустрічі 
з Богом (Абсолютом)» (Предко, 2021), він є чин-
ником формування в людини релігійної віри 
та світогляду. У контексті цього дослідження 
надзвичайно важливим є те, що такий досвід 
є особистим, суб’єктивним, а отже таким, 
який надзвичайно важко або навіть немож-
ливо відтворити за допомогою сторонніх засо-
бів. Засновник концепту релігійного досвіду – 
Вільям Джеймс наполягав (James, 1902/2009) 
на цінності особистого релігійного досвіду на 
противагу традиційним, інституційним фор-
мам релігії і такий погляд на релігійний досвід 
трапляється в більшості дослідників цієї тема-
тики. Важливо закцентувати, що розгортання 
релігійного досвіду відбувається в площині 
«людина – Абсолют», що й робить цей досвід 
цінним. Додаткові елементи в такому разі неми-
нуче зруйнують як процес набуття досвіду, так 
і те, що з нього постає. 

Першим з аспектів можливого співвід-
ношення штучного інтелекту та релігійного 
досвіду є ймовірність створення симуляції 
релігійного досвіду за допомогою технології 
штучного інтелекту. Наприклад, ШІ може вико-
ристовувати техніки впливу на емоції людини, 
чим створювати відчуття благоговіння, транс-
цендентності чи єднання з божеством. Поєд-
нання технологій аналізу емоцій та адаптив-
ного контенту в такому разі може призвести 
до стану, максимально наближеного до стану 
єднання індивіду з Абсолютом. Для цього ШІ 

може використати камери, датчики та алго-
ритми для розпізнавання емоційного стану 
людини за виразом обличчя, тоном голосу, сер-
цевим ритмом і на основі даних такого аналізу 
динамічно адаптувати візуальний та аудіаль-
ний контент для посилення певних емоцій-
них станів. На практиці це б могла бути більш 
розвинена VR-технологія, тобто технологія 
віртуальної дійсності, що містить також тех-
нології ШІ. Деякі дослідження на тему вза-
ємодії VR-технологій, які ставлять запитання 
про можливість утворення й функціонування 
досвіду (зокрема, релігійного) за допомогою 
технологій доповненої реальності. Профе-
сор університету Майнца, німецький філософ 
Томас Метцінгер, який досліджував питання 
співвідношення VR-технологій та філософії 
у своїй статті «Why is virtual reality interesting 
for philosophers?» зазначає, зокрема, що «тепер 
релігійна свідомість не лише соціально та куль-
турно вкорінена, а й піддається впливу техно-
логічної галузі, яка швидко набуває автоном-
ної динаміки та щоразу нових властивостей. 
У цьому сплетінні свідомість, що шукає транс-
цендентності та технології, безумовно, впли-
вають одне на одного способами, які ми тільки 
починаємо розуміти, і релігійна практика у VR 
може бути одним із таких способів» (Metzinger, 
2018, p. 15). У цій праці автор не виключає 
можливість значного впливу цих технологій на 
релігійну віру та практики, проте йдеться про 
використання таких технологій як допоміжного 
інструмента для дослідників і не розглядається 
потенційна можливість їх широкого поши-
рення. 

Дослідження щодо симуляції релігійного 
досвіду за допомогою штучного інтелекту є від-
носно новою та дискусійною сферою. Однак 
є деякі проєкти та дослідження, які торкаються 
цієї теми й могли б значно розвинутися за 
більшої інтеграції ШІ. Прикладом такого про-
єкту є «Шолом Бога». У 1980-х рр. канадський 
нейробіолог М.  Персінгер винайшов «Шолом 
Бога» (Persinger, 1983), який, як стверджує вче-
ний, допомагає симулювати релігійний досвід, 
впливаючи магнітними полями на тім’яну час-
тину мозку або, як зазначає у своїй монографії 
Денис Предко, «простіше кажучи, якщо сти-
мулювати праву півкулю мозку (розташування 
емоцій) у зоні, яка, як передбачається, відпо-
відає за самосвідомість, а потім ліву півкулю 



67

(розташування мови), про яке говорять, що 
воно викликає це відчуття сутності, якої не 
існує, то мозок згенерує так звану відчувальну 
присутність» (Предко, 2018, с. 45). І хоча став-
лення до цього дослідження не є однозначним 
серед наукової спільноти, ми все ж можемо 
припустити, що застосування ШІ в такого роду 
дослідженнях могло б посприяти створенню 
більш складних симуляцій завдяки здатності 
штучного інтелекту оперувати великими маси-
вами інформації та систематизувати її. Осо-
бливо в цьому дослідженні могла б відіграти 
важливу роль здатність ШІ аналізувати дані 
нейровізуалізації (fMRI, EEG) для виявлення 
закономірностей в активності мозку під час 
медитації, молитви чи інших духовних практик 
і виявлення нейронних корелятів релігійного 
досвіду. Але навіть теоретична можливість 
продукувати штучно створені релігійні пере-
живання зразу викликає дискусію про етич-
ність такої технології. Потенційна доступність 
має серйозний ризик психологічної залежності 
від штучно створених емоційних станів і може 
призвести до зловживання останніми, що, безу-
мовно, чинитиме негативний вплив на психічне 
здоров’я людини. Також у такому разі є ризик 
надмірного спрощення або механізації розу-
міння духовного досвіду й постане питання 
цінності автентичного релігійного досвіду. Як 
зазначав Жан Бодріяр у своїй праці, присвяче-
ній симулякрам, «вдавання, чи дисимуляція, 
лишають незайманим принцип реальності: різ-
ниця завжди зрозуміла, вона лише прихована. 
Симуляція ж ставить під сумнів різницю між 
“істинним” і “хибним”, між “реальним” і “уяв-
ним”» (Бодріяр, 2004, с. 8). Технології можуть 
створювати сильні емоційні реакції, але вони не 
можуть замінити глибину справжнього релігій-
ного досвіду, який часто базується на особис-
тій вірі, культурному контексті та життєвому 
досвіді. ШІ потенційно може зробити симульо-
ваний релігійний досвід більш доступним, але 
він точно не здатен замінити богоспілкування 
з його глибиною особистого духовного пережи-
вання людини.

Тож, як ми переконалися, на сьогодні 
ми бачимо можливість утворити альтернативні 
шляхи набуття симуляції релігійного досвіду, 
що не становить конкуренції чи загрози для 
автентичного релігійного досвіду людини. 
Є інша можливість використовувати технології 

ШІ в цьому контексті, а саме йдеться про аналіз 
та інтерпретацію релігійного досвіду за допо-
могою ШІ. Результати інтерпретації релігій-
ного досвіду є предметом вивчення для науков-
ців з багатьох гуманітарних галузей, зокрема 
можна говорити, що якісно інтерпретований 
релігійний досвід міг би становити науковий 
інтерес для релігієзнавців, психологів, соціо-
логів, антропологів та істориків. Використання 
технологій штучного інтелекту могло б значно 
допомогти в аналізі та інтерпретації релігійного 
досвіду, тому що ця технологія робить мож-
ливим аналіз одночасно величезного масиву 
інформації, у нашому випадку це означає, що 
ШІ може обробляти значні масиви текстів, опи-
сів релігійного досвіду з різних джерел та епох. 
Як наслідок, є шанс виявлення патернів і тен-
денцій, які можуть бути непомітні при залученні 
меншої кількості матеріалу. Оперування вели-
кими масивами інформації дає змогу здійсню-
вати також текстовий аналіз задля виявлення 
ключових тем, емоційного забарвлення й лінг-
вістичних особливостей в описах релігійного 
досвіду. Інтерпретовані релігійні переживання 
здатні допомогти людині зрозуміти та контек-
стуалізувати свій релігійний досвід. Це над-
звичайно важливо, адже так майже невловимі 
відчуття набувають структури та значення, як 
наслідок, призводять до усвідомленої рефлек-
сії та сприйняття більшого спектра релігійних 
почуттів. Загалом, інтерпретований релігійний 
досвід є більш якісним та, як наслідок, цінним 
для індивіда, він цілком може сприяти глиб-
шому самопізнанню та духовному розвитку 
особистості. Крім того, до інтерпретованого 
релігійного досвіду можливо застосувати кри-
тичний аналіз, який, з одного боку, посприяє 
його осмисленню, з іншого – може убезпечити 
людину від маніпуляцій чи самонавіювання. 
Як зазначає у своєму дослідженні Ервін Рім-
бан, «надаючи персоналізовані рекомендації, 
засновані на переконаннях, практиках і досвіді 
людини, ШІ може покращити духовні практики 
та полегшити саморефлексію. Завдяки викорис-
танню контенту, створеного штучним інтелек-
том, люди можуть досліджувати різні духовні 
традиції, брати участь у керованих медитаціях 
й отримувати ідеї, адаптовані до їх конкретної 
духовної подорожі» (Rimban, 2024, p. 6). 

Сьогодні вже є приклади розроблених засто-
сунків із технологією генеративного штучного 



68

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

інтелекту, які націлені на покращення, персо-
налізацію та відстеження духовного досвіду 
людей. Одним із них, наприклад, є FaithGPT. Роз-
робники цього застосунку стверджують, що він 
є містком між сучасними технологіями та вічною 
біблійною мудрістю, а в контексті нашого дослі-
дження хочеться виокремити той факт, що цей 
застосунок має функцію аналізу та інтерпрета-
ції обраних вами частин Біблії, зокрема й тих, 
які торкаються теми релігійного досвіду. Також 
цей застосунок пропонує інструмент під назвою 
«Таймер для керованої біблійної медитації», за 
допомогою якого користувач може вибрати вірш 
чи частину з Писання, завести таймер на пев-
ний проміжок часу та зосередитися на читанні 
й рефлексії над вибраним уривком. Крім того, 
ШІ може допомогти вибрати звуки, якими ви 
хотіли б супроводжувати свою медитацію. Якщо 
в процесі чи після медитації вам спала якась 
думка – можете записати її тут же в застосунку. 
«Роздуми над Писанням – це не просто розу-
мова вправа; це духовна дисципліна, яка відкри-
ває наші серця та розум для Божої присутності, 
дозволяючи Його Слову змінити нас зсередини» 
(Finding Stillness in the Storm: A Guide to Scripture 
Meditation, n. d.) – зазначено в описі до цієї функ-
ції. Такий кейс є прикладом того, як застосунок 
з технологією генеративного штучного інтелекту 
може допомогти людині систематизувати, якісно 

покращити та місцями значно персоналізувати 
власний духовний шлях.

Висновки. Можна констатувати факт, що на 
сьогодні, говорячи про дослідження релігійного 
досвіду за допомогою ШІ, бачимо утворення 
кореляційного зв’язку між поняттями релігій-
ного досвіду та штучного інтелекту, проте різ-
няться думки й прогнози науковців стосовного 
того, є ця кореляція позитивною чи негативною. 
З одного боку, використання штучного інте-
лекту задля дослідження релігійного досвіду, 
безумовно, має низку значних переваг, серед 
яких: можливість ШІ використовувати величезні 
обсяги даних з різних джерел та галузей, вико-
нувати мультимодальний аналіз заданої про-
блеми, отримати більш неупереджені результати 
в дослідженні. Вагомим аргументом є й адап-
тивність ШІ, тобто певні моделі ШІ можуть бути 
адаптовані під конкретні дослідницькі завдання.

До того ж необхідно зазначити, що ці переваги 
хоч і є значними, однак не замінюють необхідності 
критичного мислення, експертної інтерпретації 
та етичного розгляду в дослідженні релігійного 
досвіду. ШІ варто розглядати як потужний інстру-
мент, що доповнює, а не замінює традиційні методи 
дослідження в релігієзнавстві та має використову-
ватися в поєднанні з людською експертизою, куль-
турною чутливістю та етикою дослідження для 
досягнення повного розуміння релігійного досвіду.

Список використаних джерел:
Бодріяр, Ж. (2004). Симулякри і симуляція (В. Ховхун, Пер.). Соломії Павличко «Основи».
Жданов, С. (2023, 8 червня). Польські церкви та буддійські храми почали використовувати штучний інтелект. 

але, здається, сам ШІ перетворюється на окрему релігію. URL: https://zaborona.com/polski-czerkvy-ta-buddijski-
hramy-pochaly-vykorystovuvaty-shtuchnyj-intelekt/

Предко, Д. Є. (2018). Релігійні почуття: сутність та особливості прояву. Вадекс.
Предко,  О.  І. (2021, 22 квітня). Релігійний досвід URL: https://vue.gov.ua/Релігійний_досвід#.D0.9E.D1.81.

D0.BD.D0.BE.D0.B2.D0.BD.D1.96_.D0.BF.D1.96.D0.B4.D1.85.D0.BE.D0.B4.D0.B8
Штучний інтелект (ШІ) – що це таке, як працює і навіщо потрібен.  (б.  д.). Termin Ua. URL:  

https://termin.in.ua/shtuchnyy-intelekt/
Alkhouri, K. (2024). The Role of Artificial Intelligence in the Study of the Psychology of Religion. Religions, 15(3).  

https://doi.org/10.3390/rel15030290
Finding Stillness in the Storm: A Guide to Scripture Meditation. (б. д.). Faithgpt.io. URL: https://www.faithgpt.io/

tools/scripture-meditation-timer
James,  W. (2009).  The Varieties Of Religious Experience: A Study In Human Nature. CreateSpace Independent 

Publishing Platform. (Original work published 1902)
Kovalenko,  A.  Y. (2024). ARTIFICIAL INTELLIGENCE AND SPIRITUALITY: CHALLENGES 

AND THREATS. Духовність особистості: методологія, теорія і практика,  109(2), 77–86.  
https://doi.org/10.33216/2220-6310/2024-109-2-77-86

Metzinger,  T. (2018). Why Is Virtual Reality Interesting for Philosophers?  Front. Robot. AI, (5), 2–30.  
https://doi.org/10.3389/frobt.2018.00101

Persinger,  M. (1983). Religious and Mystical Experiences as Artifacts of Temporal Lobe Function: A General 
Hypothesis. Sage journals, 57(3). URL: https://journals.sagepub.com/doi/10.2466/pms.1983.57.3f.1255



69

Rimban, E. (2024). Spiritual Journeys in the Age of Artificial Intelligence: Exploring Existentialism, Ethical Dilemmas, 
and Transformative Growth. Cagayan State University Andrews Campus; Cagayan State University – College of Allied 
Health Sciences, 1–24. https://doi.org/10.2139/ssrn.4762356

The Call for AI Ethics. (2020). RenAIssance foundation. URL: https://www.romecall.org/the-call/
Vernon,  M. (2023). AI and Spiritual Intelligence. Beshara Magazine. URL: https://www.markvernon.com/ai-and-

spiritual-intelligence

References:
Baudrillard, J. (2004). Symuliakry i symuliatsiia [Simulacress et simulation] (V. Hovhun, Trans.). Solomii Pavlychko 

“Osnovy” [in Ukrainian].
Zhdanov, S. (2023, 8 June). Polski tserkvy ta buddiiski khramy pochaly vykorystovuvaty shtuchnyi intelekt. ale, 

zdaietsia, sam ShI peretvoriuietsia na okremu relihiiu [Polish churches and Buddhist temples have started using artificial 
intelligence. but it seems that AI itself is turning into a separate religion]. Retrieved from: https://zaborona.com/polski-
czerkvy-ta-buddijski-hramy-pochaly-vykorystovuvaty-shtuchnyj-intelekt/ [in Ukrainian].

Predko, D. (2018). Relihiini pochuttia: sutnist ta osoblyvosti proiavu. [Religious feelings: essence and features of 
manifestation]. Vadex. [in Ukrainian].

Predko, O. (2021, 22 April). Relihiinyi dosvid [Religious experience] Retrieved from: https://vue.gov.ua/Релігій-
ний_досвід#.D0.9E.D1.81.D0.BD.D0.BE.D0.B2.D0.BD.D1.96_.D0.BF.D1.96.D0.B4.D1.85.D0.BE.D0.B4.D0.B8 
[in Ukrainian].

Shtuchnyi intelekt (ShI) – shcho tse take, yak pratsiuie i navishcho potriben. [Artificial Intelligence (AI) – what it is, 
how it works and why it is needed]. Termin Ua. Retrieved from: https://termin.in.ua/shtuchnyy-intelekt/ [in Ukrainian].

Alkhouri, K. (2024). The Role of Artificial Intelligence in the Study of the Psychology of Religion. Religions, 15(3).  
https://doi.org/10.3390/rel15030290

Finding Stillness in the Storm: A Guide to Scripture Meditation. (n. d.). Faithgpt.io. Retrieved from: https://www.
faithgpt.io/tools/scripture-meditation-timer

James,  W. (2009).  The Varieties Of Religious Experience: A Study In Human Nature. CreateSpace Independent 
Publishing Platform. (Original work published 1902).

Kovalenko,  A.  Y. (2024). Artificial intelligence and spirituality: Challenges and threads. Personal spiritualy: 
methodology, theory and practice, 109(2), 77–86. https://doi.org/10.33216/2220-6310/2024-109-2-77-86

Metzinger,  T. (2018). Why Is Virtual Reality Interesting for Philosophers?  Front. Robot. AI, (5), 2–30. 
https://doi.org/10.3389/frobt.2018.00101

Persinger,  M. (1983). Religious and Mystical Experiences as Artifacts of Temporal Lobe Function: A General 
Hypothesis. Sage journals, 57(3). Retrieved from: https://journals.sagepub.com/doi/10.2466/pms.1983.57.3f.1255

Rimban, E. (2024). Spiritual Journeys in the Age of Artificial Intelligence: Exploring Existentialism, Ethical Dilemmas, 
and Transformative Growth. Cagayan State University Andrews Campus; Cagayan State University – College of Allied 
Health Sciences, 1–24. https://doi.org/10.2139/ssrn.4762356

The Call for AI Ethics. (2020). RenAIssance foundation. Retrieved from: https://www.romecall.org/the-call/
Vernon, M. (2023). AI and Spiritual Intelligence. Beshara Magazine. Retrieved from: https://www.markvernon.com/

ai-and-spiritual-intelligence



70

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

УДК 271: 323.173
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.9

Леньов Андрій Андрійович, 
аспірант кафедри філософії 

Рівненського державного гуманітарного університету
orcid.org/0009-0000-9146-3390
Scopus Author ID: 58674850300

andriy.lenev@gmail.com

АМБІВАЛЕНТНИЙ ХАРАКТЕР СОЦІАЛЬНОГО СЛУЖІННЯ  
Й ВОЛОНТЕРСЬКОЇ ДІЯЛЬНОСТІ УПЦ ПІД ЧАС  

РОСІЙСЬКО-УКРАЇНСЬКОЇ ВІЙНИ 

Стаття присвячена висвітленню специфіки соціального служіння й волонтерської діяльності УПЦ під 
час російсько-української війни. У процесі реалізації цього завдання виявлено, що завдяки правовому закрі-
пленню автономії держави та церкви й розробленню законодавчої бази утворення та функціонування релі-
гійних організацій в Україні останні перетворилися на повноправні інститути громадянського суспільства, 
спрямовані на задоволення духовних потреб суспільства. Крім того формування правового поля діяльності 
релігійних організацій України дало їм можливість на партнерських засадах із державою здійснювали бага-
товекторне соціальне служіння у сферах перетину інтересів з нею, навіть попри не завжди однозначну їхню 
роль у розбудові громадянського суспільства. Найбільш яскраво ця амбівалентність проявлялася в діяльності 
УПЦ, очільники якої, попри відверту проросійську орієнтацію, реалізували низку соціальних програм через 
священнослужителів, активних парафіян, церкви й монастирі.

Революція Гідності й російська агресія на Сході України спонукали релігійні організації України витворю-
вати свої соціальні доктрини, аби належним чином відреагувати на запити суспільства та своєї пастви щодо 
подій і викликів, що постали перед українським суспільством. Не стояла осторонь цих процесів й УПЦ. Як 
член ВРЦіРО, вона долучилася до розроблення проєктів національних реформ, стратегій розбудови України 
та соціально значущої діяльності, що, утім, не заважало її очільникам поширювати в суспільній свідомості 
російські наративи як у постмайданний період, так і в часи повномасштабної війни. Їх просування в умовах 
збройного протистояння супроводжується реалізацією низки соціально значущих проєктів, які, утім, за сво-
їми масштабами не корелюються з розлогою церковною мережею та міжнародними зв’язками УПЦ. Така 
неоднозначна активність дає підстави дослідникам розглядати соціальне служіння й волонтерську діяльність 
УПЦ своєрідним прикриттям антиукраїнської діяльності. Попри те що подібні звинувачення не позбавлені 
раціонального зерна, на наш погляд, соціальне служіння й волонтерську діяльність УПЦ можна розглядати 
і як прояв т. зв. «низової» активності громад і вірян, у свідомості яких УПЦ постає не так органічною части-
ною РПЦ із центром у Москві, як носієм віковічних православних традицій українського народу.

Ключові слова: соціальне служіння, волонтерська діяльність, УПЦ, релігійні організації України, інсти-
тут громадянського суспільства, національна безпека. 

Lenov Andrii, 
Postgraduate of the at the Department of Philosophy 

Rivne State University of the Humanities
orcid.org/0009-0000-9146-3390
Scopus Author ID: 58674850300

andriy.lenev@gmail.com

THE AMBIVALENT NATURE OF SOCIAL SERVICE AND VOLUNTEER 
ACTIVITIES OF THE UCC DURING THE “GREAT WAR”

The article is devoted to highlighting the specifics of social service and volunteer activities of the UOC during 
the Russian-Ukrainian war. In the course of realization of this task, it was found that in the process of legal consolidation 
of the autonomy of the state and the church and the development of the legislative framework for the formation 
and functioning of religious organizations in Ukraine, the latter were transformed into full-fledged civil society 



71

institutions aimed at meeting the spiritual needs of society. In addition, the formation of the legal framework enabled 
all religious organizations of Ukraine to carry out multi-vector social service in areas of intersection of their interests 
on a partnership basis with the state, even though their role in building civil society is not always unambiguous. This 
ambivalence was most clearly manifested in the activities of the UOC, whose leaders, despite their openly pro-Russian 
orientation, implemented a number of social programs through clergy, active parishioners, churches and monasteries.

The Revolution of Dignity and Russian aggression in eastern Ukraine prompted religious organizations in Ukraine 
to develop their social doctrines in order to respond appropriately to the demands of society and their flocks regarding 
the events and challenges facing Ukrainian society. The UOC did not stand aside from these processes. As a member 
of the UCCRO, it joined the development of national reform projects, strategies for the development of Ukraine, 
and socially significant activities, which, however, did not prevent its leaders from spreading Russian narratives in 
the public consciousness both in the post-Maidan period and during the full-scale war. Their promotion, in the context 
of armed confrontation, is accompanied by the implementation of a number of socially significant projects, which, 
however, do not correlate in scale with the extensive church network and international relations of the UOC. This gave 
researchers grounds to consider the UOC’s social service and volunteer activities as a kind of cover for anti-Ukrainian 
activities. Despite the fact that such accusations are not without rational basis, in our opinion, the social service 
and volunteer activities of the UOC can be seen as a manifestation of the so-called “grassroots” activity of communities 
and believers, in whose minds the UOC appears not so much as an organic part of the Russian Orthodox Church 
centered in Moscow, as a carrier of the centuries-old Orthodox traditions of the Ukrainian people.

Key words: social service, volunteer activity, UOC, religious organizations of Ukraine, civil society, national 
security.

Постановка проблеми. Попри довготри-
вале збройне протистояння, яке розпочалося 
у 2014 році, повномасштабне вторгнення РФ 
застало українське суспільство зненацька. 
Шок, який воно переживало в перші дні війни, 
супроводжувався не тільки прагненням утекти 
від небезпеки, а й класичною для стресових 
ситуацій реакцією протистояти ворогу, спрямо-
вуючи наявні ресурси на захист своєї держави 
й національних цінностей. У прагненні зреалі-
зувати це завдання українське суспільство проя-
вило неймовірно високий рівень громадянської 
активності, жваво долучаючись до спротиву 
в лавах ЗСУ, сил територіальної оборони, 
волонтерської діяльності та благодійництва. 
Демонструючи активну громадянську позицію, 
небайдужі люди, благодійні фонди та громад-
ські організації стрімко й організовано вклю-
чалися в роботу, спрямовану на забезпечення 
потреб ЗСУ, ТРО, допомогу внутрішньо пере-
міщеним особам, людям, що постраждалим від 
війни, жорстокості російських окупантів тощо. 
Не стояли осторонь цих процесів і релігійні 
організації, низка з яких уже на початку повно-
масштабного вторгнення РФ стрімко пере-
творилися на потужні волонтерські хаби, які 
активно допомагали ЗСУ, постраждалому від 
війни українству, а подекуди навіть проводили 
активну міжнародну діяльність, спрямовану на 
посилення підтримки закордонними партне-
рами України й українського суспільства в його 
збройному спротиві російській агресії. 

Непересічний вплив релігії та релігійних 
організацій на процес націєтворення, перебіг 
збройних конфліктів, громадянську активність 
і світогляд людей повертає в поле суспільної 
уваги проблему світоглядної спрямованості 
соціального служіння й волонтерської діяль-
ності різних церков, конфесій і релігійних орга-
нізацій. Особливу увагу дослідники приділяють 
УПЦ, яка, попри свій історичний і генетичний 
зв’язок із РПЦ (Дудченко, 2018), зберігає при-
хильність серед українського населення, свід-
ченням чому можуть стати соціологічні дані 
Центру Разумкова (Рівень релігійності, довіра 
до Церкви, конфесійний розподіл та міжцер-
ковні відносини в українському суспільстві 
(листопад 2023р.), б. д.). Згідно з ними, як міні-
мум 6% українського населення вважають себе 
парафіянами цієї церкви, тоді як 13% не під-
тримують заборону на її діяльність в Україні. 
Попри досить високий рівень лояльності укра-
їнського населення до УПЦ, ЗМІ, громадські 
активісти, політики й органи місцевого само-
врядування схиляються до обмеження присут-
ності й активності УПЦ в українському сус-
пільному просторі через лояльність до держави 
агресора та проросійський курс розвитку. 

Аналіз останніх досліджень. Дещо амбі-
валентне сприйняття УПЦ в сучасному укра-
їнському суспільстві в останнє десятиліття 
сколихнуло хвилю наукового інтересу до цієї 
релігійної організації. У цьому контексті можна 
згадати монографію С.  Шкіль (Шкіль, 2016), 



72

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

у якій дослідниця ретельно й усебічно проана-
лізувала наративний світ сучасного російського 
православ’я та показала його тісний ідеоло-
гічний зв’язок із державою, або ж дисерта-
ційне дослідження А. Фоменко. Цей науковець 
докладно висвітлив джерела та своєрідність 
ідеології російського православного фунда-
менталізму, водночас зосереджуючи свою 
увагу на рецепціях останнього в українському 
православ’ї (Фоменко, 2019). Не можна, як нам 
видається, оминути увагою й численні наукові 
праці, публічні виступи та дописи широко відо-
мого сьогодні богослова Ю. Чорноморця. Цей 
фундаментальний український учений упев-
нено та рішуче доводить, що УПЦ є частиною 
РПЦ й навіть після повномасштабного втор-
гнення не зробила рішучих кроків, аби стати 
самостійною (Чорноморець, 2024). Ще більш 
радикальними у висновках стали фахівці Інсти-
туту стратегічних досліджень. В аналітичних 
доповідях вони чітко й послідовно доводять, 
що сьогодні УПЦ стала суттєвою загрозою 
національній безпеці України (Здіорук & Ток-
ман, 2023). Цю думку загалом поділяє й широ-
ковідомий в Україні вчений В.  Бондаренко. 
Працюючи разом із колегами, він, на противагу 
вище згаданим нами дослідників, намагається 
знівелювати конфлікт у православному серед-
овищі, а тому робить спробу віднайти «модель 
легітимації УПЦ, що, на його думку, сприятиме 
«унезалежненню православної церкви України 
від Москви й об’єднанню православних» (Бон-
даренко та ін., 2023, с. 3).

Попри спроби дослідників віднайти меха-
нізм для послаблення православного конфлікту, 
різка критика з боку цілої низки українських 
науковців ідеології та політики УПЦ не завжди 
схвально сприймається в українському суспіль-
стві й передусім парафіянами цієї релігійної 
організації. Намагаючись протистояти докорам, 
вони зазвичай апелюють до активної волонтер-
ської допомоги УПЦ у боротьбі з агресором. 
Така ситуація породжує дещо неоднозначне 
ставлення громадськості до УПЦ, яка в публіч-
ному просторі позиціює себе як повноправний 
і цілком лояльний до держави на нації інститут 
громадянського суспільства.

Мета й завдання статті. З огляду на вкрай 
неоднозначну оцінку діяльності УПЦ в сучас-
ному українському суспільстві та науковому 
середовищі, мета статі полягає в експлікації 

УПЦ як інституту громадянського суспільства 
й висвітленні специфіки соціального служіння 
та волонтерської діяльності УПЦ під час росій-
сько-української війни.

Виклад основного матеріалу. Експлікувати 
УПЦ як інститут громадянського суспільства 
та проаналізувати специфіку його соціального 
служіння чи волонтерської діяльності над-
звичайно складно, оминувши контекст її фор-
мування. Це, як цілком справедливо зауважує 
вже згаданий нами А.  Фоменко, викликано 
тим, що становлення й розвиток УПЦ відбу-
валися у просторі т.  зв. «релігійної поліфонії» 
(Фоменко, 2019,  с. 197). Вона вимагала від 
відновлених (УГКЦ, УАКЦ) і новостворених, 
до яких тоді належали УПЦ МП та УПЦ КП, 
релігійних організацій, високого рівня соціаль-
ної активності в конкурентному протистоянні 
між собою та з протестантськими деномінаці-
ями за прихильність вірян. У таких соціокуль-
турних умовах, на продовження своєї думки 
зазначає дослідник, усім релігійним організа-
ціям «необхідно було не лише використовувати 
тактичні та стратегічні моделі, спрямовані на 
дискредитацію конкурента, а й уміти домовля-
тися, ділити сфери впливу та розвивати власну 
політичну програму, яка б допомогла здобути 
більше прихильників» (Фоменко, 2019, с. 198).

Сформована в період «світоглядного 
вакууму» соціокультурна ситуація заклала 
підвалини для формування специфічної 
«конкурентної» (Фоменко, 2019,  с. 198), сус-
пільно-політичної моделі, у межах якої виро-
билося дещо амбівалентне ставлення до 
центру, яким для УПЦ залишалася Москва. 
Зокрема, попри те що перший очільник УПЦ 
митрополит Філарет прагнув сепарації від 
Москви, практично зреалізувати це завдання 
в силу різних обставин йому так і не вдалося 
(Бондаренко та ін., 2023, с. 7). Натомість його 
наступник, митрополит Володимир (Сабодан), 
«вирізнявся урівноваженим характером, запо-
бігав зайвій перестановці кадрів, українізації 
навчальних закладів і церкви загалом», хоч 
і «вирізнявся добротою характеру та любов’ю 
до української культури, але чіткого й послі-
довного плану унезалежнення православ-
них в Україні він не мав» (Бондаренко та ін., 
2023, с. 7). Така ситуація викликала не тільки 
високий рівень лояльності УПЦ до Мос-
ковського патріархату, єдність із яким мала 



73

забезпечити зв’язок зі світовим православ’ям, 
а й міжцерковні протистояння.

Постання й розвиток УПЦ (МП) у конку-
рентному релігійному середовищі України від-
бувався в єдності з розвитком правових під-
валин функціонування релігійних організацій. 
Першим кроком на цьому шляху став ухвалений 
у квітні 1991 року Закон України «Про свободу 
совісті та релігійні організації», який гарантував 
громадянам України право на свободу совісті 
та здійснення цього права, визначав обов’язки 
держави щодо релігійних організацій і, навпаки, 
закладав підвалини для подолання негатив-
них наслідків державної політики щодо релігії 
й церкви тощо (Про свободу совісті та релі-
гійні організації, 2024). Не менш важливу роль 
у процесі визначення правового статусу церкви 
й інших релігійних організацій мало ухвалення 
в червні 1996 році Конституції України. Статтею 
35 Основного Закону закріплено право кожного 
«на свободу світогляду і віросповідання», яке 
включало право «сповідувати будь-яку релігію 
або не сповідувати ніякої, безперешкодно від-
правляти одноособово чи колективно релігійні 
культи і ритуальні обряди, вести релігійну діяль-
ність». Водночас ця стаття чітко й однозначно 
стверджувала, що «Церква і релігійні організації 
в Україні відокремлені від держави, а школа – від 
церкви. Жодна релігія не може бути визнана дер-
жавою як обов’язкова» (Конституція України, 
2021, с. 39).

Конституційне закріплення автономії дер-
жави та церкви в Україні закладало підвалини 
для перетворення церкви й інших релігійних 
організацій на потужні інститути громадян-
ського суспільства, навіть попри те що в роз-
будові громадянського суспільства їхня роль 
у різний час залишалася доволі неоднозначною. 
З одного боку, стрімке розширення чисельності 
й «зони їх присутності в різних соціальних 
сферах, поглибленням діалогу із суспільством» 
закладало підвалини для переходу церкви 
в партнерські стосунки з державою (Слубська, 
2017, с. 99). Однак, з іншого боку, така ситуація 
сприяла використанню різними політичними 
силами релігійних організацій задля «сакраль-
ної легітимізації політичних організацій або 
громадських об’єднань і для збереження їхньої 
влади, оскільки релігія впродовж віків про-
повідує, що «всяка влада від Бога»  (Слуб-
ська, 2017, с. 100). Як приклад згадаємо 

президенство В.  Януковича. Як відомо, він 
позиціював «себе як православна людина» й, 
отримавши «благословення на свою президент-
ську діяльність у Предстоятеля РПЦ Патріарха 
Кирила та Предстоятеля УПЦ Митрополита 
Володимира», відверто підтримував УПЦ (МП) 
(Московський патріархат просить Януковича 
не йти в Європу, 2011). Ця лояльність акти-
візувала політичну активність УПЦ, проро-
сійський актив якої у 2011 році звернулися до 
влади з проханням надати їй статус «доміную-
чою» та припинити євроінтеграційний процес 
(Московський патріархат просить Януковича 
не йти в Європу, 2011). Ці домагання негативно 
позначилися на ставленні широкого україн-
ського загалу до цієї релігійної організації, що, 
проте, не зуміло істотно змінити її ролі й місця 
в українському суспільстві. 

Попри дещо амбівалентну роль окремих 
церков і релігійних організацій у розбудові 
громадянського суспільства в Україні, усе ж 
немає підстав сумніватися в тому, що релігійні 
об’єднання, як відокремлені від держави соці-
альні суб’єкти, «відігравали в історичній ретро-
спективі й відіграють сьогодні роль суспільної 
совісті, суспільного арбітра, викривача суспіль-
них недоліків, захисника від усіх форм насиль-
ства, надавача гуманітарної допомоги, ініціа-
тора й організатора правозахисної й екологічної 
діяльності. Загальносуспільні й загальнодемо-
кратичні цінності й орієнтації піддаються еро-
зії поза духовно-релігійними цінностями, а тео-
логія здатна долучити апробовані впродовж 
багатьох століть рецепти суспільної взаємодії, 
загальнозначущі норми моральної регуляції. 
Саме звідси бере початок традиція визнавати 
церкву елементом громадянського суспільства 
за умови того, що вона відділена від держави» 
(Дудка, 2019).

Попри конституційно закріплену автономію 
держави та церкви, визнання релігійних орга-
нізацій невіддільною частиною громадянського 
суспільства закладало підвалини для їхньої вза-
ємодії з державою, особливо в сферах перетину 
інтересів. Цьому сприяло й те, що релігійні 
організації та церкви, як невід’ємний компо-
нент суспільного життя, не могли й залишатися 
осторонь тих подій і процесів, що відбувалися 
й у суспільстві, і в державі. Це вимагало від них 
вироблення як чіткої та послідовної соціальної 
доктрини, так і міжконфесійної терпимості. 



74

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Саме із цією метою за ініціативи Л.  Кучми 
в грудні 1996 році заснована Всеукраїнська Рада 
Церков і Релігійних Організацій. Вона стала 
представницьким міжконфесійним консуль-
тативно-дорадчим органом, який об’єднував 
і координував зусилля церков і релігійних орга-
нізацій, спрямовані на досягнення міжконфе-
сійного діалогу, духовне відродження України, 
розроблення проєктів нормативних документів 
з питань церковно-державних відносин тощо 
(Інформація про ВРЦіРО. б. д.).

Справа духовного відродження й розви-
ток міжконфесійного діалогу стали важливими 
компонентами соціальної місії УПЦ як члена 
ВРЦіРО. Утім ними, як свідчить Соціальна кон-
цепція УПЦ, не обмежувалася її соціально зна-
чуща діяльність. Визначену для себе «місію спа-
сіння роду людського» вона здійснює «не тільки 
через пряму проповідь, а й через доброчинність, 
спрямовану на поліпшення духовно-морального 
та матеріального стану навколишнього світу» 
(Соціальна концепція УПЦ, б.  д.). Зокрема, 
«наслідуючи святих апостолів», УПЦ активно 
розвивала соціальне служіння, реалізуючи свої 
проєкти «через активних священнослужите-
лів, місцеві парафії та монастирі» (Синодальне 
управління – Соціальне служіння Православної 
Церкви України, б. д.). Так, завдяки пожертвам 
і спонсорській допомозі від приватних осіб, 
українських і закордонних благодійних органі-
зацій, УПЦ змогла організувати багатовекторну 
соціальну роботу, яка передбачала допомогу 
людям із обмеженими можливостями, сиро-
там і дітям, які позбавлені батьківського піклу-
вання, соціально-психологічну підтримку людей 
з хронічними й важкими захворюваннями (ВІЛ-
інфекція, онкологічні хворі) та алко- чи наркоза-
лежних, піклування й опіку про людей похилого 
віку й інших нужденних. Не менш важливим 
складником соціального служіння УПЦ була 
неформальна освіта дітей і духовно-патріотичне 
виховання молоді, популяризація програм, які 
сприяють розвитку благодійництва й волонтер-
ської діяльності в Україні (Синодальне управ-
ління – Соціальне служіння Православної Церкви 
України, б. д.).

Незважаючи на активне й багатовекторне 
соціальне служіння УПЦ в перші десяти-
ліття української незалежності, Революція 
Гідності й подальша російська агресія стали 
якісно новою сторінкою в історії УПЦ та її 

соціального служіння. Це викликано тим, що 
тільки після Майдану 2013–2014 року, одним із 
символів якого було гасло «Церква з народом», 
християнські церкви, деномінації та нехрис-
тиянські релігійні об’єднання України стали 
справді потужними інститутами громадян-
ського суспільства й показали свій потенціал 
у відстоюванні європейського вибору України. 
Солідаризуючись з української громадою 
та її вибором в часи Революції, вони надавали 
моральну й духовну підтримку учасникам 
протестів, багато уваги водночас приділяючи 
мирному врегулюванню конфлікту. У постмай-
данний період багато з них стали активними 
генераторами національних реформ. У цій 
діяльності активно проявилися УГКЦ та УПЦ 
КП, очільники яких увійшли до складу Нагля-
дової ради Національного форуму «Трансфор-
мація України», що створена у 2015 році. Не 
стояла осторонь трансформаційних процесів 
і ВРЦіРО, яка активно долучилася до процесу 
конституційної реформи й надала власні пропо-
зиції до Основного Закону. Не можна забувати 
й про різку критику з боку різних релігійних 
організацій України змін, унесених до Кодексу 
законів про працю України (Токман, 2017).

Загалом немає сумніву в тому, що в часи 
Майдану та постмайданний період ВРЦіРО, 
активним членом якої стала УПЦ, не залиша-
ється осторонь тих соціальних викликів, що 
поставали перед українським суспільством, 
привертаючи його увагу до проблем суспіль-
ної справедливості, необхідності «забезпе-
чення свободи віросповідання та інших фун-
даментальних прав людини, захисту суспільної 
моралі, боротьби з корупцією, належного соці-
ального захисту вразливих і малозабезпечених 
верств населення, проведення чесних і прозорих 
виборів» (Дудка, 2019). Для їхнього розв’язання 
при ВРЦіРО в грудні 2017 року створена Комі-
сія з питань соціального служіння, завданням 
якої стало не тільки розроблення різноманітних 
соціальних проєктів, а й вироблення Стратегії 
участі Церков і релігійних організацій у віднов-
ленні миру, під назвою «Україна – наш спіль-
ний дім» (Стратегія участі церков у миробу-
дуванні «Україна – наш спільний дім», б.  д.). 
Основна увага в цьому документі зосереджена 
на проблемах, що постали в ті роки перед сучас-
ним українським суспільством і потребували 
нагального розв’язання спільними зусиллями. 



75

Очевидно, що пріоритетними посеред останніх 
стали турботи внутрішньо переміщених осіб, 
поранених і полонених, протидія дезінформації 
та фейків тощо. Інакше кажучи, цілі й завдання 
Стратегії спрямовані на подолання внутрішніх 
розколів суспільства, урегулювання конфліктів 
і формування низки заходів, спрямованих запо-
бігти їм у майбутньому.

Попри активну роботу на ниві соціаль-
ного служіння всіма релігійними організаці-
ями України, саме в часи Революції Гідності 
й особливо після початку російської збройної 
агресії на Сході України почала проявлятися 
надзвичайно неоднозначна позиція УПЦ щодо 
викликів, які постали перед українським сус-
пільством. Як активний член ВРЦіРО, вона 
підтримувала й розвивала проекти, розгорнуті 
цією релігійною організацією (Інформація про 
ВРЦіРО, б.  д.), і долучалася до викликів, що 
постали перед українським суспільством через 
російську агресію на Сході України. У праг-
ненні допомогти державі розв’язати їх окремі 
громади та єпархії УПЦ не тільки продовжили 
розвивати чинні в той час благодійні проєкти, 
а й активно включилися у волонтерську роботу. 
Зокрема, уже на початку військових дій на 
Сході України парафіяни цієї релігійної орга-
нізації завдяки активній організаційній роботі 
духівництва активно включалися у волонтер-
ську діяльність, спрямовану на допомогу ЗСУ, 
родинам загиблих воїнів, лікування поранених 
бійців, адаптацію та матеріальну підтримку 
внутрішньо переміщених осіб на новому місці. 
Досить активною виявилася й дипломатична 
місія. У період АТО очільники УПЦ МП брали 
учать у перемовинах із Росією про звільнення 
полонених військовослужбовців, організову-
вали міжнародну гуманітарну допомогу тощо 
(Токман, 2017).

Розгортання потужної волонтерської допо-
моги всім постраждалим від російської агре-
сії УПЦ поєднувалося з украй неоднозначною 
громадянською позицією частини її ієрархів. 
Так, уже на початку збройної агресії на Сході 
України окремі з них підтримали російську 
агресію, натомість очільники єпархій УПЦ, які 
опинилися на окупованих територіях, розпо-
чали «відверто колабораціоністську діяльність: 
це митрополити Луган. і Алчевський Митро-
фан (Юрчук), Сімферопольський і Кримський 
Лазар (Швець), Горлівський і Слов’янський 

Митрофан (Нікітін). Зафіксовані публічні акції 
освячення єпископами УПЦ (МП) рос. зброї 
в Криму (митрополит Феодосійський і Керчен-
ський Платон (Удовенко)). Дехто з владик, як, 
напр., єпископ Банченський, вікарій Чернів. 
єпархії Лонгин (Жар), оголошуючи прокляття, 
називаючи команду Президента України 
П. Порошенка “сатаністами”, відверто заборо-
няв захищати Україну зі зброєю в руках, зривав 
мобілізацію до укр. армії. Мін-во к-ри України 
оскаржило дії владики Лонгина (Жара) заявою 
до СБУ» (Євсєєва, 2019).

Дещо неоднозначну громадянську позицію 
зайняли не тільки ті священники, які опини-
лися в окупації, а й очільники УПЦ. У цьому 
контексті привертають увагу заяви митро-
полита Онуфрія (Березовського), який і на 
початку бойових дій на Сході України, і після 
повномасштабного вторгнення закликав при-
пинити «братовбивче кровопролиття на укра-
їнській землі» та збройне «протистояння двох 
наших братніх народів» (Звернення Священного 
Синоду Української Православної Церкви від 
28 лютого 2022 року – Відділ зовнішніх церков-
них зв’язків УПЦ, б. д.). Такі заяви, як нам вида-
ється, і стали підставою упередженого став-
лення українського суспільства до УПЦ, яка, 
на жаль, не змогла чітко й однозначно засудити 
«дії та риторику російського політичного керів-
ництва, російського патріарха, сам факт росій-
ської збройної агресії, вчинені російськими вій-
ськовими і найманцями акти насильства проти 
українських захисників та мирного населення» 
(Здіорук & Токман, 2023, с. 12).

Звісно, указуючи на проросійську орієн-
тацію УПЦ, не варто забувати про ту частину 
святенників, які зайняли більш виважену, ніж 
керівництво УПЦ, громадянську позицію. 
Заручившись підтримкою мирян, вони вже на 
початку повномасштабної війни звернулися до 
митрополита Онуфрія та Собору предстоятелів 
древніх православних із проханням «непоми-
нання патріарха Кирила; проведення над ним 
церковного суду за моральні злочини; засу-
дження ідеології «руского міра»; налагодження 
діалогу з ПЦУ» (Здіорук & Токман, 2023, с. 10). 
Крім того, у середовищі УПЦ почала прого-
лошувалося ідея відокремлення від РПЦ (Зді-
орук & Токман, 2023,  с.  10). Нерідко саме ця 
частина священників включалася й в активну 
волонтерську діяльність, допомагаючи всім 



76

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

постраждалим від війни та здійснюючи душ-
пастирську роботу в ЗСУ. Таку активність, як 
свідчать уже згадане нами звернення Священ-
ного Синоду УПЦ від 28 лютого 2022 року, під-
тримували й очільники цієї церкви. 

Попри цілком суголосні викликам часу 
заклики очільників УПЦ до збереження миру між 
собою та взаємну допомогу, позиція УПЦ в умо-
вах повномасштабної війни залишається дещо 
неоднозначною. Це викликано тим, що в риториці 
її очільників й досі наявні російські наративи, а її 
керівний центр знаходиться в державі, що здій-
снила воєнну агресію проти України, що, як нам 
видається, суперечить не тільки вимогам частини 4  
статті 12 Закону України «Про свободу сові-
сті та релігійні організації»(Про свободу совісті 
та релігійні організації, 2024), а й інтересам укра-
їнської громадськості. Утім, з іншого боку, УПЦ, 
реагуючи на запити часу й суспільства, продо-
вжує своє соціальне служіння, водночас долуча-
ючись до різноманітних волонтерських проєктів 
(Синодальне управління – Соціальне служіння 
Православної Церкви України, б. д.). Цікаво, що 
така соціально значуща діяльність УПЦ, яка нині 
має найбільш розгалужену мережу релігійних 
організацій і потужні міжнародні зв’язки, зали-
шається точковою і доволі непослідовною (УПЦ 
маніпулює своєю волонтерською діяльністю, 
2022). Натомість антиукраїнська діяльність, як 
цілком аргументовано стверджують фахівці Наці-
онального інституту стратегічних досліджень, 
доволі послідовна й систематизована. На їхню 
думку, саме завдяки активній позиції та риториці 
УПЦ відбувається таке: 

«– поширення та вкорінення в Україні ідео-
логії «руского міра»; 

– розкол українського суспільства за світо-
глядно-ідеологічною основою; 

– дискредитація української влади всіх рів-
нів, у т. ч. Президента України; 

– колабораціонізм із окупаційною владою, 
унаслідок чого загинули тисячі українських 
громадян; 

– безпосередня участь кліру УПЦ МП 
у бойових операціях не лише як корегувальни-
ків ракетних ударів чи артилерійських обстрі-
лів українських Сил оборони, мирних міст і сіл, 
а навіть зі зброєю в руках у складі російських 
терористичних формувань; 

– ескалація напруги та ворожнечі в релігій-
ному середовищі» (Здіорук & Токман, 2023, с. 11). 

Це ж, своєю чергою, дає підстави стверджу-
вати, що УПЦ втрачає свій зв’язок із запитами 
суспільства, позбавляючи себе можливості 
залишатися ефективним інститутом громадян-
ського суспільства.

Не змінює цього й соціальне служіння 
та волонтерська діяльність релігійних громад 
і низки ієрархів УПЦ (Звіт Соціально-Гума-
нітарної Діяльності за 2022 та I–II квартал 
2023 року, б. д.; Місія Милосердя, б. д.; У єпар-
хіях УПЦ допомагають біженцям, нужденним, 
захисникам і лікарням – репортаж, б.  д.). На 
противагу їм, керівництво УПЦ хоч і закликає 
до взаємної допомоги та підтримки, проте не 
розвиває власної послідовної волонтерської 
діяльності й не проявляє належної диплома-
тичної активності задля збільшення міжна-
родної підтримки української держави та без-
посередньо вірян своєї церкви. Навпаки, від 
початку повномасштабної війни в ЗМІ регу-
лярно з’являється інформація про маніпуляції 
УПЦ волонтерською діяльністю (УПЦ маніпу-
лює своєю волонтерською діяльністю, 2022), 
упереджене ставлення до загиблих воїнів (На 
Волині прихильники УПЦ (МП) не відчинили 
храм для відспівування загиблого воїна-земляка, 
2024), антиукраїнську діяльність священнослу-
жителів УПЦ (Здіорук & Токман, 2023, с. 14). 
Таку дещо амбівалентну, на наш погляд, актив-
ність фахівці НІСД вважають прикриттям 
«цілеспрямованої антиукраїнської діяльності» 
УПЦ, у тому числі й через те, що ця соціально 
значуща робота «ні за розмахом, ні за інтен-
сивністю не кореспондується з чисельними 
показниками відповідної церковної мережі на 
конфесійній карті України» (Здіорук & Ток-
ман, 2023, с. 10). Попри те що така позиція не 
позбавлена раціонального зерна, усе ж маємо 
визнати, що соціальне служіння й волонтерську 
діяльність УПЦ в умовах її проросійської орі-
єнтації можна розглядати і як прояв «низової» 
активності громад і вірян, у свідомості яких 
УПЦ постає не так органічною частиною РПЦ 
з центром у Москві, як носієм віковічних пра-
вославних традицій українського народу. 

Висновки. Правове закріплення автономії 
держави й церкви в Україні заклало підвалини 
для перетворення церков та інших релігійних 
організацій на потужні інститути громадян-
ського суспільства. Це дало їм можливість на 
партнерських засадах із державою здійснювали 



77

багатовекторне соціальне служіння у сферах 
перетину їхніх інтересів, навіть попри не завжди 
однозначну роль у розбудові громадянського 
суспільства. Найбільш яскраво ця амбівалент-
ність проявлялася в діяльності УПЦ, очільники 
якої, незважаючи на відверту проросійську орі-
єнтацію, реалізували низку соціальних програм 
через священнослужителів, активних парафіян, 
церкви та монастирі.

Революція Гідності й російська агресія на 
Сході України спонукали релігійні організації 
України витворювати свої соціальні доктрини, 
аби належним чином відреагувати на запити 
суспільства та своєї пастви щодо подій і викли-
ків, що постали перед українським суспіль-
ством. Не стояла осторонь цих процесів й УПЦ. 
Як член ВРЦіРО, вона долучилася до розро-
блення проєктів національних реформ, страте-
гій розбудови України та соціально значущої 
діяльності, що, утім, не заважало її очільникам 

поширювати в суспільній свідомості росій-
ські наративи як у постмайданний період, так 
і в часи повномасштабної війни. Їх просування 
в умовах збройного протистояння супроводжу-
ється реалізацією низки соціально значущих 
проєктів, які, однак, за своїми масштабами не 
корелюються з розлогою церковною мережею 
та міжнародними зв’язками УПЦ. Це дає під-
стави дослідникам розглядати соціальне слу-
жіння й волонтерську діяльність УПЦ як сво-
єрідне прикриття антиукраїнської діяльності. 
Попри те що подібні звинувачення не позбав-
лені раціонального зерна, усе ж, на наш погляд, 
соціальне служіння й волонтерську діяльність 
релігійних громад УПЦ можна розглядати як 
прояв т. зв. «низової» активності громад і вірян, 
у свідомості яких УПЦ постає не так органіч-
ною частиною РПЦ з центром у Москві, як 
носієм віковічних православних традицій укра-
їнського народу.

Список використаних джерел:
Бондаренко, В.Д., Целковський, Г.А., & Кушнірчук, В.А. (2023). Православ’я в Україні: динаміка трансфор-

маційних змін, їх чинники та результати. Культурологічний альманах, (4), 3–11. https://doi.org/10.31392/cult.
alm.2023.4.1.

Дудка, Л. (2019). Церква як соціальний інститут: досвід і виклики в контексті становлення громадянського 
суспільства. Проблеми міжнародних відносин : збірник наукових праць, (15.), 224–243.

Дудченко, А., протоієрей. (2018). 10 відповідей про автокефалію Православної Церкви України. URL: 
https://web.archive.org/web/20190306044324/http://www.preobraz.kiev.ua/2019/02/10-vidpovidey-pro-avtokefaliiu-
pravoslavnoi-tserkvy-ukrainy/.

4.	 всєєва, Т. (2019). Українська Православна Церква (УПЦ). Енциклопедія історії України: Україна – Українці. 
Київ : Наукова думка. URL: http://www.history.org.ua/?termin=Ukrainska_pravoslavna_tserkva_UPTs.

Засуджені Цуманської колонії та церковна громада УПЦ надали фінансову та продовольчу допомогу Україн-
ській армії. (2014, 8 вересня). Православна Волинь. URL: https://volyn.church.ua/2014/09/18/zasudzheni-cumanskoji-
koloniji-ta-cerkovna-gromada-upc-nadali-finansovu-ta-prodovolchu-dopomogu-ukrajinskij-armiji/.

Звернення Священного Синоду Української Православної Церкви від 28 лютого 2022 року – Відділ зовнішніх 
церковних зв’язків УПЦ. (б. д.). Відділ зовнішніх церковних зв’язків УПЦ – офіційний сайт Синодального Від-
ділу. URL: https://vzcz.church.ua/2022/02/28/zvernennya-svyashhennogo-sinodu-ukrajinskoji-pravoslavnoji-cerkvi-vid-
28-lyutogo-2022-roku/.

Звіт Соціально-Гуманітарної Діяльності за 2022 та I–II квартал 2023 року (Українська Православна Церква 
Одеська єпархія). (б. д.). URL: https://eparhiya.od.ua/.

Здіорук, С. & Токман, В. (2023). Державно-церковні та суспільно-релігійні відносини в умовах війни Росії 
проти України : аналіт. доп. НІСД, 36.

Інформація про ВРЦіРО. (б. д.). ВРЦіРО. URL: https://vrciro.org.ua/ua/council/info.
Конституція України (2021). ВАІТЕ, 324.
Місія Милосердя. (б.  д.). Місія «Синодальний відділ УПЦ з соціально-гуманітарних питань». URL:  

https://blago.church.ua/.
Московський патріархат просить Януковича не йти в Європу. (2011, 14 квітня). Українська правда.  URL: 

https://www.pravda.com.ua/news/2011/04/14/6105958/. 
На Волині прихильники УПЦ (МП) не відчинили храм для відспівування загиблого воїна-земляка. (2024, 

6 березня). Голос України. Газета Верховної Ради України. URL: http://www.golos.com.ua/article/377335.
Про свободу совісті та релігійні організації, Закон України №  987-XII (2024) (Україна).  URL:  

https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/987-12#Text.



78

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Рівень релігійності, довіра до Церкви, конфесійний розподіл та міжцерковні відносини в українському сус-
пільстві (листопад 2023р.). (б.  д.). Центр Разумкова.  URL: https://razumkov.org.ua/napriamky/sotsiologichni-
doslidzhennia/riven-religiinosti-dovira-do-tserkvy-konfesiinyi-rozpodil-ta-mizhtserkovni-vidnosyny-v-ukrainskomu-
suspilstvi-lystopad-2023r.

Слубська, А. (2017). Громадянська релігія в українських реаліях: філософсько-релігієзнавчий аналіз [Дис... к. 
філос. н]. Національний педагогічний університет імені М.П. Драгоманова, 210.

Соціальна концепція УПЦ. (б. д.). Відділ соціального служіння та благодійництва: Бориспільська єпархія Укра-
їнської Православної Церкви. URL: https://dobro.church.ua/dokumenti-upc/.

Стратегія участі церков у миробудуванні «Україна – наш спільний дім». (б.  д.). ВРЦіРО.  URL:  
https://vrciro.org.ua/ua/documents/uccro-peacebuilding-strategy-ukraine.

Токман, В. (2017). Соціально значуща діяльність релігійних організацій України в сучасних суспільно-полі-
тичних умовах Аналітична записка. URL: https://niss.gov.ua/sites/default/files/2017-09/relig_org_Ukr-953c2.pdf.

У єпархіях УПЦ допомагають біженцям, нужденним, захисникам і лікарням – репортаж. (б.  д.). Сино-
дальний інформаційно-просвітницький відділ УПЦ.  URL: https://uoc-news.church/2022/04/12/u-jeparxiyax-upc-
dopomagayut-bizhencyam-nuzhdennim-zaxisnikam-i-likarnyam-reportazh-ch-30/.

УПЦ маніпулює своєю волонтерською діяльністю. Фактчек. (2022, 19 грудня). Без брехні. URL:  
https://without-lie.info/factcheck/upts-manipuliuie-svoieiu-volonterskoiu-diialnistiu/.

Фоменко, А. (2019). Фундаменталістський поворот у сучасному російському православ’ї [Дис... к. філос. н].  
Національний педагогічний університет імені М.П. Драгоманова, 255.

Чорноморець, Ю. (2024). Не розумію чому політологи кинулися шукати зради у перемовинах з патріархом 
Варфоломієм. Facebook. URL: https://www.facebook.com/profile.php?id=100087932614765.

Шкіль С. (2016). Наративний світ сучасного російського православ’я. Вид-во ПФ «Фоліант», 320.

References:
Bondarenko, В.Д., Tselkovsky, Г.А., & Kushnirchuk, В.А. (2023). pravoslavia v Ukrainy: dynamika transformatsiinykh 

zmin, yikh chynnyky ta rezultaty. [Orthodoxy in Ukraine: dynamics of transformational changes, their factors and results]. 
Culturological almanac, (4), 3–11. https://doi.org/10.31392/cult.alm.2023.4.1 [in Ukrainian].

Dudka, L. (2019). Tserkva yak sotsialnyi instytut: dosvid i vyklyky v konteksti stanovlennia hromadianskoho 
suspilstva. [The Church as a Social Institution: Experience and Challenges in the Context of Civil Society Development]. 
Problemy mizhnarodnykh vidnosyn [Problems of international relations]: zb. nauk. prats., (15.), 224–243 [in Ukrainian].

Dudchenko, A., protoiierei. (2018). 10 vidpovidei pro avtokefaliiu Pravoslavnoi Tserkvy Ukrainy. [10 answers about 
the autocephaly of the Orthodox Church of Ukraine]. Retrieved from: https://web.archive.org/web/20190306044324/
http://www.preobraz.kiev.ua/2019/02/10-vidpovidey-pro-avtokefaliiu-pravoslavnoi-tserkvy-ukrainy/ [in Ukrainian].

Yevsieieva, T. (2019). Ukrainska Pravoslavna Tserkva (UPTs). [Ukrainian Orthodox Church (UOC)]. U Entsyklopediia 
istorii Ukrainy: Ukraina – Ukraintsi. Naukova dumka. Retrieved from: http://www.history.org.ua/?termin=Ukrainska_
pravoslavna_tserkva_UPTs [in Ukrainian].

Zasudzheni Tsumanskoi kolonii ta tserkovna hromada UPTs nadaly finansovu ta prodovolchu dopomohu Ukrainskii 
armii. [Convicts of Tsumansky colony and UOC church community provide financial and food aid to Ukrainian army]. 
(2014, 8 veresnia). Pravoslavna Volyn. Retrieved from: https://volyn.church.ua/2014/09/18/zasudzheni-cumanskoji-
koloniji-ta-cerkovna-gromada-upc-nadali-finansovu-ta-prodovolchu-dopomogu-ukrajinskij-armiji/ [in Ukrainian].

Zvernennia Sviashchennoho Synodu Ukrainskoi Pravoslavnoi Tserkvy vid 28 liutoho 2022 roku – Viddil zovnishnikh 
tserkovnykh zviazkiv UPTs. (b. d.). [Appeal of the Holy Synod of the Ukrainian Orthodox Church of February 28, 2022 – 
UOC DECR Department for External Church Relations]. Viddil zovnishnikh tserkovnykh zviazkiv UPTs – ofitsiinyi sait 
Synodalnoho Viddilu. https://vzcz.church.ua/2022/02/28/zvernennya-svyashhennogo-sinodu-ukrajinskoji-pravoslavnoji-
cerkvi-vid-28-lyutogo-2022-roku/.

Zvit Sotsialno-Humanitarnoi Diialnosti za 2022 ta I-II kvartal 2023 roku. [Report on Social and Humanitarian 
Activities for 2022 and I-II quarter of 2023]. (Ukrainska Pravoslavna Tserkva Odeska yeparkhiia). [UOC]. (b. d.). 
Retrieved from: https://eparhiya.od.ua/ [in Ukrainian].

Zdioruk, S. & Tokman, V. (2023). Derzhavno-tserkovni ta suspilno-relihiini vidnosyny v umovakh viiny Rosii proty 
Ukrainy. [State-Church and Socio-Religious Relations in the Context of Russia’s War Against Ukraine]: analit. dop. 
NISD, 36. [in Ukrainian].

Informatsiia pro VRTsiRO. (b. d.). [Information about UCCRO]. VRTsiRO. Retrieved from: https://vrciro.org.ua/ua/
council/info [in Ukrainian].

Konstytutsiia Ukrainy. [Constitution of Ukraine]. (2021). VAITE, 324 [in Ukrainian].



79

Misiia Myloserdia. [Mission of Mercy]. (b. d.). Misiia «Synodalnyi viddil UPTs z sotsialno-humanitarnykh pytan». 
Retrieved from: https://blago.church.ua/ [in Ukrainian].

Moskovskyi patriarkhat prosyt Yanukovycha ne yty v Yevropu. [The Moscow Patriarchate asks Yanukovych not to go to 
Europe]. (2011, 14 kvitnia). Ukrainska pravda. Retrieved from: https://www.pravda.com.ua/news/2011/04/14/6105958/ 
[in Ukrainian].

Na Volyni prykhylnyky UPTs (MP) ne vidchynyly khram dlia vidspivuvannia zahybloho voina-zemliaka. [In Volyn, 
supporters of the UOC (MP) did not open the church for the funeral service of a fallen soldier from the region]. (2024, 
6 bereznia). Holos Ukrainy. Hazeta Verkhovnoi Rady Ukrainy. Retrieved from: http://www.golos.com.ua/article/377335 
[in Ukrainian].

Pro svobodu sovisti ta relihiini orhanizatsii. [On Freedom of Conscience and Religious Organisations] № 987-XII 
(2024) (Ukrain). Retrieved from: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/987-12#Text [in Ukrainian].

Riven relihiinosti, dovira do Tserkvy, konfesiinyi rozpodil ta mizhtserkovni vidnosyny v ukrainskomu suspilstvi 
(lystopad 2023r.). (b. d.). [Level of Religiosity, Trust in the Church, Confessional Distribution, and Interchurch Relations 
in Ukrainian Society (November 2023)]. Tsentr Razumkova. [Razumkov Centre]. Retrieved from: https://razumkov.org.
ua/napriamky/sotsiologichni-doslidzhennia/riven-religiinosti-dovira-do-tserkvy-konfesiinyi-rozpodil-ta-mizhtserkovni-
vidnosyny-v-ukrainskomu-suspilstvi-lystopad-2023r.

Slubska, A. (2017). Hromadianska relihiia v ukrainskykh realiiakh: filosofsko-relihiieznavchyi anali. [Civil Religion 
in Ukrainian Realities: Philosophical and Religious Analysis]. [Dys...k.filos.n]. Natsionalnyi pedahohichnyi universytet 
imeni M.P. Drahomanova, 210 [in Ukrainian].

Sotsialna kontseptsiia UPTs. (b. d.). [The social concept of the UOC.]. Viddil sotsialnoho sluzhinnia ta blahodiinytstva: 
Boryspilska yeparkhiia Ukrainskoi Pravoslavnoi Tserkvy. Retrieved from: https://dobro.church.ua/dokumenti-upc/ 
[in Ukrainian].

Stratehiia uchasti tserkov u myrobuduvanni «Ukraina – nash spilnyi dim». (b. d.). [Strategy of church participation 
in peacebuilding “Ukraine is our common home”]. VRTsiRO. [UCCRO]. https://vrciro.org.ua/ua/documents/uccro-
peacebuilding-strategy-ukraine [in Ukrainian].

Tokman, V. (2017). Sotsialno znachushcha diialnist relihiinykh orhanizatsii Ukrainy v suchasnykh suspilno-
politychnykh umovakh. [Socially Significant Activities of Religious Organizations of Ukraine in the Current Socio-
Political Conditions]: analit. dop. NISD. Retrieved from: https://niss.gov.ua/sites/default/files/2017-09/relig_org_Ukr-
953c2.pdf [in Ukrainian].

U yeparkhiiakh UPTs dopomahaiut bizhentsiam, nuzhdennym, zakhysnykam i likarniam. [UOC dioceses help refugees, 
the needy, defenders and hospitals]. Reportazh. (b. d.). Synodalnyi informatsiino-prosvitnytskyi viddil UPTs. Retrieved 
from: https://uoc-news.church/2022/04/12/u-jeparxiyax-upc-dopomagayut-bizhencyam-nuzhdennim-zaxisnikam-i-
likarnyam-reportazh-ch-30/ [in Ukrainian].

UPTs manipuliuie svoieiu volonterskoiu diialnistiu. [The UOC manipulates its volunteer activities]. Faktchek. (2022, 
19 hrudnia). Bez brekhni. Retrieved from: https://without-lie.info/factcheck/upts-manipuliuie-svoieiu-volonterskoiu-
diialnistiu/ [in Ukrainian].

Fomenko, A. (2019). Fundamentalistskyi povorot u suchasnomu rosiiskomu pravoslavi. [The Fundamentalist Turn in 
Modern Russian Orthodoxy]. [Dys... k.filos.n]. Natsionalnyi pedahohichnyi universytet imeni M.P. Drahomanova, 255 
[in Ukrainian].

Chornomorets, Yu. (2024). Ne rozumiiu chomu politolohy kynulysia shukaty zrady u peremovynakh z patriarkhom 
Varfolomiiem. [I do not understand why political scientists rushed to look for treason in the negotiations with Patriarch 
Bartholomew]. Facebook. Retrieved from: https://www.facebook.com/profile.php?id=100087932614765 [in Ukrainian].

Shkil, S. (2016). Naratyvnyi svit suchasnoho rosiiskoho pravoslavia. [The narrative world of contemporary Russian 
Orthodoxy]. Vyd-vo PF «Foliant», 320 [in Ukrainian].



80

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

УДК 355.343:2–74:355.357 (477)
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.10

Руснак Юрій Іванович,
кандидат юридичних наук, старший дослідник, 

заслужений юрист України, заступник начальника центру – 
начальник науково-дослідного управління проблем ресурсного забезпечення у воєнній сфері, 

сфері оборони та військового будівництва
Центру воєнно-стратегічних досліджень

Національного університету оборони України
orcid.org/0000-0002-1418-5793

ФОРМУВАННЯ СЛУЖБИ ВІЙСЬКОВОГО КАПЕЛАНСТВА В ЗБРОЙНИХ 
СИЛАХ УКРАЇНИ В УМОВАХ РОСІЙСЬКО-УКРАЇНСЬКОЇ ВІЙНИ: 

ІСТОРИКО-ПРАВОВИЙ АСПЕКТ

Стаття є дослідженням капеланської служби в Збройних Силах України. Визначено, що капеланська 
служба в Збройних Силах України – це важливий складник духовного життя військовослужбовців. Капела-
ни, представляючи різні релігійні конфесії, забезпечують духовну підтримку військовослужбовців. У відпо-
відь на агресію російської федерації у 2014 році виникла необхідність удосконалити на законодавчому рівні 
діяльність військових капеланів у Збройних Силах України, оскільки потрібно було забезпечувати духовну 
та моральну підтримку військовослужбовців в умовах ведення бойових дій. У статті автор детально аналізує, 
як відбувалося становлення та розвиток законодавчої бази щодо впровадження капеланської служби в про-
цесі проведення антитерористичної операції та операції Об’єднаних сил на Сході нашої держави в період 
з 2014 до 2022 року. Установлено, що за окреслений період ухвалено низку нормативно-правових актів, які 
на належному рівні врегулювали діяльність військових капеланів у Збройних Силах України. Важливим 
етапом у розвитку капеланської служби в Україні стало ухвалення Закону України «Про Службу військового 
капеланства» у 2021 році. Цей закон уперше в історії Збройних Сил України законодавчо визначив порядок 
регулювання відносин у сфері забезпечення права військовослужбовців на свободу світогляду та віроспо-
відання. Також у Законі окреслено правові, організаційні основи та принципи функціонування служби вій-
ськового капеланства.

Окремо автор звертає увагу на ключові нормативно-правові акти щодо діяльності військових капеланів, 
ухвалені в умовах широкомасштабного вторгнення російської федерації в Україну в лютому 2022 року. Так, 
дослідження трансформації законодавчої бази військового капеланства в Збройних Силах України є вкрай 
важливим та необхідним для забезпечення всебічного розуміння ролі капеланів в умовах російсько-україн-
ської війни, а також з метою вдосконалення законодавчої бази, що регулює окреслену сферу.

Ключові слова: агресія російської федерації, капеланська служба, Збройні Сили України, моральна під-
тримка військовослужбовців.

Rusnak Yurii,
PhD. in Law, Senior Researcher, Honored Lawyer of Ukraine,

Deputy Head of the Center – Head of the Research Department on Resource Provision Issues 
in the Military Sphere,

Defense and Military Construction of the Center for Military-Strategic Studies 
of the National Defense University of Ukraine

orcid.org/0000-0002-1418-5793

FORMATION OF THE MILITARY CHAPLAINCY SERVICE IN THE ARMED 
FORCES OF UKRAINE IN THE CONTEXT OF THE RUSSIAN-UKRAINIAN 

WAR: A HISTORICAL AND LEGAL PERSPECTIVE

The article explores the chaplaincy service within the Armed Forces of Ukraine, emphasizing its importance as 
a key component of the spiritual life of service members. Chaplains, representing various religious denominations, 



81

provide essential spiritual support to military personnel. In response to the Russian Federation’s aggression in 2014, 
there arose a need to enhance the legislative framework governing the activities of military chaplains in Ukraine’s 
Armed Forces, in order to provide both spiritual and moral support to service members engaged in combat. The author 
examines in detail the development and establishment of a legal foundation for the implementation of chaplaincy 
service during the anti-terrorist operation and Joint Forces Operation in Eastern Ukraine from 2014 to 2022. It 
is established that during this period, a series of regulatory acts were enacted to adequately govern the activities 
of military chaplains within the Armed Forces of Ukraine. A significant milestone in the development of chaplaincy in 
Ukraine was the adoption of the Law of Ukraine “On the Military Chaplaincy Service” in 2021. This law, for the first 
time in the history of Ukraine’s Armed Forces, formally established the regulatory framework for safeguarding 
the rights of service members to freedom of conscience and religion. The law also outlined the legal, organizational, 
and operational principles for the functioning of the chaplaincy service.

The author further highlights key regulatory acts regarding the activities of military chaplains enacted in response 
to the large-scale invasion by the Russian Federation in February 2022. Thus, the study of the transformation 
of the legislative framework for military chaplaincy in Ukraine’s Armed Forces is crucial for a comprehensive 
understanding of the chaplains’ role in the context of the Russia-Ukraine war and to improve the legislative 
framework governing this field.

Key words: Russian Federation aggression, chaplaincy service, Armed Forces of Ukraine, moral support for 
military personnel.

Вступ. Постановка проблеми. З початком 
російської збройної агресії у 2014 році та окупа-
ції Автономної Республіки Крим, а також окре-
мих районів Донецької та Луганської облас-
тей перед Україною постали нові виклики, які 
вимагали перегляду підходів до забезпечення 
не тільки матеріальних потреб військовослуж-
бовців, а й морально-етичних. російська феде-
рація (рф) використовувала широкий арсенал 
гібридних інструментів, поширювала пропа-
ганду та здійснювала психологічні операції, 
унаслідок чого виникла гостра необхідність 
у формуванні внутрішньої єдності у військо-
вих колективах та забезпеченні моральної стій-
кості військовослужбовців. З початком росій-
сько-української війни особливої актуальності 
та значущості набуло військове капеланство. 
Так, військові капелани надавали значну духо-
вну підтримку військовослужбовцям, забез-
печували їх психоемоційну стійкість, а також 
підвищували рівень патріотизму й формували 
морально-етичні цінності. Окреслені події 
стали підґрунтям для формування та розвитку 
законодавчої бази щодо діяльності військових 
капеланів у Збройних Силах України.

В умовах широкомасштабного вторгнення 
рф в Україну у 2022 році значно зросла роль 
військових капеланів у результаті масштабу 
бойових дій та залученні великої кількості 
особового складу. Тому дослідження розвитку 
законодавчої бази щодо діяльності військового 
капеланства в Збройних Силах України в умо-
вах російсько-української війни є вкрай акту-
альним як з погляду історичної ретроспективи 

в умовах проведення антитерористичної опера-
ції (АТО) та операції Об’єднаних сил (ООС) на 
Сході України, так і в умовах широкомасштаб-
ного вторгнення рф.

Аналіз останніх досліджень і публікацій. 
Питанню становлення та розвитку капеланства 
в Збройних Силах України присвячено низку 
праць науковців. Так, зокрема, військове капе-
ланство досліджували: І. Голяченко, М. Ващук, 
І. Єленич, І. Риженко, С. Скуріхін та інші.

У своїй роботі О. Томчук досліджував 
волонтерську душпастирську службу в зоні 
АТО. У праці В. Гоголя та Р. Делятинського 
окреслено історію становлення військового 
капеланства в Збройних Силах України у період 
з 1991 до 2022 року. Дослідження О. Костюка 
спрямовано на аналіз капеланства в структурі 
морально-психологічного забезпечення Зброй-
них Сил України у 2022–2023 роках. Утім, 
тривала агресія рф зумовлює подальші дослі-
дження окресленої теми.

Мета і завдання статті – дослідити фор-
мування та розвиток законодавчої бази щодо 
діяльності служби військового капеланства 
в Збройних Силах України в умовах російсько-
української війни.

Виклад основного матеріалу. Із квітня 
2014 року в умовах проведення АТО на Сході 
України почав зароджуватися волонтерський 
рух капеланів. Для священнослужителів стали 
звичними виїзди до військових підрозділів, які 
перебувають на бойових завданнях (Томчук, 
2018). Священники перебували з підрозділами 
в найнебезпечніших місцях зони проведення 



82

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

АТО, безпосередньо виїжджали на лінію 
зіткнення та фактично мігрували за окремими 
військовими підрозділами. Крім того, вони 
переміщувалися між підрозділами певного 
батальйону й спілкувалися з військовослуж-
бовцями на місцях (у бліндажах, окопах). Це 
дало змогу ефективно встановити зв’язок між 
капеланством як майбутньою традиційною 
інституцією та самими солдатами й офіцерами. 
Окреслене дало змогу капеланству впливати на 
морально-психологічний стан військових під-
розділів (Костюк, 2023).

2 липня 2014 року Кабінетом Міністрів 
України видано Розпорядження «Про службу 
військового духовенства (капеланську службу) 
у Збройних Силах, Національній гвардії та Дер-
жавній прикордонній службі» № 677-р (Про 
службу військового духовенства (капеланську 
службу) у Збройних Силах, Національній гвар-
дії, Державній спеціальній службі транспорту 
та Державній прикордонній службі, 2014), 
відповідно до якого в пункті 1 визначено, що 
Міністерству оборони, Міністерству внутріш-
ніх справ та Адміністрації Державної прикор-
донної служби доручалося в місячний термін 
розробити та затвердити відповідно до ком-
петенції положення про службу військового 
духовенства (капеланську службу) в Збройних 
Силах, Національній гвардії та Державній при-
кордонній службі, визначивши, що священ-
нослужителі, які запропоновані релігійними 
організаціями та успішно пройшли відбір, 
працевлаштовуються з укладенням відповід-
них трудових договорів у підрозділи Зброй-
них Сил, Національної гвардії та Державної 
прикордонної служби, належать до персоналу 
Збройних Сил, Національної гвардії та Держав-
ної прикордонної служби і є військовими свя-
щенниками (капеланами). Крім того, здійснити 
в місячний строк після затвердження зазначе-
них положень відбір осіб з числа священнослу-
жителів, які запропоновані релігійними орга-
нізаціями для забезпечення душпастирської 
опіки військовослужбовців і резервістів Зброй-
них Сил, Національної гвардії та Державної 
прикордонної служби, згідно з вимогами таких 
положень. Окремо звертається увага на органі-
зацію навчання військових священників (капе-
ланів) основ військової справи, а також їх вій-
ськово-гуманітарну та військово-психологічну 
підготовку.

Затвердження зазначеного Розпорядження 
стало основою для подальшого ухвалення нор-
мативно-правових актів Міністерства оборони 
та Міністерства внутрішніх справ з метою 
налагодження діяльності військових капеланів 
і створення відповідних штатних посад.

У січні 2015 року на виконання пункту роз-
порядження Кабінету Міністрів України від 
2 липня 2014 року № 677-р «Про службу вій-
ськового духовенства (капеланську службу) 
у Збройних Силах, Національній гвардії 
та Державній прикордонній службі» та з метою 
організації діяльності військових священни-
ків (капеланів) у Збройних Силах України 
Міністерством оборони України видано Наказ 
«Про затвердження Положення про службу 
військового духовенства (капеланську службу) 
у Збройних Силах України» від 27 січня 
2015 року № 40 (Про затвердження Положення 
про службу військового духовенства (капелан-
ську службу) у Збройних Силах України, 2015). 
У цьому Положенні визначено призначення, 
головні завдання, порядок діяльності, взаємо-
дію, права й обов’язки підрозділів (посадових 
осіб) з питань служби військового духовенства 
(капеланства), органів військового управління, 
військових священників (капеланів), консульта-
тивно-дорадчого органу – Ради в справах душ-
пастирської опіки при Міністерстві оборони 
України, а також уповноважених від релігійних 
організацій за співробітництво з Міністерством 
оборони України у сфері реалізації особовим 
складом права на свободу світогляду й віроспо-
відання.

Також у цьому Положенні зазначалося, що 
військові священники (капелани) є фізичними 
особами, які мають духовну освіту, є священ-
нослужителями зареєстрованої в Україні релі-
гійної організації, пройшли відбір та прийняті 
на роботу на посади працівників у військо-
вих частинах, військових навчальних закла-
дах, установах та організаціях Збройних Сил 
України для задоволення релігійних потреб 
особового складу.

14 грудня 2016 року Розпорядженням Кабі-
нету Міністрів України внесено зміни до Роз-
порядження Кабінету Міністрів України від 
2 липня 2014 року № 677 «Про службу вій-
ськового духовенства (капеланську службу) 
у Збройних Силах, Національній гвардії та Дер-
жавній прикордонній службі», відповідно до 



83

якого назву Розпорядження викладено в такій 
редакції: «Про службу військового духовенства 
(капеланську службу) у Збройних Силах, Націо-
нальній гвардії, Державній спеціальній службі 
транспорту та Державній прикордонній 
службі» (Про внесення змін до розпорядження 
Кабінету Міністрів України від 2 липня 2014 р. 
№ 677, 2016).

7 липня 2015 року Міністерством оборони 
України видано Наказ «Про затвердження Поло-
ження про Управління з питань служби військо-
вого духовенства (капеланства) та Положення 
про територіальні відділення з питань служби 
військового духовенства (капеланства)» № 320. 
Відповідно до п. 1.1 вказаного Наказу, Управ-
ління з питань служби військового духовенства 
(капеланства) визначався як відокремлений під-
розділ Міністерства оборони України, призна-
чення якого полягало в організації підготовки, 
розподілу та організації діяльності військових 
священників (капеланів) задля задоволення 
релігійних потреб військовослужбовців та пра-
цівників Збройних Сил України. Крім того, 
Наказом передбачалося створення чотирьох 
територіальних відділень з питань служби вій-
ськового духовенства (капеланства): Західне, 
Північне, Східне, Південне, та визначено зони 
їх відповідальності (Додаток до Положення 
про територіальні відділення) (Скуріхін, 2021). 
Окреслений Наказ втратив чинність на підставі 
Наказу Міністерства оборони України «Про 
визнання таким, що втратив чинність, наказу 
Міністерства оборони України від 07.07.2015 
№ 320» від 10 квітня 2017 року № 216 (Про 
визнання таким, що втратив чинність, наказу 
Міністерства оборони України від 07.07.2015 
№ 320, 2017).

У 2016 році робилися подальші кроки щодо 
вдосконалення служби військового капелан-
ства в Збройних Силах України. Так, 14 грудня 
2016 року було видано Наказ Міністерства обо-
рони «Про затвердження Положення про службу 
військового духовенства (капеланську службу) 
у Збройних Силах України» № 685, на підставі 
якого втратив чинність Наказ Міністерства 
оборони України від 27 січня 2015 року № 40 
«Про затвердження Положення про службу вій-
ськового духовенства (капеланську службу) 
у Збройних Силах України» (Про затвердження 
Положення про службу військового духовен-
ства (капеланську службу) у Збройних Силах 

України, 2016). У новому Положенні визначали 
основні завдання, порядок діяльності струк-
турних підрозділів (посадових осіб) Міністер-
ства оборони України, Збройних Сил України 
з питань організації діяльності служби вій-
ськового духовенства (капеланства) та права 
й обов’язки військових священників (капела-
нів). Варто зазначити, що цей Наказ втратив 
чинність відповідно до Наказу Міністерства 
оборони України «Про визнання таким, що 
втратив чинність, наказу Міністерства обо-
рони України від 14 грудня 2016 року № 685» 
від 18 липня 2023 року № 420 (Про визнання 
таким, що втратив чинність, наказу Міністер-
ства оборони України від 14 грудня 2016 року 
№ 685, 2023).

Отже, з 2017 року в Україні офіційно почав 
функціонувати інститут військового капелан-
ства, військовий священник став штатною 
посадою, яка прирівнювалася до посади заступ-
ника командира полку або батальйону. Утім, на 
необхідності щодо запровадження інституту 
капеланів у військових формуваннях України 
наголошувалося ще з початком бойових дій на 
Сході України, коли український капеланський 
рух уже почав набувати власних унікальних рис 
(Ващук, 2018).

У 2018 році в умовах проведення ООС на 
Сході України продовжувалося вдосконалення 
законодавчої бази. Так, було видано Наказ Гене-
рального штабу Збройних Сил України «Про 
затвердження Положення про духовні цен-
три Збройних Сил України» від 20 листопада 
2018 року № 417 (Про затвердження Положення 
про духовні центри Збройних Сил України, 
2018). Цим Наказом визначено порядок органі-
зації діяльності та використання духовних цен-
трів Збройних Сил України. У Наказі зазначено, 
що заборонено допускати до духовних центрів 
на території військових частин представни-
ків релігійних організацій, центри яких роз-
ташовані на території країн-агресорів, діяль-
ність яких може спричинити міжконфесійні 
конфлікти у військовому середовищі, а також 
негативно вплинути на морально-психологіч-
ний стан особового складу (Етапи становлення 
служби військового духовенства в Збройних 
Силах України).

У вересні 2020 року Наказом началь-
ника Генерального штабу Збройних Сил 
України затверджено Доктрину «Задоволення 



84

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

духовно-релігійних потреб в об’єднаних опе-
раціях», яка стала визначальною з питань орга-
нізації задоволення духовно-релігійних потреб 
в об’єднаних операціях (Доктрина «Задово-
лення духовно-релігійних потреб в об’єднаних 
операціях», 2020). Протягом 2019–2020 років 
забезпечення душпастирської опіки військо-
вослужбовців спрямовувалося на розвиток 
капеланської служби, а саме завдяки вивчення 
досвіду задоволення духовно-релігійних потреб 
особового складу в умовах проведення ООС на 
Сході України, а також досвіду армій держав-
членів НАТО стосовно організації діяльності 
служби військового духовенства та підготовки 
військових священників (капеланів) (Біла 
книга – 2019–2020. Збройні Сили України, 
Держспецтрансслужба, 2021). Варто зазначити, 
що інститут військового капеланства є одним зі 
стандартів НАТО, що запроваджується в укра-
їнську військову систему. Військові капелани 
в країнах Північноатлантичного альянсу посі-
дають одне з важливих місць, бо турбуються 
про людину у військовому однострою (Голя-
ченко, 2023).

Важливим та значущим кроком стало ухва-
лення Закону України «Про Службу військо-
вого капеланства» від 30 листопада 2021 року 
№ 1915-IX (Про Службу військового капелан-
ства, 2021), яким уперше в історії Збройних Сил 
України законодавчо закріплено порядок регу-
лювання відносин у сфері забезпеченні права 
на свободу світогляду та віросповідання вій-
ськовослужбовців, а також визначено правові 
й організаційні засади та принципи діяльності 
служби військового капеланства (Риженко & 
Єленич, 2024).

В умовах широкомасштабного вторгнення 
рф у 2022 році Законом України «Про внесення 
зміни до розділу IV “Прикінцеві положення” 
Закону України “Про Службу військового капе-
ланства”» щодо дати набрання чинності від 
15 березня 2022 року № 2131-IX внесено зміни 
до Закону України №  1915-IX (Про внесення 
зміни до розділу IV «Прикінцеві положення» 
Закону України «Про Службу військового капе-
ланства» щодо дати набрання чинності, 2022), 
у результаті чого фактично завершилося зако-
нодавче становлення інституту військового 
капеланства.

У грудні 2022 року до Закону України «Про 
Службу військового капеланства» внесено 

зміни Законом України «Про внесення зміни 
до статті 8 Закону України “Про Службу вій-
ськового капеланства”» від 13 грудня 2022 року 
№ 2845-IX, зокрема в частині 1 статті 8 (Підго-
товка військових капеланів) військові капелани 
Збройних Сил України, Національної гвардії 
України, інших утворених відповідно до зако-
нів України військових формувань та Держав-
ної прикордонної служби України проходять 
навчання за спеціальною програмою підго-
товки військових капеланів відповідно слова 
«у навчальному центрі Збройних Сил України, 
Національної гвардії України, Державної при-
кордонної служби України» замінено словами 
«у вищих військових навчальних закладах Зброй-
них Сил України, Національної гвардії України, 
Державної прикордонної служби України 
та військових навчальних підрозділах закладів 
вищої освіти» (Про внесення зміни до статті 8 
Закону України «Про Службу військового капе-
ланства», 2022).

Також варто зазначити, що в березні 2024 року 
Законом України «Про внесення змін до деяких 
законів України щодо забезпечення прав військо-
вослужбовців та поліцейських на соціальний 
захист» від 21 березня 2024 року № 3621-IX до 
Закону України «Про Службу військового капе-
ланства» було внесено зміни, зокрема статтю 7 
окресленого Закону доповнено частиною тре-
тьою такого змісту: «Не може бути військовим 
капеланом особа, яка належить до релігійної 
організації, що визнана такою, що входить до 
структури (є частиною) релігійної організації, 
керівний центр (управління) якої розташова-
ний у державі, визнаній такою, що здійснила 
збройну агресію проти України та/або тим-
часово окупувала частину території України» 
(Про внесення змін до деяких законів України 
щодо забезпечення прав військовослужбовців 
та поліцейських на соціальний захист, 2024).

Так, нова сторінка історії військового капе-
ланства в Україні пишеться в складних умовах 
війни рф проти України, у якій українська нація 
прагне відстояти незалежність власної держави 
та загальнолюдські цінності свободи людини, 
зокрема й право на свободу віросповідання. 
За таких обставин військові капелани у сво-
єму служінні Богові й народові підтримують 
моральний дух воїнів і суспільства, сприяють 
формуванню сучасної української нації (Гоголь 
& Делятинський, 2022).



85

Висновки. Отже, основними завданнями 
капеланської служби в умовах російсько-україн-
ської війни є підтримка належного морального 
й духовного стану, а також патріотичне вихо-
вання військовослужбовців. Формування та роз-
виток інституту капеланства в Збройних Силах 
України здійснювалося в надзвичайно важкий 
період, в умовах проведення АТО (ООС) на Сході 
України (з 2014 до 2022 року). Також в умовах 

широкомасштабного вторгнення в лютому 
2022 року законодавцем зроблено значні кроки 
щодо вдосконалення законодавства стосовно 
функціонування та діяльності військових капе-
ланів у Збройних Силах України. Окреслене 
демонструє системність і цілеспрямованість 
державної політики в зазначеній сфері, відобра-
жаючи так необхідність духовно підтримати вій-
ськовослужбовців в умовах війни.

Список використаних джерел:
Біла книга – 2019–2020. Збройні Сили України, Держспецтрансслужба. Київ, 2021. 196.
Ващук, М. М. (2018). Правові механізми реалізації військово-капеланської служби: українські реалії та поль-

ський досвід. Актуальні дослідження правової та історичної науки (випуск 8): матеріали міжнародної науково-
практичної інтернет-конференції / Збірник тез доповідей: випуск 8, 3–6.

Гоголь, В., Делятинський, Р. (2022). Історія становлення військового капеланства в Збройних Силах України 
(1991–2022 роки). Вісник Львівського університету. Серія філос.-політолог. студії. Випуск 42, 26–38.

Голяченко, І. (2023). Компаративний аналіз інституту капеланства. Актуальні проблеми правознавства,  
1 (33). 77–83.

Доктрина «Задоволення духовно-релігійних потреб в об’єднаних операціях», Генеральний штаб Збройних 
Сил України (2020). URL: https://dovidnykmpz.info/wp-content/uploads/2020/10/Doktryna-dukhovnykh-potreb.pdf.

Етапи становлення служби військового духовенства в Збройних Силах України, Генеральний штаб Збройних 
Сил України. Facebook. URL: https://www.facebook.com/GeneralStaff.ua/posts/%D0%B5%D1%82%D0%B0%D0%B
F%D0%B8-%D1%81%D1%82%D0%B0%D0%BD%D0%BE%D0%B2%D0%BB%D0%B5%D0%BD%D0%BD%D1
%8F-%D1%81%D0%BB%D1%83%D0%B6%D0%B1%D0%B8-%D0%B2%D1%96%D0%B9%D1%81%D1%8C%D
0%BA%D0%BE%D0%B2%D0%BE%D0%B3%D0%BE-%D0%B4%D1%83%D1%85%D0%BE%D0%B2%D0%B5
%D0%BD%D1%81%D1%82%D0%B2%D0%B0-%D0%B2-%D0%B7%D0%B1%D1%80%D0%BE%D0%B9%D0%
BD%D0%B8%D1%85-%D1%81%D0%B8%D0%BB%D0%B0%D1%85-%D1%83%D0%BA%D1%80%D0%B0%D1
%97%D0%BD%D0%B8-%D0%BE%D1%84%D1%96%D1%86%D1%96%D0%B9/1154142448088344/.

Костюк, О. (2023). Капеланство у структурі морально-психологічного забезпечення Збройних Сил України у 
2022–2023 роках. Філософія релігії та медицини в постсекулярну добу: матеріали V Міжнар. наук.-практ. конф., 
присвяченої пам’яті свт. Луки (В. Ф. Войно-Ясенецького), 2018–221. 

Про визнання таким, що втратив чинність, наказу Міністерства оборони України від 07.07.2015 № 320, Наказ 
Міністерства оборони України № 216 (2017). URL: https://www.mil.gov.ua/content/mou_orders/216_nm_2017.pdf.

Про визнання таким, що втратив чинність, наказу Міністерства оборони України від 14 грудня 2016 року 
№ 685, Наказ Міністерства оборони України № 420 (2023). URL: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/z1314-23#Text.

Про внесення змін до деяких законів України щодо забезпечення прав військовослужбовців та поліцейських на 
соціальний захист, Закон України № 3621-IX (2024). URL: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/3621-20#Text.

Про внесення змін до розпорядження Кабінету Міністрів України від 2 липня 2014 р. № 677, Розпорядження 
Кабінету Міністрів України № 964-р (2016). URL: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/964-2016-р#Text.

Про внесення зміни до розділу IV «Прикінцеві положення» Закону України «Про Службу військового капе-
ланства» щодо дати набрання чинності, Закон України № 2131-IX (2022). URL: https://zakon.rada.gov.ua/laws/
show/2131-20#Text.

Про внесення зміни до статті 8 Закону України "Про Службу військового капеланства", Закон України № 2845-
IX (2022). URL: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/2845-20#Text.

Про затвердження Положення про духовні центри Збройних Сил України, Наказ Генерального штабу Збройних 
Сил України №417 (2018). URL: https://dovidnykmpz.info/zagalni/nakaz-heneral-noho-shtabu-zbroynykh-syl-ukrainy-
vid-20-11-2018-417-pro-zatverdzhennia-polozhennia-pro-dukhovni-tsentry-zbroynykh-syl-ukrainy/.

Про затвердження Положення про службу військового духовенства (капеланську службу) у Збройних Силах 
України, Наказ Міністерства оборони № 40 (2015). URL: https://www.mil.gov.ua/content/other/MOU40_2015.pdf.

Про затвердження Положення про службу військового духовенства (капеланську службу) у Збройних Силах 
України, Наказ Міністерства оборони України № 685 (2016). URL: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/z0010-17#Text.

Про службу військового духовенства (капеланську службу) у Збройних Силах, Національній гвардії, Дер-
жавній спеціальній службі транспорту та Державній прикордонній службі, Розпорядження Кабінету Міністрів 
України № 677-р (2014). URL: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/677-2014-%D1%80/ed20140702#Text.



86

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Про Службу військового капеланства, Закон України № 1915-IX (2021). URL: https://zakon.rada.gov.ua/laws/
show/1915-20#Text.

Риженко, І. М., Єленич, І. С. (2024). Військове капеланство в Україні як засіб формування і підтримки 
морально-психологічного стану військовослужбовців. Актуальні питання розвитку юридичної науки в період 
воєнного стану: Міжнародна науково-практична конференція. Науково-дослідний інститут публічного права, 
Львів – Торунь : Liha-Pres, 125–128.

Скуріхін, С. М. (2021). Правові основи церковного служіння в Збройних Силах України. Юридичний науковий 
електронний журнал, (1), 33–37.

Томчук, О. (2018). Волонтерська душпастирська служба в зоні АТО. Військово-історичний меридіан, (18), 121–130. 
 

References:
Bila knyha – 2019-2020. Zbroini Syly Ukrainy, Derzhspetstranssluzhba. [White Book – 2019-2020. Armed Forces of 

Ukraine, State Special Transport Service]. Kyiv. 2021. 196 [in Ukrainian].
Vashchuk, M. M. (2018). Pravovi mekhanizmy realizatsii viiskovo-kapelanskoi sluzhby: ukrainski realii ta polskyi 

dosvid. [Legal Mechanisms for the Implementation of Military Chaplaincy: Ukrainian Realities and Polish Experience]. 
Aktualni doslidzhennia pravovoi ta istorychnoi nauky (vypusk 8): materialy mizhnarodnoi naukovo-praktychnoi internet-
konferentsii / Zbirnyk tez dopovidei: vypusk 8, 3–6 [in Ukrainian].

Hohol, V., Deliatynskyi, R. (2022). Istoriia stanovlennia viiskovoho kapelanstva v Zbroinykh Sylakh Ukrainy 
(1991–2022 roky). [History of the Formation of Military Chaplaincy in the Armed Forces of Ukraine (1991–2022)]. 
Visnyk Lvivskoho universytetu. Seriia filos.-politoloh. studii. Vypusk 42, 26–38 [in Ukrainian].

Holiachenko, I. (2023). Komparatyvnyi analiz instytutu kapelanstva. [Comparative Analysis of the Chaplaincy 
Institute]. Aktualni problemy pravoznavstva, 1 (33). 77–83 [in Ukrainian].

Doktryna “Zadovolennia dukhovno-relihiinykh potreb v obiednanykh operatsiiakh”. [Doctrine of 'Satisfaction of 
Spiritual and Religious Needs in Joint Operations], Heneralnyi shtab Zbroinykh Syl Ukrainy (2020). Retrieved from: 
https://dovidnykmpz.info/wp-content/uploads/2020/10/Doktryna-dukhovnykh-potreb.pdf [in Ukrainian].

Etapy stanovlennia sluzhby viiskovoho dukhovenstva v Zbroinykh Sylakh Ukrainy. [Stages of the Formation of 
Military Chaplaincy in the Armed Forces of Ukraine], Heneralnyi shtab Zbroinykh Syl Ukrainy. Facebook. Retrieved 
from: https://www.facebook.com/GeneralStaff.ua/posts/%D0%B5%D1%82%D0%B0%D0%BF%D0%B8-%D1%81%D
1%82%D0%B0%D0%BD%D0%BE%D0%B2%D0%BB%D0%B5%D0%BD%D0%BD%D1%8F-%D1%81%D0%BB
%D1%83%D0%B6%D0%B1%D0%B8-%D0%B2%D1%96%D0%B9%D1%81%D1%8C%D0%BA%D0%BE%D0%
B2%D0%BE%D0%B3%D0%BE-%D0%B4%D1%83%D1%85%D0%BE%D0%B2%D0%B5%D0%BD%D1%81%D
1%82%D0%B2%D0%B0-%D0%B2-%D0%B7%D0%B1%D1%80%D0%BE%D0%B9%D0%BD%D0%B8%D1%85-
%D1%81%D0%B8%D0%BB%D0%B0%D1%85-%D1%83%D0%BA%D1%80%D0%B0%D1%97%D0%BD%D
0%B8-%D0%BE%D1%84%D1%96%D1%86%D1%96%D0%B9/1154142448088344/ [in Ukrainian].

Kostiuk, O. (2023). Kapelanstvo u strukturi moralno-psykholohichnoho zabezpechennia Zbroinykh Syl Ukrainy u 
2022-2023 rokakh. [Chaplaincy in the Structure of Moral and Psychological Support of the Armed Forces of Ukraine in 
2022-2023]. Filosofiia relihii ta medytsyny v postsekuliarnu dobu: materialy V Mizhnar. nauk.-prakt. konf., prysviachenoi 
pamiati svt. Luky (V. F. Voino-Yasenetskoho), 2018–221 [in Ukrainian]. 

Pro vyznannia takym, shcho vtratyv chynnist. [On the Recognition as Having Lost Effect], nakazu Ministerstva 
oborony Ukrainy vid 07.07.2015 № 320, Nakaz Ministerstva oborony Ukrainy № 216 (2017). Retrieved from:  
https://www.mil.gov.ua/content/mou_orders/216_nm_2017.pdf [in Ukrainian].

Pro vyznannia takym, shcho vtratyv chynnist. [On the Recognition as Having Lost Validity], nakazu Ministerstva 
oborony Ukrainy vid 14 hrudnia 2016 roku № 685, Nakaz Ministerstva oborony Ukrainy № 420 (2023). Retrieved from: 
https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/z1314-23#Text [in Ukrainian].

Pro vnesennia zmin do deiakykh zakoniv Ukrainy shchodo zabezpechennia prav viiskovosluzhbovtsiv ta politseiskykh 
na sotsialnyi zakhyst. [On Amending Certain Laws of Ukraine Regarding the Protection of Rights of Service Members 
and Police Officers for Social Security], Zakon Ukrainy № 3621-IX (2024). Retrieved from: https://zakon.rada.gov.ua/
laws/show/3621-20#Text [in Ukrainian].

Pro vnesennia zmin do rozporiadzhennia Kabinetu Ministriv Ukrainy vid 2 lypnia 2014 r. № 677. [On Amending the 
Resolution of the Cabinet of Ministers of Ukraine dated July 2, 2014, No. 677], Rozporiadzhennia Kabinetu Ministriv 
Ukrainy № 964-r (2016). Retrieved from: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/964-2016-r#Text [in Ukrainian].

Pro vnesennia zminy do rozdilu IV "Prykintsevi polozhennia" Zakonu Ukrainy "Pro Sluzhbu viiskovoho kapelanstva" 
shchodo daty nabrannia chynnosti. [On Amending Section IV 'Transitional Provisions' of the Law of Ukraine 'On the 
Military Chaplaincy Service' Regarding the Date of Entry into Force], Zakon Ukrainy № 2131-IX (2022). Retrieved from: 
https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/2131-20#Text [in Ukrainian].



87

Pro vnesennia zminy do statti 8 Zakonu Ukrainy "Pro Sluzhbu viiskovoho kapelanstva". [On Amending Article 8  
of the Law of Ukraine 'On the Military Chaplaincy Service], Zakon Ukrainy № 2845-IX (2022). Retrieved from:  
https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/2845-20#Text [in Ukrainian].

Pro zatverdzhennia Polozhennia pro dukhovni tsentry Zbroinykh Syl Ukrainy. [On the Approval of the 
Regulations on Spiritual Centers of the Armed Forces of Ukraine], Nakaz Heneralnoho shtabu Zbroinykh Syl Ukrainy 
№ 417 (2018). Retrieved from: https://dovidnykmpz.info/zagalni/nakaz-heneral-noho-shtabu-zbroynykh-syl-ukrainy-
vid-20-11-2018-417-pro-zatverdzhennia-polozhennia-pro-dukhovni-tsentry-zbroynykh-syl-ukrainy/ [in Ukrainian].

Pro zatverdzhennia Polozhennia pro sluzhbu viiskovoho dukhovenstva (kapelansku sluzhbu) u Zbroinykh Sylakh 
Ukrainy. [On the Approval of the Regulations on the Service of Military Chaplaincy (Chaplain Service) in the Armed 
Forces of Ukraine], Nakaz Ministerstva oborony № 40 (2015). Retrieved from: https://www.mil.gov.ua/content/other/
MOU40_2015.pdf [in Ukrainian].

Pro zatverdzhennia Polozhennia pro sluzhbu viiskovoho dukhovenstva (kapelansku sluzhbu) u Zbroinykh Sylakh 
Ukrainy. [On the Approval of the Regulations on the Service of Military Chaplaincy (Chaplain Service) in the Armed 
Forces of Ukraine], Nakaz Ministerstva oborony Ukrainy № 685 (2016). Retrieved from: https://zakon.rada.gov.ua/laws/
show/z0010-17#Text [in Ukrainian].

Pro sluzhbu viiskovoho dukhovenstva (kapelansku sluzhbu) u Zbroinykh Sylakh, Natsionalnii hvardii, Derzhavnii 
spetsialnii sluzhbi transportu ta Derzhavnii prykordonnii sluzhbi. [On the Service of Military Chaplaincy (Chaplain Service) 
in the Armed Forces, National Guard, State Special Transport Service, and State Border Guard Service], Rozporiadzhennia 
Kabinetu Ministriv Ukrainy № 677-r (2014). Retrieved from: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/677-2014-%D1%80/
ed20140702#Text [in Ukrainian].

Pro Sluzhbu viiskovoho kapelanstva. [On the Military Chaplaincy Service], Zakon Ukrainy № 1915-IX (2021). 
Retrieved from: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/1915-20#Text [in Ukrainian].

Ryzhenko, I.M., Yelenych, I.S. (2024). Viiskove kapelanstvo v Ukraini yak zasib formuvannia i pidtrymky moralno-
psykholohichnoho stanu viiskovosluzhbovtsiv. [Military Chaplaincy in Ukraine as a Means of Shaping and Supporting the 
Moral and Psychological State of Service Members]. Aktualni pytannia rozvytku yurydychnoi nauky v period voiennoho 
stanu: Mizhnarodna naukovo-praktychna konferentsiia. Naukovo-doslidnyi instytut publichnoho prava, Lviv – Torun : 
Liha-Pres, 125–128.

Skurikhin, S. M. (2021). Pravovi osnovy tserkovnoho sluzhinnia v Zbroinykh Sylakh Ukrainy. [Legal Foundations of 
Church Ministry in the Armed Forces of Ukraine]. Yurydychnyi naukovyi elektronnyi zhurnal, (1), 33–37 [in Ukrainian].

Tomchuk, O. (2018). Volonterska dushpastyrska sluzhba v zoni ATO. [Volunteer Chaplaincy Service in the ATO 
Zone]. Viiskovo-istorychnyi merydian, (18), 121–130 [in Ukrainian].



88

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

УДК 279.17
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.11

Сарапін Олександр Васильович,
кандидат філософських наук,

доцент кафедри релігієзнавства
Київського національного університету імені Тараса Шевченка

orcid.org/0000-0001-9339-2338
tenasand@gmail.com

ДО ПИТАННЯ ПРО КОНФЕСІЙНУ ІДЕНТИФІКАЦІЮ СВІДКІВ ЄГОВИ

У статті пропонується аналіз трьох частотних установок, наявних у працях дослідників та інсайдерів 
щодо розв’язання питання конфесійної ідентифікації Свідків Єгови. Ідеться про їх зарахування або до куль-
тів (нових релігійних рухів), або до християнства загалом, або до протестантизму. Попередньо уточнюється 
смисл понятійної конструкції «конфесійна ідентифікація» та подається стисла презентація Свідків Єгови. 
По мірі верифікації установок видатних представників кожної з трьох позицій щодо конфесійної належності 
Свідків Єгови розкривається зміст таких ключових термінів, як «культи», «секти», «нові релігійні рухи», 
«християнство», «протестантизм», «маргінальний протестантизм». У контексті аналізу сприйняття Свідків 
Єгови як християн з’ясовується питання їхньої самоідентифікації. Висвітлюється позиція Свідків Єгови, 
в основі якої лежать твердження про їхню виняткову належність до «справжніх християн» і, відповідно, 
неприйняття «християнського світу». Подаються доводи ортодоксів, які категорично відкидають тезу про 
унікальність християнства Свідків Єгови. Автором пропонуються аргументи на користь належності Свідків 
Єгови до маргінального протестантизму, які уможливлюються в перспективі розкривання генетичного, тео-
логічного та інституційного чинників. 

Ключові слова: Свідки Єгови, конфесійна ідентифікація, культи, секти, нові релігійні рухи, християн-
ство, протестантизм, маргінальний протестантизм.

Sarapin Alexander,
Candidate of Philosophical Sciences,

Associate Professor at the Department of Religious Studies
Taras Shevchenko National University of Kyiv

orcid.org/0000-0001-9339-2338
tenasand@gmail.com

ON THE QUESTION OF CONFESSIONAL IDENTIFICATION  
OF JEHOVAH’S WITNESSES

The article offers an analysis of three frequency settings present in the works of researchers and insiders 
regarding the solution to the issue of confessional identification of Jehovah’s Witnesses. We are talking about their 
attribution either to cults (new religious movements), or to Christianity in general, or to Protestantism. The meaning 
of the conceptual construct “confessional identification” is preliminary clarified and a condensed presentation 
of Jehovah’s Witnesses is offered. In the process of verifying the attitudes of prominent representatives of each 
of the positions regarding the confessional affiliation of Jehovah’s Witnesses, the meaning of such key concepts as 
“cults”, “sects”, “new religious movements”, “Christianity”, “Protestantism”, “marginal Protestantism” is revealed. 
In the context of analyzing the perception of Jehovah’s Witnesses as Christians, the question of their self-identification 
is resolved. The position of Jehovah’s Witnesses is highlighted, which is based on the assertion of their exclusive 
belonging to “true Christians” and, accordingly, rejection of the Christian world. The arguments of Christian 
orthodoxies are presented, who categorically reject the thesis about the uniqueness of Christianity of Jehovah’s 
Witnesses. The author offers arguments in favor of Jehovah’s Witnesses belonging to marginal Protestantism. Such 
arguments seem possible in the perspective of revealing genetic, theological and institutional factors.

Key words: Jehovah’s Witnesses, confessional identification, cults, sects, new religious movements, Christianity, 
Protestantism, marginal Protestantism. 



89

Вступ. У сучасному світовому релігієзнав-
стві досі дискусійним залишається питання 
конфесійної ідентифікації Свідків Єгови. Під 
конфесійною ідентифікацією розуміється 
встановлення співвіднесення якоїсь конфесії 
з певною релігійною традицією або її відгалу-
женням. Автори більшості досліджень, присвя-
чених історії та віросповіданню Свідків Єгови, 
зазвичай уникали його розв’язання, обмеж-
уючись або аксіоматичними твердженнями, 
або натяками на їхню належність до певного 
напряму християнської традиції. Однак озна-
йомлення з працями тих науковців, які докладно 
розглядали конфесійні особливості Свідків 
Єгови, дає змогу попередньо узагальнити про 
наявність трьох установок щодо розв’язання 
питання їхньої ідентифікації. Ідеться про 
належність цієї конфесії або до культів (нових 
релігійних рухів), або до християнства загалом, 
або до протестантизму. Звісно, слід зважати на 
аргументи за і проти кожної з декларованих 
позицій. При цьому можливими є варіативні 
розв’язання в межах згаданих трьох установок 
в інтервалі від навішування ярликів до уста-
леної самоідентифікації. Звідси випливає мета 
дослідження – проаналізувати кожну з наяв-
них установок, відображених в інсайдерській 
та дослідницькій літературі й обґрунтувати 
власну пропозицію щодо вирішення питання 
конфесійної ідентифікації Свідків Єгови.

Принагідно потребує уточнення об’єкт 
дослідження. Ідентифікації підлягатиме кон-
фесія Свідків Єгови. Така її назва була санк-
ціонована в липні 1931 р. на міжнародному 
конгресі в Колумбусі (штат Огайо). Тим самим 
Свідки Єгови відокремилися від інших релігій-
них груп, які виникли внаслідок розколу руху 
Дослідників Біблії. У питаннях віросповіда-
ння й практики вони підпорядковуються авто-
ритету «Товариства Вартової башти, Біблій 
і трактатів», яке під такою назвою було офі-
ційно зареєстроване в Детройті (штат Мічиган) 
в січні 1919 р. У соціологічній літературі побу-
тує сприйняття Товариства Вартової башти як 
збірної назви організації Свідків Єгови (див.: 
Beckford, 1975, р. 13).

Розпочну з демонстрації першої позиції, 
представленої в працях Я.  К.  Ван Баалена, 
Е. Хоукеми, У. Мартіна, Г. Керна, М. Інтровіньє, 
Дж. Кріссайдса, Р. Дерікбурга. Передусім варта 
уваги праця американського кальвіністського 

теолога Яна Карела Ван Баалена «Хаос куль-
тів: дослідження сучасних ізмів», у якій Свідки 
Єгови потрапляють до когорти нехристиян-
ських культів, але мають християнські корені. 
Викладу їхніх історії та віровчення присвячено 
окремий розділ (Van Baalen, 1947, p. 166–199).

Американський кальвіністський теолог 
Ентоні Хоукема визнавав Свідків Єгови нехрис-
тиянською культовою системою. З огляду на це, 
симптоматичною видається назва його праці 
«Чотири основні культи: Християнська Наука, 
Свідки Єгови, мормонізм, адвентизм сьомого 
дня». Причому Е. Хоукема уналежнював Свід-
ків Єгови до «культів, які виникають усеред-
ині протестантизму» (Hoekema, 1963b, р. 374). 
Щоправда у своїй праці він уникає визначення 
культу як такого, обмежуючись розгорнутим 
аналізом його п’яти узагальнених характе-
ристик. До останніх Е. Хоукема зараховував:  
«1) позабібілійне джерело авторитету; 2) запе-
речення виправдання тільки благодаттю; 3) зне-
цінювання Христа; 4) самовизначення як винят-
кової спільноти врятованих; 5) центральну роль 
в есхатологічній кульмінації історії» (Hoekema, 
1963b, р. 378–379, 382, 385).

Зазначимо, що кальвіністський теолог також 
писав про властивий культам «різкий розрив 
з історичним християнством і його конфесі-
ями» (Hoekema, 1963b, р. 374). Загалом, у нього 
вможливлюється сприйняття культу як типової 
релігійної організації, у якій є ознаки відхо-
дження від усталених структур християнської 
традиції.

До «царства культів» зводив Свідків Єгови 
американський теолог, баптист за віроспові-
данням Уолтер Мартін. Причому культом він 
уважав групу осіб, поєднаних довкола пев-
ної людини або її неправильного тлумачення 
Біблії. У. Мартін уважав, що «Свідки Єгови зде-
більшого є послідовниками тлумачень Чарльза 
Т. Рассела і Дж. Ф. Рутерфорда» (Martin, 
1985, р. 11). В іншому місці тексту він обмо-
вився про «культ, настільки явно нехристиян-
ський, як Свідки Єгови» (Martin, 1985, р. 370). 
На ідентифікації Свідків Єгови як культу також 
наполягав американський лютеранський тео-
лог Ґерберт Керн. Зокрема, він стверджував: 
«Організація Вартова Башта не є ревною і фун-
даменталістською християнською групою. Це 
радше нехристиянський культ, чиї переконання 
формуються його керівним органом» (Kern, 



90

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

1995, р. 9). З огляду на твердження Я. К. Ван 
Баалена, Е. Хоукеми, У.  Мартіна і Ґ. Керна, 
Свідків Єгови наділяють статусом «культу» 
через їх відмову від дотримування традиційних 
християнських доктрин.

Італійський соціолог Массімо Інтровіньє 
у своїх публікаціях зараховує Свідків Єгови до 
нових релігій християнського походження. Спи-
раючись на свою класифікацію нових релігійних 
рухів, яку умовно можна назвати типологією 
чотирьох «ні», він уналежнює Свідків Єгови до 
типу рухів, найменш віддалених від історичного 
християнства (Introvigne, 1993, р. 32–38). Для 
М. Інтровіньє в основі такого типу нових релігій-
них рухів полягає установка «Церква – ні, Хрис-
тос – так». Додамо, що чотири типи «нових релі-
гій» можна розглядати як концентричні круги, які 
поступово відходять від християнського ядра.

Принагідно потребує уточнення поня-
тійна конструкція «нові релігійні рухи». 
Ідеться про більш-менш організовані конфе-
сійні об’єднання, які виникають у другій пол. 
ХІХ ст. й у своєму подальшому існуванні або 
виходять за межі традиційних віросповідань, 
або вдаються до їх істотних трансформацій. 
Варта уваги характеристика таких конфесійних 
об’єднань, подана англійським релігієзнавцем 
Дж. Кріссайдсом. Він стверджував: «Нові релі-
гійні рухи (НРР), або на думку деяких, «культи», 
становлять собою напрочуд різноманітну 
групу. Деякі з них теологічно консервативні, 
інші радикально новаторські; одні прямують 
у далеке майбутнє, інші назад у далеке минуле: 
одні можуть дотримуватися якоїсь широкої 
релігійної традиції або змішувати кілька тради-
цій; їхні підходи до моралі й етики часто мають 
мало спільного, а їхні релігійні практики й орга-
нізації однаково еклектичні» (Chryssides, 2001,  
р. ХІІ). До речі, Дж. Кріссайдс зараховує Свід-
ків Єгови до нових релігійних рухів, які вийшли 
з протестантизму (Chryssides, 2001, р. 85).

У вітчизняному релігієзнавстві до іденти-
фікації Свідків Єгови як представників нових 
релігійних рухів схиляється Костянтин Мезен-
цев. У відповідному підрозділі «Географії релі-
гій» він зараховує цю релігійну організацію 
до «основних західних культів (неохристиян-
ських релігій)» (Павлов, Мезенцев, Любіцева, 
1999, с. 156–157).

Наскільки доречними є спроби уналеж-
нити Свідків Єгови до нових релігійних 

рухів? По-перше, слід зважати на аморфність 
самої понятійної конструкції «нові релігійні 
рухи». У релігієзнавчій літературі досі бракує 
її чіткого визначення, як, утім, і належного 
визначення поняття «культи». У більшості 
публікацій автори вдаються до описових харак-
теристик «нових релігійних рухів» і «куль-
тів». Наприклад, англійська соціологиня Айлін 
Баркер констатує: «У суто практичних цілях 
цей термін слід розуміти як той, що належить 
до груп, рухів або організацій, які називають 
альтернативними релігіями, нетрадиційними 
релігіями, культами або сучасними сектами 
(Barker, 1989, р. 4). Відповідно, прихильники 
першої позиції наголошують на відходженні 
Свідків Єгови від форм історичного християн-
ства, унаслідок якого начебто уможливлюється 
їх найменування «новою» конфесією.

Проте прихильники цієї конфесії катего-
рично не погоджуються з таким найменуван-
ням. Натомість вони дотримуються установки: 
«Свідки Єгови не намагаються запроваджувати 
нові доктрини, новий спосіб поклоніння, нову 
релігію. Замість цього їхня сучасна історія 
відображає свідомі зусилля з навчання тому, що 
міститься в Біблії, натхненному Слові Божому» 
(Jehovah’s Witnesses – Proclaimers of God’s 
Kingdom, 1993, с. 120). Щоправда, на сторінках 
журналу «Вартова башта» неодноразово тра-
пляється ідентифікація вчення Свідків Єгови 
як «нової релігії» в значенні тієї, що оновлює 
людину, змінює її життя на краще.

По-друге, представники нових релігійних 
рухів зазвичай поривають із цінностями тієї 
традиції, з арсеналу якої вони черпають свої, 
хоч і модифіковані, ідеї та уявлення. Точніше, 
ідеться про їх претензії на повний розрив з попе-
редньою традицією або про її радикальну опти-
мізацію. У будь-якому разі адепти більшості 
нових релігійних рухів усіляко наголошують 
на своїй унікальності й неузгодженості з осно-
воположеннями якоїсь релігійної традиції. Тим 
самим у багатьох дослідників з’являється спо-
куса уналежнювати Свідків Єгови до розряду 
«нових сект». Наприклад, французький соціо-
лог Режі Дерікбур виокремлював сім характе-
ристик, наявність яких дає змогу стверджувати 
про належність Свідків Єгови до сектантського 
руху. Ідеться про есхатологізм, міленаризм, 
утопічність, добровільне членство, елітарність, 
войовничість і радикалізм. (Dericquebourg, 



91

1981, p. 125–132). Такі характеристики придатні 
для опису більшості нових релігійних рухів. 
Однак слід визнати проблематичними твер-
дження про розрив Свідків Єгови з материн-
ською Церквою. Зауважу, що ця релігійна орга-
нізація виникає як група дослідників біблійних 
текстів, які прагнули їх зрозуміти й керуватися 
ними в повсякденному житті. Усе-таки варто 
погодитися з твердженням Арно Бланшара: 
«Мета Рассела і його послідовників – не ство-
рити новий релігійний рух, а просто поширити 
Біблію і зробити відомим її особливе прочи-
тання» (Blanchard, 2006, р. 42).

Крім того, у релігієзнавчій та соціологічній 
літературі слово «секта» часто-густо вжива-
ється з образливим відтінком для позначення 
такої конфесійної меншини, яка перебуває 
в конфронтації з більшістю дійсних релігій-
них організацій. Тоді це слово набуває вибір-
кового полемічного значення, доволі помітного 
в публікаціях представників домінантних хрис-
тиянських церков.

Тим самим уможливлюється позиція тих 
дослідників, які наполягають на ідентифікації 
Свідків Єгови як християнських сектантів або 
просто сектантів. Зокрема, для американського 
баптистського проповідника Соммерфілда Вім-
біша це «ворожа Слову Божому секта» (Вім-
біш, 1958, с. 5). Польський католицький теолог 
Пйотр Йордан Слівінський зараховує Свідків 
Єгови до «різних сект християнського похо-
дження» (Слівінський, 1999, с. 47). Водночас 
він не визнавав їхню оригінальну християнську 
ідентичність.

У колах соціологів також домінує сприй-
няття Свідків Єгови як християнських сектан-
тів або власне християн. Наприклад, американ-
ські соціологи Родні Старк і Лоуренс Яннаконе 
визначають Свідків Єгови як «християнську 
секту» (Stark & Iannaccone, 1997, р. 142).

Звісно, слід зважати на самоідентифікацію 
послідовників Товариства Вартової Башти як 
питомих християн. З огляду на це, варте уваги 
свідчення канадської антропологині, колиш-
ньої активістки Товариства Вартової Башти 
Хізер Деніз Боттінг. Вона стверджувала: «Назва 
“християнин” по праву належить тільки Свід-
кам Єгови, згідно з їхніми переконаннями, тому 
що християнське зібрання під керівництвом 
Христа – це сучасний “народ” Свідків Єгови» 
(Botting, 1984, р. 5).

Принагідно потребує уточнення семантика 
поняття «християнство». Ідеться про оформ-
лену у варіативних напрямах, течіях й органі-
заціях систему вірувань, цінностей і практик, 
в основі яких лежать проповіді Ісуса Христа 
та їхні подальші теологічні концептуалізації. 
У такому разі Свідки Єгови причетні до хрис-
тиян як таких.

Однак вони не вважають себе належними 
до «християнського світу». Натомість Свідки 
Єгови визнають себе «істинними» христия-
нами. Наприклад, в одній із публікацій «Варто-
вої башти» стверджується: «.. і правдиві хрис-
тияни є щасливі, тому що вони називаються 
християнські Свідки Єгови, оголошуючи Його 
ім’я у 200 країнах, навіть до кінців землі». 
(Любителі Божого Ім’я, 1969, с. 90). Між іншим, 
у публікаціях Товариства Вартової башти час-
тотним аргументом на користь ідентифікації 
Свідків Єгови як християн слід визнати наголос 
на їх біблійній вкоріненості. Зокрема, в одному 
із журналів «Пробудись!» можна знайти імпе-
ративне твердження: «Свідки Єгови – хрис-
тияни, бо їхні вчення ґрунтуються на Біблії. 
Однак вони не є протестантами, католиками 
чи православними, оскільки деякі вчення цих 
релігій небіблійні» (Запитання, які часто став-
лять люди, 2010, с. 6). Крім того, Свідки Єгови 
дотримуються установки, згідно з якою справ-
жнє християнство кануло в Лету разом з остан-
нім з апостолів. Тривалий час воно зазна-
вало деградації, аж поки Чарльз Тейз Рассел 
в 1870-х рр. не започаткував Товариство Вар-
тової Башти. Звідси випливає претензія Свідків 
Єгови на статус справжніх християн. У такому 
разі послідовники Товариства Вартової башти 
не вважають себе належними до «загальновиз-
наного християнства», або до «християнського 
світу». В одному з випусків «Вартової башти» 
сказано: «До загальновизнаного християнства 
належать релігії, які стверджують, що є христи-
янськими, але які не вчать людей поклонятися 
Єгові відповідно до його норм» (Залишайтеся 
вірними під час «великого лиха», 2019, с. 19).

На особливу увагу заслуговують свід-
чення віровідступників. Насамперед згадаю 
про канадського історика Джеймса Пентона. 
Колишній активіст Товариства Вартової башти 
не сумнівався в належності Свідків Єгови до 
християн. Д. Пентон писав про «значний хрис-
тиянський сектантський рух» і про «спільноту, 



92

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

яка представляє собою одну з найзначніших 
християнських сект, що розвинулася в Америці 
й стала всесвітнім рухом» (Penton, 1985, р. 3, 253).  
Також варте уваги свідчення американського 
місіонера, колишнього члена Керівної ради 
Свідків Єгови Раймонда Франца. Він писав: 
«..хоч би якими іменами нас не називали люди, 
це не має значення для нас; ми не називаємось 
жодним іншим ім’ям, крім «єдиного імені, 
даного під небом і для людей – Ісуса Христа. 
Ми називаємо себе просто Християнами й не 
зводимо перепони, щоб відокремити від нас 
тих, хто вірить у наріжний камінь нашої спо-
руди, згаданий Павлом: «Христос помер за 
гріхи наші, за Писанням»; а ті, для кого така 
позиція є недостатньо повною, не мають права 
називатися Християнами» (Franz, 2002, p. VII).

Не дивно, що претензія Свідків Єгови на ста-
тус справжніх християн викликає шквал кри-
тики з боку представників домінантних христи-
янських церков. На властивій текстам Свідкам 
Єгови антихристиянській мотивації наполя-
гав кальвіністський теолог Е. Хоукема. При-
кметним видається його узагальнення: «Отже, 
стверджується, що всі християнські групи за 
межами їхнього кола перебувають у пітьмі, 
незалежно від того, наскільки вони старанно 
вивчають Священне Писання; мовиться, що 
тільки Свідки Єгови ходять у світлі, оскільки 
їхній «помазаний клас» є Божим каналом освя-
чення для всіх людей на землі» (Hoekema, 
1963a, p. 35). В іншому місці тексту він наго-
лошував: «Відношення Свідків Єгови до хрис-
тиянської церкви загалом настільки є фанатич-
ним, що здається майже неймовірним. Тільки 
вони, Свідки Єгови, є істинним народом Бога; 
всі інші – послідовники диявола» (Hoekema, 
1963a, р. 77). Також згадаю про інвективи поль-
ських католицьких теологів Войцеха Ганца 
і Теодора Ленкевича. Вони стверджують:  
«З аналізу усієї доктрини Свідків Єгови недво-
значно випливає, що їх не можна зараховувати 
до християнських спільнот» (Ганц, Ленкевич, 
1994, с. 43).

Більшість авторів, які негативно налашто-
вані до «нехристиянського» руху Свідків Єгови, 
зважає на принципову несумісність їх доктрин 
із доктринами історичних форм християнства. 
Критиці зазвичай піддають властиві послідов-
никам «Товариства Вартової вежі» антитрині-
таризм, невизнавання божественності Христа 

і Святого Духа, заперечення тілесного воскре-
сіння Ісуса Христа, неприйняття безсмертя 
душі, відмова від шанування хреста та інших 
зображень. Такого кшталту віросповідні поло-
ження Свідків Єгови ортодокси сприймають як 
серйозні відхилення від форм церковного хрис-
тиянства. Однак Свідки Єгови у своїх публі-
каціях переконані в тому, що вони повернули 
християнству його первинне віровчення, яке, 
своєю чергою, зазнавало спотворення з боку 
традиційних церковних структур.

Третю позицію в питанні розв’язання кон-
фесійної ідентифікації Свідків Єгови пред-
ставляють ті дослідники, які наголошують на 
протестантській детермінанті. Така позиція 
виявляється доволі частотною в представників 
світового релігієзнавства. Наприклад, у томі 
VII авторитетної «Енциклопедії релігій» ствер-
джується про Свідків Єгови як про «сектант-
ську протестантську групу, засновану в кінці 
ХІХ століття» (Weddle, 2005, р. 4820).

Інші приклади. Джеймс Пентон у праці 
«Апокаліпсис відкладається» узагальнював: 
«Свідки Єгови виросли з релігійного серед-
овища американського протестантизму кінця 
ХІХ століття. Хоча вони можуть здаватися 
помітно відмінними від основних протестантів 
і відкидати деякі центральні доктрини вели-
ких церков, насправді вони є специфічно аме-
риканськими спадкоємцями адвентизму, про-
рочих рухів британського й американського 
євангелізму ХІХ століття, методизму й мілена-
ризму як англіканства сімнадцятого століття, 
так й англійського протестантського нонкор-
формізму» (Penton, 1985, р. 13). Зауважу, що 
канадський історик вказував на віросповідні 
витоки Свідків Єгови, цілковито пов’язуючи 
їх з напрямами протестантизму. Американ-
ський філософ Стівен Браун уналежнює Свід-
ків Єгови до «протестантського релігійного 
плавильного котла в Сполучених Штатах» 
(Brown, 2009, р. 11). Французький філософ 
Мішель Малерб стверджував про належність 
Свідків Єгови до протестантизму, точніше, до 
його «некласифікованих маргінальних рухів» 
(Malherbe, 1994, р. 50).

У колах вітчизняних релігієзнавців іденти-
фікація Свідків Єгови як представників саме 
пізнього протестантизму набуває статусу сво-
єрідної аксіоми. Такої позиції дотримуються 
Вікторія Любащенко, Сергій Головащенко, 



93

Петро Яроцький, Анатолій Денисенко. 
Зокрема, В. Любащенко містить єговізм [пра-
вопис авторки – О. С.] до течій пізнього про-
тестантизму (Любащенко, 1995, с. 8). Для 
С. Головащенка Свідки Єгови – це «одна 
з найпізніших течій у протестантизмі» (Голо-
ващенко, 1999, с. 207). П. Яроцький зараховує 
Свідків Єгови до течій пізнього протестантизму 
(Яроцький, 2006, с.  179, 181) або до «протес-
тантських церков» (Яроцький, 2008, с. 420, 428). 
Він же обмовляється про цілковите дотриму-
вання Свідками Єгови принципу Sola Scriptura 
і про половинчасте сприйняття ними прин-
ципів sola fide та sola gratia. Також київський 
релігієзнавець докладно розбирає їх учення 
про Бога, людину й спасіння. В остаточному 
підсумку П. Яроцький узагальнює, що Свідки 
Єгови «дійсно мають підстави не вважати 
себе протестантською течією, а окремою уні-
кальною християнською релігією» (Яроцький, 
2008, с. 421).

Питання ідентифікації Свідків Єгови також 
торкається А. Денисенко. Зокрема, Свідків 
Ієгови [правопис автора – О. С.] та мормонів 
він зараховує до релігійних груп, які перебува-
ють «дещо відособлено від офіційно визнаного 
й традиційного (з погляду догматики) протес-
тантизму» (Денисенко, 2018, с. 282). При цьому 
А. Денисенко наполягав на потребі враховувати 
суто генетичний і доктринальний чинники. На 
його думку, «якщо розглядати їх у контексті 
історичного становлення, зваживши на про-
тестантське коріння їх походження, то їх, без-
перечно, можна називати протестантськими 
течіями. Проте дослідження їх віровчення крізь 
призму теології перешкоджає уналежнювати їх 
до протестантів» (Денисенко, 2018, с. 282).

Самі Свідки Єгови категорично відкида-
ють усілякі спроби їх ідентифікації як про-
тестантів. З огляду на це, варта уваги їхня 
мотивація подібного несприйняття, яку можна 
знайти в одному з випусків «Вартової башти». 
По-перше, Свідки Єгови не визнають влас-
тиві протестантським конфесіям учення про 
Трійцю, пекло й безсмертя душі, бо вони «не 
лише суперечать Біблії, а й спотворюють 
правду про Бога» (Чи Свідки Єгови – це протес-
тантська релігія? 2009, с. 19). По-друге, Свідки 
Єгови «не бажають висловлювати якийсь про-
тест, а прагнуть поширювати біблійне знання» 
(Чи Свідки Єгови – це протестантська релігія? 

2009, с. 19). По-третє, Свідки Єгови «залиша-
ються об’єднаним всесвітнім братством, тоді як 
протестантизм розколовся на сотні конфесій» 
(Чи Свідки Єгови – це протестантська релігія? 
2009, с. 19). До того ж прихильники Товари-
ства Вартової башти закидають протестантам 
у їхній прив’язаності до цінностей мирського 
життя. На їхню думку, «протестантизм зі сво-
їми численними конфесіями осквернив себе 
комерційними й політичними звабами світу 
навіть більше, ніж його старша сестра в особі 
римського католицизму. Так, Єгова потурбу-
ється про те, щоб весь християнський світ 
було знищено» (Jehovah Unsheathes His Sword! 
1988, р. 21).

Зауважу, що перший контраргумент вида-
ється свідченням властивого Свідкам Єгови 
виразного конфесіоцентризму. Ідеться, зокрема, 
про їх категоричну відмову від начебто «спо-
творених» в історії тринітарних форм про-
тестантизму. Однак до обсягу класифікацій-
ного осередку «протестантизм» також входять 
такі антитринітарні конфесії, як мормони 
та п’ятдесятники-унітарії.

З іншого боку, прихильники тих протестант-
ських конфесій, які визнають Трійцю, пекло 
й безсмертя душі, також не бажають бачити 
у своїх лавах теократичне Товариство Вартової 
башти. Тому більшість протестантських авто-
рів не тільки не визнає Свідків Єгови своїми, 
а й уважає їх тими, хто спотворив дух онов-
леної Реформацією християнської традиції. 
Наприклад, баптистський проповідник С. Вім-
біш писав: «Ніколи ще в історії християнства 
не було такого фальшування та ґвалтування 
Слова Божого, такого диявольського перекру-
чування істини Божої, як це робиться цими так 
званими Свідками Єгови» (Вімбіш, 1958, с. 9). 
Додамо, що більшість протестантських теоло-
гів уважають упередженим «Переклад Нового 
світу Священного Писання», санкціонованого 
Товариством Вартової башти. Крім того, слід 
зважати на принципові розбіжності Свідків 
Єгови з традиційними протестантами щодо 
Трійці, особи Ісуса Христа, сприйняття пекла 
й ставлення до свят.

Далі, з огляду на тексти «Вартової башти», 
слово «протест» Свідки Єгови вважають 
пов’язаним зі Шпеєрською протестацією 
1529 р. Тому для них протестанти є позначен-
ням послідовників Мартіна Лютера. В одному 



94

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

з випусків «Вартової башти» сказано: «З того 
часу ця назва поширилась на всіх, хто підтри-
мував принципи та ідеї Реформації» (Чи Свідки 
Єгови – це протестантська релігія? 2009, с. 19). 
Звісно, що Свідки Єгови не вважають Реформа-
цію сакральною подією і тим паче визначаль-
ною подією в історії християнства. Утім, таке 
розуміння слова «протестант» є тільки однією 
з версій його походження.

З іншого боку, у своїх публікаціях Свідки 
Єгови також вдаються до «народної етимоло-
гії», в основі якої – походження слова «протес-
тант» від слова «протест». Ідеться про «про-
тест» проти чогось або когось. У згаданій вище 
статті «Чи Свідки Єгови – це протестантська 
релігія?» вони наголошують на несприйнятті 
протесту в значенні «заперечення» чи «незгоди 
з чимось». Тому в їхніх журналах можна зна-
йти публікації, у яких Свідки Єгови протесту-
ють проти дискримінації членів своєї організа-
ції. Для прикладу згадаю про буклет «Народе 
Франції, тебе ошукують!» (січень 1999 р.), 
у якому стверджується: «250 000 Свідків Єгови 
та їхніх приятелів, які живуть у Франції, про-
тестують проти того, як нечесно їхню христи-
янську релігію, що існує у Франції з 1900 року, 
стали, починаючи з 1995 року, прирівнювати 
до небезпечних сект... Протестують проти 
постійного цькування, жертвою якого вони 
стали» (Свідки у Франції звертаються до гро-
мадськості, 1999, с. 9). Принагідно зауважимо, 
що Товариство Вартової башти відкидає будь-
який компроміс з політичними системами 
з питань мілітаризму й патріотизму. Саме тому 
Свідків Єгови можна назвати свого роду про-
тестною релігійною організацією. Інакше 
кажучи, у їхніх публікаціях має місце семан-
тичне перекривання двох версій походження 
слова «протестант».

Зрештою, прибічники Товариства Вартової 
башти претендують на статус єдиної універ-
сальної організації на противагу численним 
інституціональним осередкам протестантизму. 
Зауважимо, що Товариство Вартової башти 
претендує на статус саме такої організації, яка 
надає вірянам «правдиві знання». Словами 
Д. Бекфорда, «.. свідки Єгови стверджують, що 
тільки організація Товариства Вартової башти 
задовольняє всі біблійні критерії «істинної релі-
гії» (Beckford, 1975, р. 108). Звісно, їхня пре-
тензія на статус єдиної релігійної організації 

унеможливлює належну конфесійну самоіден-
тифікацію.

Якщо вдаватися до релігієзнавчої експертизи 
щодо виявлення місця Свідків Єгови серед кон-
фесійного різноманіття, то доречним видається 
їх входження до маргінального протестантизму. 
До цієї групи належать ті конфесії, які вийшли 
з лона протестантизму, але за своїми доктри-
нальними положеннями значно відійшли від 
відповідних положень материнського напряму. 
Інакше кажучи, Свідки Єгови опинилися на 
узбіччі протестантського й загалом христи-
янського світу. Певною мірою можна погоди-
тися з думкою англійського соціолога Алана 
Олдріджа: «Секта Свідків Єгови посідає своє 
місце на далекому фланзі вкрай консерватив-
ного протестантизму, як і мормони» (Aldridge, 
2000, р. 165). Щоправда Товариство Вартової 
башти в історичному поступі ХХ ст. вже позба-
вилося сектантських рис, набуваючи статусу 
деномінації.

Те, що Свідки Єгови опинилися на маргінесі 
протестантського світу, аж ніяк не означає, що 
вони остаточно поривають із цим напрямом 
християнства. Про близькість цієї релігійної 
організації до протестантизму можна ствер-
джувати, якщо брати до уваги генетичний і тео-
логічний чинники.

Незважаючи на декларовану Свідками 
Єгови самоідентифікацію як «істинних хрис-
тиян», все-таки доречно визнати їх генетичний 
зв’язок з американським протестантизмом дру-
гої пол. ХІХ ст. Принаймні не варто відкидати 
вплив адвентизму на формування віросповід-
них принципів Свідків Єгови й на погляди їх 
ідейного натхненника Ч. Т. Рассела. На думку 
Е. Хоукеми, «в адвентистів, Рассел, очевидно, 
запозичив такі доктрини, як щезання душі 
після смерті, знищення нечестивих, запере-
чення вогняного пекла й видозмінену форму 
судового слідства» (Hoekema, 1963a, р. 10). 
Звісно, можна натрапити на деякі доктринальні 
схожості віросповідання Свідків Єгови й інших 
напрямів протестантизму. Не кажучи вже про 
виявлення міри їхньої доктринальної уні-
кальності. Але це вже тема для іншого дослі-
дження. Загалом, Д. Пентон слушно відзна-
чав: «Насправді, у їхній доктринальній системі 
дуже мало того, що виходить за межі широкої 
англо-американської протестантської тради-
ції..» (Penton, 1985, р. 13). У будь-якому разі 



95

генетичний і теологічний чинники дають змогу 
стверджувати про близькість Свідків Єгови до 
протестантизму.

Крім того, варто відзначити подібність 
теологічних доктрин Товариства Вартової 
башти з установками основоположних прин-
ципів протестантизму. Точніше, Свідки Єгови 
у питаннях віри й практики цілковито покла-
даються на авторитет Біблії як Слова Божого 
(sola Scriptura). А. Олдрідж слушно зауважив: 
«Неможливо стати Свідком Єгови без глибо-
кого вивчення Біблії, як її тлумачить Товариство 
Вартової башти, Біблій і трактатів» (Aldridge, 
2000, р. 42). До речі, Свідки Єгови погоджу-
ються з установками історичних протестант-
ських інституцій у питанні форми й структури 
біблійного канону. Інакше кажучи, Біблія для 
них – це 66 книг стандартної протестантської 
версії. З огляду на це, згадаємо слушне заува-
ження Е. Хоукеми: «Sola Scriptura повинна 
залишатися девізом кожної справді протестант-
ської церкви» (Hoekema, 1963b, р. 379).

Далі в основі їхньої теології лежить кон-
цепція спасіння тільки однією вірою (sola fide) 
з поправкою, зробленою апостолом Яковом про 
справи, необхідні для віри. Ідеться, зокрема, 
про практики євангелізації, спрямовані на 
поширення біблійних знань. Також Свідки 
Єгови дотримуються вчення про solus Christus, 
з поправкою про обов’язковість віри в Ісуса як 
Сина Божого, але не віри в Христа як Бога. Зре-
штою, Свідки Єгови виявляються ревними при-
хильниками реалізації принципу soli Deo gloria 
(тільки одному Богу слава). Саме єдиний Бог 
через недооцінену благодать дарує спасіння 
кожному, хто вірою у викупну жертву Ісуса змі-
нює своє життя й охрещується (натяк на sola 
gratia). Звісно, у теологічних концепціях Свід-
ків Єгови слід ураховувати суттєві обмовки. 
Однак вони аж ніяк не свідчать про унікальний 
статус їхніх доктрин. Можна погодитися з дум-
кою Д. Пентона: «Якщо вони багато в чому 
унікальні – а вони, безперечно, унікальні – то 

це просто через особливі теологічні комбінації 
і перестановки їхніх доктрин, а не через їхню 
новизну» (Penton, 1985, р. 13).

Якщо ж брати до уваги інституційну іден-
тифікацію Товариства Вартової башти, то слід 
визнати їхню разючу схожість з певними орга-
нізаціями американського протестантизму. 
Принаймні Свідки Єгови набувають організа-
ційного оформлення по мірі відокремлення від 
кількох груп незалежних Дослідників Біблії 
в липні 1931 р. Нині структура Свідків Єгови 
виділяється централізованим і дещо строка-
тим характером (Керівна Рада → Товариство 
Вартової Башти → зони → філії → області → 
райони → збори). Д. Пентон писав про «цибу-
линну форму управління Свідків Єгови, майже 
точну копію системи тоталітаристів» (Penton, 
1985, р. 6). Проте у своєму функціонуванні їхні 
інституційні осередки не мають суттєвих роз-
біжностей з відповідними осередками амери-
канського протестантизму.

Також зауважмо на відсутності організа-
ційної єдності в протестантському світі. Так, 
можна стверджувати про наявність різних 
інституційних форм від сектантських груп до 
церков. З огляду на це, організація Свідків Єгови 
відповідає соціологічним характеристикам 
деномінації. Зазвичай до таких характеристик 
належать: значна міра централізації та ієрар-
хічний принцип управління; чітка інституційна 
структура; відсутність поділу на священнослу-
жителів і мирян; постійне членство; контроль 
над дотриманням вірянами моральних норм; 
установка на персональну унікальність, яка 
врівноважується відкритістю для неофітів. 
Товариство Вартової башти можна зарахувати 
до конгрегаціоналістської моделі організації 
управління деномінацією, доволі частотної 
серед протестантських об’єднань.

Отже, верифікація Свідків Єгови щодо їх 
походження, теологічних доктрин та інститу-
ційних ознак дає змогу стверджувати про їх 
належність до маргінального протестантизму. 

Список використаних джерел:
Вімбіш, Дж. С. (1958). Що таке «Свідки Єгови?». The Gospel Press, Саскатун, Канада, 32 с. 
Ганц, В., Ленкевич Т. (1994). Свідки Єгови: апостоли чи зайди? (Ю. Антоняк, пер. з пол.). Львів :  

Свічадо, 48 с. 
Головащенко, С. (1999). Історія християнства. Курс лекцій. Київ :Либідь, 352 с.
Денисенко, А. В. (2018). Протестантизм. Релігієзнавство : навчальний посібник. Київ, Дух і Літера. С. 270–286. 
Залишайтеся вірними під час «великого лиха» (2019). Вартова башта, жовтень. С. 14–19.
Запитання, які часто ставлять люди (2010). Пробудись! Серпень. С. 6–7.



96

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Любащенко, В. (1995). Історія протестантизму в Україні : Курс лекцій. Львів : «Просвіта». 350 с.
Любителі Божого Ім’я (1969). Вартова Башта. 1 червня. С. 90–94.
Павлов, С. В., Мезенцев, К. В., Любіцева, О. А. (1999). Географія релігій. Київ : «АртЕк». 504 с.
Свідки у Франції звертаються до громадськості (1999). Вартова башта, 1 серпня. С. 9. 
Слівінський, П. Й. (1999). Релігійний вінегрет: Кілька слів про нові релігійні і парарелігійні форми (Г. Теодо-

рович, пер з пол.). Львів : Свічадо. 120 с. 
Чи Свідки Єгови – це протестантська релігія? (2009). Вартова башта. 1 листопада. С. 19.
Яроцький, П. Л. (2006). Протестантизм як предмет релігієзнавчого дослідження. Академічне релігієзнавство 

України. Історія і сьогодення. Київ : УАР. С. 171–187. 
Яроцький, П. Л. (2008). Свідки Єгови. Історія релігії в Україні: у 10-ти т. 2-е видання. Том 6. Пізній протестан-

тизм в Україні (п’ятидесятники, адвентисти, Свідки Єгови). Київ-Дрогобич : Сурма С. С. 416–616. 
Aldridge, A. (2000). Religion in the contemporary world: a sociological introduction. Cambridge, UK: Polity Press; 

Malden, MA: Blackwell Publishers. 232 p.
Barker, E. (1989). New Religions Movements: A Practical Introduction. London: H.M. Stationery Office. ХІІ, 234 р. 
Beckford, J. A. (1975). The Trumpet of Prophecy: A sociological study of Jehovah’s Witnesses. Oxford: Blackwell. 

XII, 244 p.
Blanchard, A. (2006). Le monde jéhoviste des imprimés. Archives de sciences sociales des religions. 134 (avril – juin), 

р. 37–62. 
Botting, H. D. (1984). The Orwellian world of Jehovah’s Witnesses. Toronto; Buffalo: University of Toronto Press. 

XXXIV, 213 p.
Brown, S. F. (2009). Protestantism. New York: Chelsea House Publishers, 144 p.
Chryssides, G. D. (2001). Historical dictionary of new religious movements. Lanham, Md., Scarecrow Press, XXXI, 

515 p.
Dericquebourg, R. (1981). La place des Témoins de Jéhovah dans les groupes sectaires d’après leurs écrits officiels. 

Note de sociologie religieuse. Mélanges de science religieuse. Vol. XXXVIII (2). Р. 125–132.
Franz, R. (2002). Crisis of conscience. 4th edition. Atlanta, Commentary Press, VІІ, 438 р. 
Hoekema, A. (1963a). Jehovahs Witnesses. Grand Rapids: Eerdmans, Michigan, 147 p. 
Hoekema, A. (1963b). The four major cults: Christian Science, Jehovah’s Witnesses, Mormonism, Seventh-Day 

Adventism. Grand Rapids, Eerdmans, Michigan, XIV, 447 p.
Introvigne, M. (1993). La questione della nuova religiosità. Cristianità. Piacenza, Р. 32–38.
Jehovah Unsheathes His Sword! (1988). The Watchtower. September 15. Р. 16–21.
Jehovah’s Witnesses – Proclaimers of God’s Kingdom (1993). Brooklyn NY, Watchtower Bible and Tract Society of 

New York, 750 р.
Kern, H. (1995). Jehovah’s Witnesses. St. Louis. MO, Concordia Pub. 60 р.
Malherbe, M. (1994). Les religions de l’humanité. Paris: Critérion, 655 p.
Martin, W. (1985). The kingdom of the cults. Minneapolis, Minn., Bethany House Publishers, 544 р.
Penton, M. J. (1985). Apocalypse delayed: the story of Jehovah’s Witnesses. Toronto; Buffalo: University of Toronto 

Press, XVII, 400 p.
Stark, R. & Iannaccone, L. (1997). Why Jehovah’s Witnesses Grow so Rapidly: A Theoretical Application. Journal of 

Contemporary Religion. Volume 12, Issue 2, P. 133–157.
Van Baalen, J. K. (1947). The chaos of cults: a study in present-day isms. Sixth edition. Michigan, Grand Rapids, 

280 p.
Weddle, D. L. (2005). Jehovah’s Witnesses. Encyclopedia of religion (L. Jones, editor in chief). Second edition. Vol. 7. 

Macmillan Reference USA, P. 4820–4824. 

References:
Wimbish, D. S. (1958). Shcho take “Svidky Jiegovy?” [What is a Jehovah’s Witness?]. The Gospel Press, Saskatun, 

Canada [in Ukrainian].
Hanz, W., Lenkiewicz, Т. (1994). Svidky Jiegovy: apostoly chy zajdy? [Jehovah’s Witnesses: apostles or intruders]. 

Lviv: Svichado [in Ukrainian].
Golovashchenko, S. (1999). Istoryja khristianstva: Kurs lektsij [History of Christianity: Lectures]. Кyiv, Lybid 

[in Ukrainian].
Denysenko, A. (2018). Protestantizm. Religijeznavstvo: navchalnij posibnik [Protestantism. Religious Studies: 

teaching manual]. Кyiv: Dukh i litera [in Ukrainian]. 



97

Zalyshajtesjia virnymy pid chas “velykogo lyha”. (2019). Vartova bashta. Jovten’. [Stay Faithful Through the «Great 
Tribulation»]. The Watchtower. October [in Ukrainian]. 

Zapytannja, jaki chasto stavliat’ liydy (2010). Probudys’. Serpen’. [Frequently Asked Questions]. Awake! August 
[in Ukrainian]. 

Lyubashchenko, V. (1995). Istoryja protestantizmu v Ukrajini. [History of Protestantism in Ukraine]. Lviv, Prosvita 
[in Ukrainian].

Lyubyteli Bozhogo Imja (1969). Vartova bashta. 1 Chervnya. [Lovers of God’s Name]. [The Watchtower. 1 June] 
[in Ukrainian]. 

Pavlov, S., Mezentsev, K., Lyubizeva, O. (1999). Geografija religij [Geography of religions]. Кyiv, ArtEk [in Ukrainian]. 
Svidky u Frantsii zvertajut’sia do gromads’kosty [Witnesses in France appeal to the public]. (1999). Vartova bashta. 1 

Serpen’. The Watchtower. August 1 [in Ukrainian]. 
Sliwinski, P. J. (1999). Religijnyj vinegret: Kil’ka sliv pro novi religijni i parareligijni formy [Religious vinaigrette: a 

few words about new religious and parareligious forms]. Lviv, Svichado [in Ukrainian]. 
Chy Svidky Jiegovy – tse protestants’ka religija? (2009). Vartova bashta. 1 Lystopada. [Are Jehovah's Witnesses a 

Protestant religion?]. [The Watchtower. Nowember 1] [in Ukrainian].
Yarotskyi, P. (2006). Protestantizm jak predmet religijeznavchogo doslidjennia. Akademichne religijeznavstvo v 

Ukrajini. Istoryja i siogodennia [Protestantism as a subject of religious studies. Academic religious studies of Ukraine. 
History and the present]. Кyiv, UAR [in Ukrainian]. 

Yarotskyi, P. (2008). Svidky Jiegovy. Istoryja religiji v Ukrajini u 10 t. Tom 6. Piznij protestantizm v Ukrajini 
(pjatydesjatnyky, adventysty, Svidky Jiegovy). [History of religion in Ukraine in the 10th volumes. Volum 6. Late 
Protestantism in Ukraine (Pentecostals, Adventists, Jehovah’s Witnesses)]. Кyiv-Drogobych: Surma S. [in Ukrainian]. 

Aldridge, A. (2000). Religion in the contemporary world: a sociological introduction. Cambridge, UK: Polity Press; 
Malden, MA: Blackwell Publishers 

Barker, E. (1989). New Religions Movements: A Practical Introduction. London: H.M. Stationery Office. 
Beckford, J. A. (1975). The Trumpet of Prophecy: A Sociological Study of Jehovah’s Witnesses. Oxford: Blackwell. 
Blanchard, A. (2006). Le monde jéhoviste des imprimés. Archives de sciences sociales des religions. [The Jehovist 

world of print. Archives of the Social Sciences and Religions]. 134 (avril – juin). P. 37–62 [in French] 
Botting, H. D. (1984). The Orwellian world of Jehovah’s Witnesses. Toronto; Buffalo: University of Toronto Press. 
Brown, S. F. (2009). Protestantism. New York: Chelsea House Publishers, 
Chryssides, G. D. (2001). Historical dictionary of new religious movements. Lanham, Md.: Scarecrow Press, 
Dericquebourg, R. (1981). La place des Témoins de Jéhovah dans les groupes sectaires d’après leurs écrits officiels. 

Note de sociologie religieuse. [The place of Jehovah’s Witnesses in sectarian groups according to their official writings. 
Note on religious sociology]. Mélanges de science religieuse. Vol. XXXVIII (2). Р. 125–132 [in French].

Franz, R. (2002). Crisis of conscience. 4th edition. Atlanta: Commentary Press, 
Hoekema, A. (1963a). Jehovahs Witnesses. Grand Rapids: Eerdmans, Michigan, 
Hoekema, A. (1963b). The four major cults: Christian Science, Jehovah’s Witnesses, Mormonism, Seventh-Day 

Adventism. Grand Rapids: Eerdmans, Michigan, 
Introvigne, M. (1993). La questione della nuova religiosità. [The question of the new religiosity]. Cristianità. Piacenza, 

Р. 32–38 [in Italian].
Jehovah Unsheathes His Sword! (1988). The Watchtower. September 15. Р. 16–1.
Jehovah’s Witnesses – Proclaimers of God’s Kingdom (1993). Brooklyn NY, Watchtower Bible and Tract Society of 

New York. 
Kern, H. (1995). Jehovah’s Witnesses. St. Louis, MO: Concordia Pub. 
Malherbe, M. (1994). Les religions de l’humanité. [Religions of humanity]. Paris: Critérion [in French].
Martin, W. (1985). The kingdom of the cults. Minneapolis, Minn.: Bethany House Publishers.
Penton, M. J. (1985). Apocalypse delayed: the story of Jehovah’s Witnesses. Toronto; Buffalo: University of Toronto 

Press, 
Stark, R. & Iannaccone, L. (1997). Why Jehovah’s Witnesses grow so rapidly: a theoretical application. Journal of 

Contemporary Religion. Volume 12, Issue 2, P. 133–157.
Van Baalen, J. K. (1947). The chaos of cults: a study in present-day isms. Sixth edition. Michigan: Grand Rapids. 
Weddle, D. L. (2005). Jehovah’s Witnesses. Encyclopedia of religion (L. Jones, editor in chief). Second edition. Vol. 7. 

Macmillan Reference USA, 2005. P. 4820–4824.



98

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

УДК 2-1:27-9”01/07”]27-9”01/07”-284 Г.Бальтазар
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.12

Шиманович Андрій Олександрович,
кандидат філософських наук,

докторант кафедри богослов’я та релігієзнавства
Українського державного університету імені Михайла Драгоманова

orcid.org/0000-0002-3046-4645
schimanovich@ukr.net

ГАНС УРС ФОН БАЛЬТАЗАР І ЙОГО ВНЕСОК У ПАТРИСТИЧНИЙ 
РЕНЕСАНС. ЧАСТИНА 2: ГРИГОРІЙ НИСЬКИЙ  

ТА МАКСИМ СПОВІДНИК

Для доповнення аналізу Бальтазарового прочитання св. Іренея та Орігена, викладеного в першій частині 
розвідки, у статті розглянуто інтерпретацію трактатів свт. Григорія Ниського та прп. Максима Сповідника. 
Тлумачення Григорієвого містичного богослов’я здійснено з урахуванням ідеї про енергійну та дієву при-
роду Бога, яку кападокієць виклав у праці «Проти Євномія». З’ясовано, що Бальтазар виділив цей аспект 
з апологетичною метою – підкреслити екзистенціальний характер богослов’я Григорія, унаочнивши його 
неминущу актуальність на тлі повсюдного захоплення філософією М. Гайдеґера та Ж.-П. Сартра. Окреслено 
й неабияке значення аскетичного складника в богословській епістемології Ниського єпископа.

Богослов’я Максима Сповідника Бальтазар пропонує тлумачити не як просту компіляцію з попередніх 
святоотцівських набутків, а радше як майстерний синтез християнської містики, чернечої аскетики, елемен-
тів арістотеліанства (метафізики Стагірита), а також неоплатонічної апофатики і космології Псевдо-Діонісія. 
Увиразнено акцент Бальтазара на спорідненості та, імовірно, прямій ідейній тяглості між Максимом та Акві-
натом у питанні щодо позитивної конститутивної ролі множинності в межах єдиного Божого творіння. Також 
приділено чимало увагу критичним голосам на адресу застосовуваної Бальтазаром методології в його патро-
логічних розвідках.

У висновках розгорнуто ідею про те, що Бальтазар, з одного боку, не обмежував себе винятково істо-
рично-контекстуальним вивченням отців, з іншого ж боку, його креативний підхід не передбачав зухвалого 
штучного прилаштування святоотцівської думки до мислительних патернів модерної доби для конструю-
вання власне Бальтазарового проєкту. Також важливо, що під час створення своєї богословської програми 
Бальтазарові вдалося майстерно уникнути ще двох крайнощів – (1) хворобливо-скрупульозного аналітично-
го розтинання святоотцівських трактатів та (2) їх необґрунтованої, штучної гармонізації, яка б анулювала 
характерні самобутні риси кожного з них.

Ключові слова: отці Церкви, філософсько-богословський синтез, містицизм, аскетизм, візантійське 
богослов’я.

Shymanovych Andrii,
PhD in Theology,

Postdoctoral Researcher at the Department of Theology 
and Religious Studies

Dragomanov Ukrainian State University
orcid.org/0000-0002-3046-4645

schimanovich@ukr.net

HANS URS VON BALTHASAR AND HIS CONTRIBUTION  
TO THE PATRISTIC RENAISSANCE. PART II: GREGORY OF NYSSA  

AND MAXIMUS THE CONFESSOR

To supplement the analysis of Balthasar’s reading of St. Irenaeus and Origen presented in the first part of the survey, 
this article examines his interpretation of the treatises written by St. Gregory of Nyssa and St. Maximus the Confessor. 
The interpretation of Gregory’s mystical theology considered the idea of God’s active nature, expounded by the great 



99

Cappadocian in Contra Eunomium. It was established that Balthasar highlighted this aspect with an apologetic 
purpose, to emphasize the existential character of Gregory's theology by showing its everlasting relevance against 
the background of the widespread fascination with the philosophy of M. Heidegger and J.-P. Sartre. The significant 
importance of the ascetic component in the theological epistemology of the Bishop of Nyssa is also outlined.

Balthasar proposes to interpret the theology of St. Maximus the Confessor not as a simple compilation of previous 
patristic achievements, but rather as a masterful synthesis of Christian mysticism, monastic asceticism, elements 
of Aristotelianism (metaphysics of the Stagirite), as well as Neoplatonic apophatic theology and the cosmology 
of Pseudo-Dionysius the Areopagite. Balthasar’s emphasis on kinship and, probably, a direct connection between 
Maximus and Aquinas in the matter of the positive constitutive role of multiplicity within God's one creation is 
emphasized. Attention is also paid to critical voices regarding the methodology used by Balthasar in his Patristic studies.

The conclusions unfold the idea that, on the one hand, Balthasar did not limit himself exclusively to the historical-
contextual study of the Fathers, on the other hand, his creative approach did not involve the provocative and artificial 
adaptation of their thought to modern philosophical-theological patterns to construct Balthasar's synthesis. It is 
also important that while creating his theological program Balthasar masterfully managed to avoid two more 
extremes – (1) a meticulous analytical dissection and fragmentation of the patristic treatises and (2) their unjustified 
harmonization that would nullify the characteristic authentic features of each of them.

Key words: Church Fathers, philosophical and theological synthesis, mysticism, asceticism, Byzantine theology.

Вступ. Постановка проблеми. У першій 
частині дослідження проаналізовано, якими 
підходами керувався швейцарський теолог 
Ганс Урс фон Бальтазар у своєму змальовуванні 
дерзновенного поступу в осмисленні Божого 
об’явлення, що його здійснили в ІІ і ІІІ століт-
тях сщмч.  Іреней Ліонський та Оріген. Утім, 
цей виклад був би не повним без ретельного 
осмислення двох інших християнських авто-
рів пізнішого періоду, писання яких слугували 
багаторічною інспірацією для богословської 
роботи Бальтазара.

Тому мета дослідження – проаналізувати 
Бальтазарове розуміння внеску в богослов’я 
Церкви перших століть найбільш самобутніх 
та наскрізно філософічних церковних мислите-
лів патристичної доби – свт. Григорія Ниського 
та прп.  Максима Сповідника. Ще одна мета 
другої частини єдиної розвідки про патристичні 
студії Бальтазара – усебічно розглянути низку 
критичних зауважень щодо використовуваної 
ним методології, які були озвучені фахівцями 
в галузі патристики.

Дискусія та результати. Період свого бого-
словського становлення Бальтазар характери-
зує не стільки як процес поступового інтелек-
туального збагачення й зростання, а радше як 
реакційне протистояння панівному неосхолас-
тичному дискурсу в царині католицької освіти. 
Анрі де Любак (1896–1991) спромігся прище-
пити молодому богословському талантові смак 
до динамічного христоцентричного богослов’я 
в дусі ранніх отців Церкви, яке було «більше 
пов’язане з літургією, аніж із навчальною ауди-
торією» (Daley, 2004, с. 189). Тому дослідники 

акцентують, що базовим наміром молодого 
Бальтазара та його однодумців було «зруй-
нувати бастіони страху, якими Церква хотіла 
відмежувати себе від світу, щоб вивільнити 
й відкрити Церкву до спасительної місії Бога 
в Христі для світу» (Wigley, 2010, с.  14). Уже 
наприкінці життєвого шляху Бальтазар зга-
дував себе в юні роки як «молоду людину, що 
нудиться в пустелі неосхоластики» (Balthasar, 
1993, с. 89), тож уже перші роки богословського 
становлення майбутнього генія стали початком 
«нещадної боротьби з безрадісністю теології, із 
тим, на що люди перетворили славу об’явлення» 
(Schindler, 1991, с. 13). Як показав перебіг цер-
ковного життя під час роботи та після завер-
шення ІІ Ватиканського собору (1962–1965), ці 
натхнені поривання молодого покоління тео-
логів, вихованих у 1930–1940-х роках, багато 
в чому виявилися результативними.

Заохочувальні роздуми Бальтазара зі вступу 
до книги про Григорія Ниського можуть слу-
гувати програмною тезою, що розкриває його 
мотиви до вивчення патристичних витоків 
християнського богослов’я: «Давайте читати 
історію, нашу історію, як живий звіт про те, ким 
ми були, з обоюдогострим усвідомленням того, 
що все це назавжди минуло, і все ж, незважаючи 
ні на що, період нашої молодості й кожна мить 
нашого життя залишаються таємничим чином 
присутніми в джерелах нашої душі у своєрідній 
чарівливій вічності» (Balthasar, 1995, с. 13). Ця 
зацікавленість Бальтазара мала своїм резуль-
татом написання трьох базових богословських 
розвідок, які вийшли друком у 1938–1941  рр. 
і були присвячені таким представникам грецької 



100

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

патристики, як Оріген (Balthasar, 1938), Григо-
рій Ниський (Balthasar, 1939) та Максим Спо-
відник (Balthasar, 1941). С.  Віґлі пропонує 
інтерпретувати появу цих книг як перше нама-
гання Бальтазара спробувати себе як автора 
концептуальної трилогії, задовго до написання 
ним свого п’ятнадцятитомного opus magnum 
(Wigley, 2010, с. 14).

Григорій Ниський
Святитель Григорій Ниський – велика бого-

словська пристрасть швейцарського мислителя 
на ранніх етапах патристичних досліджень. 
У 1942  р. в Парижі побачила світ моногра-
фія Бальтазара Présence et pensée: essai sur la 
philosophie religieuse de Grégoire de Nysse (з фр. – 
«Присутність і думка: есей про релігійну філо-
софію Григорія Ниського») (Balthasar, 1942). 
У вступі до книги автор зізнається, що для нього 
Ниський єпископ – «найглибший філософ хрис-
тиянської епохи», а також «незрівнянний містик 
і поет» (Balthasar, 1942, с. xiii). Використовуючи 
томістичний понятійний апарат, Е. Ніколс пояс-
нює це захоплення Бальтазара тим, що Нись-
кий-єпископ «поєднує в собі “суттєве” – філо-
софське дослідження концептів, які охоплюють 
природу речей, та “екзистенціальне” – драму 
прожитого буття» (Nichols, 2007, с.  37). Пер-
шорядна інтенція Бальтазара полягала в тому, 
щоб якомога виразніше окреслити саме другий, 
екзистенціальний вимір Григорієвих трактатів 
із філософсько-апологетичною метою – спону-
кати представників французької інтелектуаль-
ної еліти відволіктися від захоплення М.  Гай-
деґером і Ж.-П.  Сартром, звернувши увагу 
на екзистенціальні аспекти у вченні про Бога 
історичного християнства. Цей намір змусив 
Бальтазара робити особливий акцент на тезі 
свт. Григорія з праці «Проти Євномія» стосовно 
того, що Бог – «суцільно енергійний і діючий» 
(holon energês kai praxis) (Nichols, 2007, с. 37), 
що значною мірою обмежує когнітивні можли-
вості людини, яка силкується здійснити повне 
раціональне схоплення Божої природи.

Бальтазар доповнює екзистенціальний 
аспект учення про Божу природу свт.  Григо-
рія не менш динамічним ученням Ниського-
єпископа про людське богопізнання. У першій 
книзі «Проти Євномія» Григорій постулює таку 
тезу: «Позаяк Перше Благо є нескінченним за 
своєю природою, участь того, хто насолоджу-
ється ним, також повинна бути безмежною, 

осягаючи щодалі більше і завжди відкриваючи 
те, що перевищує осягнуте» (Gregory of Nyssa, 
2018, с. 125). Спонукана благодаттю, невтамо-
вана спрага пізнати Творця щодалі більш поси-
люється залежно від того, як душа поступово 
виходить за межі себе (грец. ἐπέκτασις) й духо-
вно насичується досвідним Богоспілкуванням. 
Надважливе місце християнської аскези та слі-
дування за Христом у богословській епісте-
мології Григорія Ниського зумовлене тим, що 
пізнання людиною Бога відбувається винятково 
через співприродність, себто подібне пізнається 
лише подібним, через максимальне зближення 
та набуття онтологічної спорідненості.

Для позначення взаємного зближення між 
Богом і світом Бальтазар вдається до влучного 
слововжитку: у випадку з піднесенням духовно 
очищеної людини назустріч Творцеві теолог 
пише про theologia ascendens (з лат. – висхідна 
теологія), коли ж він говорить про подолання 
Богом нездоланної прірви між ним і людством 
згори, ідеться про theologia descendens (з лат. – 
низхідна теологія). Кульмінацією низхідного 
Божого руху до свого творіння є темпорально 
протяжне Боговтілення в Ісусі Христі – від 
Благовіщення до Вознесіння. Надалі ж Церква 
є історичним продовженням Втілення і тією гра-
ничною реальністю, де відбувається Бого-люд-
ська зустріч: «Будучи межею між смертю і жит-
тям, славою і ганьбою, Богом та світом, Церква 
тим самим є точкою дотику протилежнос-
тей, а отже, справжньою посередницею. Вона 
є правдою образу – вікном, через яке потоки 
божественного життя проникають у творіння» 
(Balthasar, 1942, с. 122). Ближче до завершення 
своєї розвідки Бальтазар підводить читача до 
вчення свт.  Григорія про благодатний дотик 
містика до вічності та досвідне проживання 
ним своєї присутності перед лицем тринітарної 
реальності. Згідно з висновками Бальтазара, 
«містицизм Григорія логічно й обов’язково 
увінчується тринітарною теологією» (Balthasar, 
1942, с. 133), адже Отець є вічним життям для 
всіх, хто намагається його пізнати (Ін.  17:3), 
Син містить у собі вічне життя для всіх, хто 
вірує в нього (Ін. 3:36), Дух Святий, названий 
у Біблії духом життя (Іов. 33:4, Рим. 8:2), є запо-
рукою вічного онтологічного єднання в любові 
між творінням і триєдиним Творцем.

Чимало фахівців розкритикували Бальта-
зарове дослідження про Григорія Ниського за 



101

надмірну систематичність та структуровану 
злагодженість, штучно нав’язану творчій спад-
щині мислителя IV ст. (Löser, 1976, с. 102f11). 
Е.  Ніколсу належить думка, що «Бальтазар 
зробив із Григорія систематичного мислителя 
на тевтонський манер» (Nichols, 2007, с.  38), 
а за висновками Б.  Дейлі, «монографія Баль-
тазара має тенденцію відходити від своєї теми 
та страждає від концептуальної структури, 
непростої суміші Геґеля та неотомізму, у якій 
він досліджує праці Григорія» (Daley, 2004, 
с.  197). Але бодай щонайменшою заслугою 
Бальтазара в цьому разі варто визнати здій-
снену ним реабілітацію тривалий час знехту-
ваного отця Церкви та привернення уваги до 
нього як до самобутнього мислителя, а не лише 
як до нібито вторинного оригеніста з похідним 
і запозиченим богослов’ям.

Максим Сповідник
Преподобний Максим Сповідник для Баль-

тазара – «не лише найбільш сміливий систе-
матизатор свого часу, а й незаперечний стовп 
Церкви» (Balthasar, 2003, с. 29). У патрологіч-
них розвідках швейцарського теолога Максим 
є тією постаттю, у якій «духовність і геніаль-
ність, свобода і сміливість ніколи не відокрем-
лені одне від одного» (Balthasar, 2003, с.  30). 
Бальтазар підкреслює, що візантійський мис-
литель, будучи смиренним ченцем, який трива-
лий час перебував у горнилі випробувань через 
заздрощі та спроби дифамації через наклепи, 
зростив у собі справжню «євангельську любов, 
яка зріклася будь-якої власної сили» і водночас 
стала «найвищою синтезувальною силою його 
думки і його життя» (Balthasar, 2003, с. 30). На 
засадничій імпліцитній основі біблійних тек-
стів Максим блискуче поєднав християнську 
містику, елементи античної метафізики (Аріс-
тотелеве вчення про першоматерію і його ж роз-
різнення між потенційністю та актуальністю), 
а також учення Псевдо-Діонісія про «непо-
рушну автономію кінцевого світу – як цілого, 
так й окремих його членів – щодо нескінченної 
реальності Бога» (Balthasar, 2003, с. 49). 

Метафізика прп.  Максима, його есхатоло-
гічні надії, розуміння благодаті та духовного 
поступу християнина, згідно з трактуванням 
Бальтазара, міцно вкорінені в «збалансованих 
парадоксах Халкедону» (Daley, 2004, с.  201). 
Водночас суцільно поглинутий аскетичним 
чернечим праксисом, Максим змальовував 

стосунки між Богом і творінням не тільки за 
допомогою халкедонської формули, а й у кате-
горіях всеохопної Божої любові та належної 
відповіді з боку створіння: «Любов, яка є найви-
щим рівнем союзу, вкорінюється лише в дедалі 
вищій незалежності люблячих; союз між Богом 
і світом виявляє в самій створюваній ним 
близькості між цими двома полюсами буття 
дедалі більшу неподібність між створеним бут-
тям та істотно незрівнянним Богом» (Balthasar, 
2003, с.  64). Бачимо, що в цьому тексті Баль-
тазара тьмяно відлунюється концепція analogia 
entis (з лат. – «аналогія буття»), якій – у контек-
сті Бальтазарового мислення – властиво радше 
увиразнювати різницю між Богом і світом, аніж 
надмірно зближувати ці якісно відмінні реаль-
ності.

Видана в 1941 р., Бальтазарова розвідка про 
богослов’я Максима (Balthasar, 1941) проде-
монструвала, що його доробок є концептуаль-
ною системою і майстерно сконструйованим 
синтезом. Тим самим книга підважила стале 
уявлення тогочасних патрологів про те, що 
візантійський мислитель нібито був лише «ком-
пілятором або, в кращому випадку, вмістищем 
розрізнених традицій» (Balthasar, 2003, с.  24). 
У цій праці Бальтазар виступив апологетом ідеї 
про «несподівану релевантність для сучасної 
інтелектуальної сцени» (Balthasar, 2003, с.  25) 
синтезу Максима, який став з’єднувальною 
ланкою між Сходом і Заходом, причому не лише 
між Константинополем і Римом, а між Азією 
та всім Західним світом (див. Haynes, 2019).

Бальтазар пояснює, що йдеться не про поєд-
нання Максимом відмінних географічних чи 
то політичних реальностей, і навіть не про 
узгодження грецької та римсько-африканської 
традицій богословствування. За спостережен-
ням теолога, далекосяжність думки Максима 
простягається до осмислення посутньо азіат-
ських моделей природної релігійності, які він 
ідентифікує як «спосіб позбавлення від форми, 
щоб знайти нескінченний Абсолют у стані без-
формності» (Balthasar, 2003, с.  45). Ці моделі 
імпліцитно передбачають, що в зіставленні 
з реальністю Єдиного «світ є ірреальністю, 
відпадінням від вічної єдності», тому осмис-
лена в цих категоріях християнська доктрина 
про Боговтілення може означати «поступку, 
благодатне сходження Бога в множинність, 
у сферу матерії, щоб привести множинне назад 



102

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

до єдності» (Balthasar, 2003, с.  45). Зрештою, 
Бальтазар висновує, що геніальність Максима – 
з-поміж решти його здобутків – полягає в тому, 
що він зумів «підвести повноту азіатської релі-
гійної думки під потрійний примат філософ-
ського логосу, біблійного Христа та централь-
ної влади Риму» (Balthasar, 2003, с. 47).

Е.  Ніколс вирізняє чотири головні резуль-
тати, що їх, згідно з баченням Бальтазара, вда-
лося здобути завдяки філософсько-богослов-
ському проєктові Максима:

1. Візантійський мислитель зробив акцент 
на першорядній значущості апофатики Псевдо-
Діонісія, який до створення Максимом своїх 
трактатів був популярним здебільшого серед 
монофізитів, але не в ортодоксальних інтелек-
туальних колах. Діонісієве розуміння космосу 
Бальтазар велично й піднесено змальовує як 
«екстатичне бачення святого всесвіту, що тече 
хвиля за хвилею з незбагненних Божих гли-
бин, і центр якого завжди перебувають поза 
межами досягнення створінь» (Balthasar, 2003, 
с.  58). Водночас уся сукупність Божого тво-
ріння «усвідомлює себе в щодалі більш відда-
лених відлуннях, доки воно, нарешті, не згасає 
на межах небуття, але яке утримується разом, 
об’єднується та “приноситься додому” крок за 
кроком, крізь висхідні єдності благоговійної 
любові» (Balthasar, 2003, с. 58). Понад усе інше 
Бальтазарове наукове й стилістичне зацікав-
лення апофатикою Діонісія проглядає крізь його 
розмисли про споглядальну молитву, у яких 
теолог стверджує, що без пришестя Христа 
у світ «споглядання Бога було би можливим 
лише у формах негативного, апофатичного міс-
тицизму, який прагне зустріти Бога поза всім, 
що є у світі, як Абсолютно Інакшого, якого 
неможливо ні уявити, ні побачити, ні осягнути» 
(Balthasar, 1986, с.  54). І лише Втілення Сина 
Божого стало позитивним цьогосвітнім само-
розкриттям, самооприявненням Бога, що умож-
ливило його пізнання в межах тих здатностей, 
якими Творець обдарував свої створіння.

2. Максим реабілітував найзначніші еле-
менти Орігенового вчення, унаочнивши неаби-
який вплив останнього на свт.  Григорія Бого-
слова – отця Церкви з репутацією бездоганно 
ортодоксального мислителя.

3. Бальтазар схвально відгукується про 
дерзновенну спробу Максима відновити добре 
ім’я Євагрія Понтійського, посилатися на 

якого в VII ст. можна було лише анонімно (як 
і на Орігена). Е. Ніколс дає таку оцінку спад-
щині контроверсійного містика IV  ст.: «Єва-
грій запропонував аналіз розвитку морального 
й споглядального життя, який синтезував алек-
сандрійську думку та мудрість отців-пустель-
ників» (Nichols, 2007, с. 43).

4. Максим спромігся віддати належне Анті-
охійській богословській традиції через здійсне-
ний ним акцент на наявності в Христі не лише 
божественної, а й людської волі.

Варта уваги влучна порівняльно-узагальню-
вальна теза Бальтазара про застосовану Макси-
мом методологію під час створення його уні-
кального філософсько-богословського синтезу: 
«Максим ніколи не демонструє жодної анти-
кварної заклопотаності, яка пізніше з’явиться 
у Фотія. Навпаки, він скрізь дотримується 
практики важкого вибору: усе другорядне має 
зникнути, натомість повинні виднітися лише 
основні опорні стовпи» (Balthasar, 2003, с. 37). 
Вагомою заслугою швейцарського теолога слід 
визнати й те, що він здійснив обґрунтовану реві-
зію усталеної версії про Максимове авторство 
схолій у трактатах Псевдо-Діонісія, атрибуту-
вавши ці пояснювальні коментарі Іоанну, єпис-
копу Скіфопольському (VI ст.) (Balthasar, 1940). 
Загалом слід зазначити, що Іоанн, якого Бальта-
зар називає «великим ученим і не посереднім 
філософом» із «вишуканим стилем» (Balthasar, 
2003, с. 366), а також Ареопагіт та Євагрій Пон-
тійський – це три ключові історичні джерела, 
спираючись на які прп. Максим сформував свій 
синтез.

Справедливим видається судження, згідно 
з яким прп.  Максим став для візантійського 
богослов’я тим, ким св.  Тома став для серед-
ньовічного католицького богослов’я. Ба більше, 
немає жодних підстав уважати, що здійснений 
Максимом синтез не виплинув на величну філо-
софсько-богословську вежу, зведену самим 
Аквінатом: «Максим – справжній попередник 
Томи Аквінського, який передбачає його тур-
боту про збереження сутності кожної деталі 
або, краще сказати, про встановлення інте-
гральної повноти кожної деталі в межах відкри-
тості та готовності до єднання, що дозволяє їй 
бути піднесеною та приведеною до звершення» 
(Balthasar, 2003, с.  71). Твердження Максима 
про засадничу конститутивну роль різноманіття 
в межах сотвореного світу цілком легітимно 



103

можна порівняти з Аквінатовим ученням про 
найбільш досконале віддзеркалення слави Гос-
подньої саме у строкатій гетерогенності сотво-
рених істот (Thomas Aquinas, 1956, с. 131–136).

Слід згадати й про критику Бальтазарової 
методології в опрацюванні патристичних трак-
татів. Думка Б.  Дейлі про книгу «Космічна 
літургія» аналогічна його висновкам щодо 
монографії Бальтазара, присвяченої Григорію 
Ниському: «Тут Максим також прочитується 
крізь дивне взаємонакладання лінз томіст-
ської онтології та геґелівської логіки» (Daley, 
2004, с.  198). Хоч подібне судження й вида-
ється трохи гіперболізованим, усе ж для цього 
погляду є певні підстави. Наприклад, у своєму 
роз’ясненні Максимової христології Бальтазар 
дійсно послуговується виразно томістськими 
категоріями сутності та екзистенції (Balthasar, 
2003, с.  246–248). Але було би перебільшен-
ням стверджувати, що він нав’язує Максимові 
ці схоластичні мислительні категорії, позаяк, 
на думку Бальтазара, вони є тим, що «Мак-
сим ніколи не зміг чітко розпізнати для себе» 
(Balthasar, 2003, с.  248). Певною мірою вплив 
Геґеля прочитується і в слововжитку Бальта-
зара, це фрази на кшталт «іпостась Христа 
одночасно є тезою і синтезом» (Balthasar, 2003, 
с. 247), і в намаганнях віднайти у візантійського 
мислителя протогеґелівські інтуїції в царині 
логіки розгортання історії. Але направду Баль-
тазар є доволі обережним. Маючи на увазі Мак-
сима, він убезпечує себе від можливих звину-
вачень акцентом на тому, що «від Геґеля його 
відділяє прірва» (Balthasar, 2003, с.  248). Сут-
нісна ж відмінність полягає в такому: «У Геґеля 
боротьба сама по собі є основою синтезу, тоді як 
у Максима все залежить від попередньої, необ-
меженої, вільної дії особи, яка дослухається до 
боротьби зверху, і від добровільного характеру 
“невимовного принесення себе в жертву” цією 
особою» (Balthasar, 2003, с. 248–249). До того ж 
саме філософське поняття синтезу в молодого 
Геґеля швейцарський богослов вважає лише 
«секуляризованим похідним від біблійної тео-
логії» (Balthasar, 2003, с. 66).

Після публікації в 1961  р. виправленого 
й доповненого видання «Космічної літургії» 
(Balthasar, 1961) Дом Полікарп Шервуд – один із 
рецензентів і знаний фахівець у галузі – у жур-
налі Traditio висловив свою незгоду з надто 
зухвалою, на його думку, деконтекстуалізацією 

Максима. Бальтазар звинувачується Шервудом 
у спробі аналізувати синтез Максима на тлі 
модерних філософських програм, недостатньо 
повно враховуючи візантійський історичний 
контекст Максимової думки. На додачу Шер-
вуд згадує про другий том «Слави Господньої» 
Бальтазара, де той розглядає богословський 
стиль дванадцяти церковних мислителів від 
св.  Іренея Ліонського до французького поета 
і драматурга Шарля Пеґі (1873–1914). І Шер-
вуд неначе злегка натякає на сумнівну норма-
тивність Бальтазарового підходу до Максима 
та решти отців через його надто активне апе-
лювання до свого базового інтелектуального 
ресурсу – обізнаності в германістиці, класич-
ній та модерній літературі: «В обох цих випад-
ках, взятих з екстрем його літературознавчої 
кар’єри, окремі автори вивчаються з увагою до 
їхньої релевантності ширшій темі» (Sherwood, 
1964, с.  428), себто темі власного Бальтазаро-
вого проєкту.

Шервуд так формулює свою незгоду з мето-
дологічними засадами Бальтазарового про-
читання богослов’я Максима: «Мої окремі 
розвідки про Максима мали за безпосередню 
сферу компетенції розуміння Максима зсе-
редини його власної традиції… З іншого 
боку, Бальтазар почав свою роботу зовсім 
по-іншому… Він убачає завдання богослова 
в тому, щоб бути відчайдушно творчим, бути 
тим, хто міг би сполучити в єдине загальне уяв-
лення об’єктивні цінності нашого посткартезі-
анського світу, що несе на собі дуже сильний 
відбиток як німецького ідеалізму, так і сучасної 
науки… Багатьох компетентних дослідників 
візантійського богослов’я така процедура бен-
тежить більше, ніж відсутність детальних роз-
відок, ніж брак упевненості в його інтерпрета-
ціях Максима на основі текстів, оскільки вона 
виходить за межі, які зазвичай встановлені для 
їхніх досліджень» (Sherwood, 1964, с. 433–434). 
Дійсно, підхід Бальтазара був доволі новатор-
ським і не надто вкладався в усталені тогочасні 
стандарти для здійснення патристичних дослі-
джень. Щоправда, у своїй критиці Шервуд не 
надає великої кількості прикладів методологіч-
них «похибок» Бальтазара. Найбільш змістов-
ний закид – лише посилання (Balthasar, 1961, 
с.  246f1), за допомогою якого Бальтазар від-
силає читача до своєї ранньої тритомної праці 
1937–1939-х рр. Apokalypse der deutschen Seele 



104

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

(з нім. – «Апокаліпсис німецької душі»), а саме 
до розділів про Й.  В.  фон  Гете, Е.  Гусерля, 
М. Шелера та М. Гайдеґера.

Зауваження Б. Дейлі до використаної Баль-
тазаром методології в його патристичних сту-
діях можна звести до трьох пунктів:

1. Нерелевантність Бальтазарового про-
читання отців у контексті новітніх здобутків 
у сфері патрології. Звісно, було б несправед-
ливо звинувачувати Бальтазара в тому, що його 
ранні розвідки не є релевантними в зіставленні 
зі здобутками патристики початку ХХІ ст. Але 
правда полягає в тому, що, як порівняти із ситу-
ацією 1940–1950-х рр., у наш час чимала кіль-
кість тогочасних «аксіоматичних» тверджень 
зазнали доглибної ревізії. Насамперед неакту-
альною є презентація Бальтазаром (1) Орігена 
та Григорія Ниського як мислителів нібито із 
цілісною та упорядкованою системою бого-
словських поглядів, а також (2) антіохійських 
богословів V  ст. як захисників нередукованої 
людської природи Христа, що, мовляв, було 
базовим пунктом усіх їхніх богословських 
пошуків.

2. Необґрунтована вибірковість, незрозу-
мілість критеріїв, якими керувався Бальтазар, 
добираючи ті чи ті постаті для своїх патроло-
гічних студій. Б. Дейлі здивований відсутністю 
цікавості з боку Бальтазара до монументального 
доробку Климента, Афанасія та Кирила Алек-
сандрійських, а також Григорія Назіянського – 
«поета і ритора, пастиря і філософа Боговті-
лення, чий богословський “стиль” близький до 
Бальтазарового» (Daley, 2004, с. 202).

3. Нестача відчуття історичного контексту. 
За шанобливим виключенням монографії про 
Максима та розділу в другому томі «Слави Гос-
подньої» про Діонісія Ареопагіта, «трактування 
Бальтазаром патристичних авторів, як правило, 
не є такими есе, які можна було б рекомен-
дувати тим, хто прагне глибшого знайомства 
з самими авторами» (Daley, 2004, с. 202). Баль-
тазар, створюючи доволі креативний і захопли-
вий наратив на основі праць конкретного отця 
Церкви, силоміць нав’язує йому власний поря-
док денний і притлумлює автентичний голос 
самого древньоцерковного автора.

Насамкінець низку своїх претензій стосовно 
невиправданої вибірковості, еклектичності 
в підході Бальтазара до патристичних тек-
стів, а також щодо штучного втягнення отців 

у постпросвітницький культурно-філософський 
дискурс Б. Дейлі підсумовує за допомогою такої 
вельми ефектної метафори: «Як колекціонер 
картин усіх епох, він зібрав надзвичайну гале-
рею богословських позицій, аргументів, впли-
вів і зв’язків. Але оскільки колекція є настільки 
еклектичною, а її впорядкування так ретельно 
контролюється ширшою інтелектуальною про-
грамою, вона, зрештою, говорить нам більше 
про смак і розуміння самого колекціонера, ніж 
про художників та їхні роботи» (Daley, 2004, 
с. 203).

Справедливим є формулювання Е.  Ніколса 
про те, що в грецьких отців Бальтазар знайшов 
«містичну теплоту» та знаменну «риторичну 
потугу» (Nichols, 1998, с.  xv). Своєю чергою, 
Б.  Квош вдало доповнює цю думку спостере-
женням про віднайдення Бальтазаром у ранньо-
патристичних джерелах «відкритості до всього 
обсягу Божого об’явлення» та «непідробно 
молитовної теології» (Quash, 2005, с. 107). Це 
пасіонарно-доксологічне богослов’я отців не 
містило в собі ані найменшого страху перед 
парадоксами, маючи в якості свого засновку 
благоговійні взаємини людини з Богом, під-
кріплені досвідним переживанням динамізму, 
свободи, впевненості та палкої любові, які при-
таманні цим Бого-людським відносинам. Як 
зазначає автор однієї з перших і досі найкра-
щих інтелектуальних біографій швейцарського 
мислителя, «для Бальтазара отці Церкви були 
в певному сенсі надто успішними. Їхня велика 
чеснота – молодість духу. Фактично, вивчення 
патристики так вабить нас у цьому столітті 
саме тому, що вони на вигляд такі свіжі та енер-
гійні для нас, які живуть зимою нашого невдо-
волення» (Oaks, 1994, с. 115). Подібну ж думку 
знаходимо в Е. Ніколса: патристична доба – «це 
весна Церкви у світі, Jugendzeit, сповнений 
негайністю реагування. У Афанасія, Василія, 
Кирила, Златоуста, Амвросія, Августина життя 
і вчення були однією реальністю. І так була 
виграна перша, найбільша й найважча боротьба 
з духовно-інтелектуальними силами язични-
цтва» (Nichols, 2007, с. 26–27). І саме з огляду 
на таке активне привернення уваги з боку Баль-
тазара до грекомовних патристичних джерел, 
зарахування його постаті до табору nouvelle 
théologie (з фр. – «нова теологія») можна вва-
жати небезпідставним та обґрунтованим, а його 
стиль розгортання власних ідей – суголосним 



105

із формою богословствування основних пред-
ставників руху ressourcement (з  фр. – «повер-
нення до джерел») (Martin, 2015, с. 6).

Б. Макінерні досить вдало визначає ухиляння 
Бальтазара від намагань створити жорстку, усе-
бічно вивірену й знерухомлену систему ідей 
як «концептуальний мінімалізм», що визнає 
принципову невичерпність таїни Бога, яка 
«пропонує себе для нескінченних теологічних 
формулювань» (McInerny, 2020, с. 168). Себто 
вкорінена в богослов’ї отців творча, моли-
товно-поетична інтенційна відкритість теолога 
до незбагненої таїни Бога не мала ані наймен-
шого зв’язку з бажанням щосили концептуалі-
зувати свої осяяння й здобуті напрацювання, 
сконструювавши стабільну теоретичну рамку 
(і тим самим межі) власного богослов’я. Навіть 
створення Бальтазаром п’ятнадцятитомного 
шедевру, розкриття ним багатства й сутнісного 
розмаїття святоотцівських богословських візій 
не було інспіроване прагненням до інтелекту-
альної інженерії задля створення громіздкої, 
чітко структурованої й монолітної богослов-
ської концепції на імпліцитно патристичній 
основі. Напевне, найбільш недолугим і нереле-
вантним поняттям, яке можна було би застосу-
вати для зображення Бальтазарової масштабної 
богословської візії, стало б слово «система». 

Висновки. У контексті його патрологічних 
студій Бальтазар не був мрійливим ідеаліза-
тором минувшини, який ностальгує за сфан-
тазованою «золотою добою» в історії Церкви. 
Подеколи йому була властива гостра аналі-
тична критика, і в тих випадках, коли він не був 
суголосним із тим чи тим отцем Церкви, ми не 
бачимо жодних вагань з його боку в чіткому 
й недвозначному висловленні цієї незгоди. Цю 
рису Бальтазара вдало описує Е. Оукс: «Те, що 
Бальтазар найбільше запозичив у отців, так 
це їхню сміливість, але, як їхній справжній 
син, він не ухиляється від застосування цієї ж 
сміливості у своїй критиці їх самих. Це надає 
його інтерпретації патристики сміливості, що 
може збентежити інших практиків у цій галузі» 
(Oaks, 1994, с.  126). На додачу Оукс ділиться 
своїм точним спостереженням щодо неабиякої 
подібності між Бальтазаром та Орігеном: «Він 
є справжнім орігеністом у своїй сміливості, 
силі зосередженості, комплексному розумінні 
справжньої суті проблеми, здатності залучати 
різноманітні джерела (з якими, як і Оріген, він 

має найбезпосередніше знайомство) і – можна 
бути впевненим – він також схожий на Орігена 
у своїй приреченості на формування наступ-
них поколінь» (Oaks, 1994, с.  128–129). Дій-
сно, важко не дійти висновку, що нестримне 
дерзновення, холістична манера богословству-
вання та масштабність охоплюваної тематики 
направду є тими характеристиками, які дозво-
ляють говорити про значну схожість між двома 
славетними християнськими мислителями  
ІІІ та ХХ століть.

З одного боку, метою Бальтазара все-таки 
не було силоміць втиснути патристичні дже-
рела в прокрустове ложе модерної культури, 
нав’язавши древнім авторам суголосність із 
сучасними мислительними чи то естетичними 
категоріями. З іншого боку, він не схилявся й до 
винятково контекстуального вивчення отців 
у чітко окреслених межах їхньої культури без 
будь-яких намагань актуалізувати їхні інтуїції 
для сьогодення. Бальтазар працював десь на 
помежів’ї двох згаданих методологій, вико-
ристовуючи підхід, який ще за життя теолога 
В.  Льозер схилявся ідентифікувати як форму 
«богословської феноменології» з причини без-
упинного пошуку Бальтазаром вищої, холіс-
тичної форми й стилю викладу, на противагу 
науково скрупульозному, але знеживленому 
аналізу сухих історичних даних та відстороне-
ній, байдужій трансляції отриманих результатів 
у сучасний світ (Löser, 1976, с. 11).

Е. Ніколс влучно підмітив, що «представити 
морфологію живого організму – це більше, 
ніж запропонувати його біохімічний аналіз» 
(Nichols, 2007, с. 24). Важко повірити, що перед 
словесним оформленням цієї вдалої наочної 
метафори Ніколс не був інспірований схо-
жим і набагато більш яскравим формулюван-
ням самого Бальтазара, який у першому томі 
«Богословської естетики» писав: «Безперечно, 
одного разу розкладені та розпиляні шматки – 
хай би які важливі анатомічні відкриття обіцяла 
така процедура – уже не зібрати знов у єдину 
цілу форму. Анатомію можна вивчати тільки 
на мертвій плоті, оскільки вона протистоїть 
живому рухові й прагне від цілого до окремого, 
до елементів» (Balthasar, 1982, с. 31). У резуль-
таті, не чинячи насилля над писаннями древніх 
свідків християнської істини (ані через хво-
робливо скрупульозне розтинання, ані через 
штучну гармонізацію святоотцівських творів), 



106

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

швейцарський теолог спромігся запропонувати 
унікальний інтелектуальний синтез у цілісній 
богословській формі зі збереженням автентич-
них рис кожної зі складових частин.

Двадцять років тому видатний ірландський 
літературознавець Деніс Донох’ю (1928–2021) 
написав про Бальтазара піднесені слова, з якими 
важко не погодитися: «Якби ми ставилися до 
нього так само серйозно, як він на те заслу-
говує, нам довелося би змінити своє життя» 
(Donoghue, 2003, с.  56). І ця висока оцінка не 
видається перебільшенням. Завдяки своєму 
дерзновенно-креативному прочитанню комп-
лексу головних патристичних джерел та гені-
альній трилогії, Бальтазарові вдалося уникнути 
загрози штучного замкнення себе в межах 

одного академічного напряму. Попри бездоганну 
обізнаність в отцях Церкви він не став власне 
патрологом, якщо порівняти його доробок із 
розвідками Жана Даніелу. Розлогі екскурси 
Бальтазара у твори отців та здійснені ним інтер-
претативні переклади патристичних текстів 
були використані теологом як «акомпанемент до 
його дуже особистого інтелектуального порядку 
денного» (Daley, 2004, с.  189) – виразної соль-
ної партії в симфонії християнського богослов’я 
та культури загалом або ж у хоровому творі, який 
виконується вже дві тисячі років видатними май-
страми з оспівування Божої величі, де Бальтазар 
наразі є одним із найбільш самобутніх, витонче-
них та вишуканих голосів з усіх тих, які долучи-
лися до цього хору впродовж ХХ століття.

Список використаних джерел:
Balthasar, H. U. von. (2003). Cosmic Liturgy: The Universe According to Maximus the Confessor. San Francisco, CA: 

Ignatius Press. 424 p.
Balthasar, H. U. von. (1940). Das Scholienwerk des Johannes von Skythopolis. Scholastik, 15, 16–38.
Balthasar, H. U. von. (1939). Gregor von Nyssa, Der versiegelte Quell. Auslegung des Hohen Liedes. In Kürzung 

übertragen und eingeleitet. Salzburg, Leipzig: Otto Müller. 167 s.
Balthasar,  H.  U.  von. (1961). Kosmische Liturgie: das Weltbild Maximus’ des Bekenners. Einsiedeln, Schweiz: 

Johannes-Verlag. 691 s.
Balthasar, H. U. von. (1941). Kosmische Liturgie. Maximus der Bekenner: Höhe und Krise des griechischen Weltbilds. 

Freiburg im Breisgau: Herder. vii + 373 s.
Balthasar, H. U. von. (1993). My Work: In Retrospect. San Francisco, CA: Ignatius Press. 120 p.
Balthasar, H. U. von. (1938). Origenes, Geist und Feuer. Ein Aufbau aus seinen Schriften. Salzburg, Leipzig: Otto 

Müller. 570 s.
Balthasar, H. U. von. (1986). Prayer. San Francisco, CA: Ignatius Press. 311 p.
Balthasar, H. U. von. (1995). Presence and Thought: Essay on the Religious Philosophy of Gregory of Nyssa. San 

Francisco, CA: Ignatius Press. 194 p.
Balthasar, H. U. von. (1942). Présence et pensée: essai sur la philosophie religieuse de Grégoire de Nysse. Paris: 

Beauchesne. xxvi + 152 p.
Balthasar, H. U. von. (1982). The Glory of the Lord: A Theological Aesthetics, Volume I: Seeing the Form. Edinburgh, 

Scotland: T&T Clark. 691 p. 
Daley, B. E. (2004). Balthasar’s reading of the Church Fathers. In E. T. Oaks and D. Moss (Eds.), The Cambridge 

Companion to Hans Urs von Balthasar (pp. 187–206). Cambridge: Cambridge UP.
Donoghue, D. (2003). Speaking of Beauty. New Haven, CT: Yale UP. xi + 209 p.
Gregory of Nyssa, St. (2018). Contra Eunomium I. An English Translation with Supporting Studies. Leiden; Boston: 

Brill. xiv + 638 p.
Haynes, D. (Ed.). (2019). A Saint for East and West: Maximus the Confessor’s Contribution to Eastern and Western 

Christian Theology. Eugene, OR: Cascade Books. xxv + 281 p.
Löser, W. (1976). Im Geiste des Origenes. Hans Urs von Balthasar als Interpret der Theologie der Kirchenväter. 

Frankfurt am Main: Knecht. xiii + 270 s.
Martin, J. N. (2015). Hans Urs von Balthasar and the Critical Appropriation of Russian Religious Thought. Notre 

Dame, IN: University of Notre Dame Press. xii + 310 p.
McInerny,  B. (2020). The Trinitarian Theology of Hans Urs von Balthasar: An  Introduction. Notre Dame,  IN: 

University of Notre Dame Press. 237 p.
Nichols, A. (2007). Divine Fruitfulness: A Guide through Balthasar’s Theology beyond the Trilogy. London: T&T 

Clark. viii + 364 p.
Nichols, A. (1998). The Word has been Abroad: A Guide Through Balthasar’s Aesthetics. Edinburgh: T&T Clark. xx 

+ 268 p.



107

Oaks,  E.  T. (1994). Pattern of Redemption: The Theology of Hans Urs von Balthasar. New York: Continuum.  
xii + 334 p.

Quash, B. (2005). Hans Urs von Balthasar. In D. F. Ford and R. Muers (Eds.), The Modern Theologians: An Introduction 
to Christian Theology since 1918 (pp. 106–123). Oxford: Wiley-Blackwell.

Schindler,  D.  L.  (Ed.). (1991). Hans Urs von Balthasar: His Life and Work. San Francisco,  CA: Ignatius Press.  
xiii + 305 p.

Sherwood, D. P. (1964). Survey of Recent Work on St. Maximus the Confessor. Traditio, Vol. 20, 428–437.
Thomas Aquinas, St. (1956). On the Truth of Catholic Faith, Summa Contra Gentiles; Book II: Creation. Garden 

City, NY: Image Books. 351 p.
Wigley, S. (2010). Balthasar’s Trilogy: A Reader’s Guide. London: Continuum. viii + 171 p.

References:
Balthasar, H. U. von. (2003). Cosmic Liturgy: The Universe According to Maximus the Confessor. San Francisco, CA: 

Ignatius Press. 424 p. [In English].
Balthasar, H. U. von. (1940). Das Scholienwerk des Johannes von Skythopolis [John of Scythopolis’ Work on the 

Scholia]. Scholastik, 15, 16–38. [In German].
Balthasar, H. U. von. (1939). Gregor von Nyssa, Der versiegelte Quell. Auslegung des Hohen Liedes. In Kürzung 

übertragen und eingeleitet [Gregory of Nyssa: The Sealed Spring. Interpretation of the Song of Songs. Translated and 
Interpreted in Abbreviation]. Salzburg, Leipzig: Otto Müller. 167 s. [In German].

Balthasar,  H.  U.  von. (1961). Kosmische Liturgie: das Weltbild Maximus’ des Bekenners [Cosmic Liturgy: The 
Worldview of Maximus the Confessor]. Einsiedeln, Schweiz: Johannes-Verlag. 691 s. [In German].

Balthasar, H. U. von. (1941). Kosmische Liturgie. Maximus der Bekenner: Höhe und Krise des griechischen Weltbilds 
[Cosmic Liturgy. Maximus the Confessor: The Hight and Crisis of the Greek Worldview]. Freiburg im Breisgau: Herder. 
vii + 373 s. [In German].

Balthasar, H. U. von. (1993). My Work: In Retrospect. San Francisco, CA: Ignatius Press. 120 p. [In English].
Balthasar, H. U. von. (1938). Origenes, Geist und Feuer. Ein Aufbau aus seinen Schriften [Origen: Spirit and Fire. A 

Structure of His Writings]. Salzburg, Leipzig: Otto Müller. 570 s. [In German].
Balthasar, H. U. von. (1986). Prayer. San Francisco, CA: Ignatius Press. 311 p. [In English].
Balthasar, H. U. von. (1995). Presence and Thought: Essay on the Religious Philosophy of Gregory of Nyssa. San 

Francisco, CA: Ignatius Press. 194 p. [In English].
Balthasar, H. U. von. (1942). Présence et pensée: essai sur la philosophie religieuse de Grégoire de Nysse [Presence 

and Thought: Essay on the Religious Philosophy of Gregory of Nyssa]. Paris: Beauchesne. xxvi + 152 p. [In French].
Balthasar, H. U. von. (1982). The Glory of the Lord: A Theological Aesthetics, Volume I: Seeing the Form. Edinburgh, 

Scotland: T&T Clark. 691 p. [In English].
Daley, B. E. (2004). Balthasar’s reading of the Church Fathers. In E. T. Oaks and D. Moss (Eds.), The Cambridge 

Companion to Hans Urs von Balthasar (pp. 187–206). Cambridge: Cambridge UP. [In English].
Donoghue, D. (2003). Speaking of Beauty. New Haven, CT: Yale UP. xi + 209 p. [In English].
Gregory of Nyssa, St. (2018). Contra Eunomium I. An English Translation with Supporting Studies. Leiden; Boston: 

Brill. xiv + 638 p. [In English].
Haynes, D. (Ed.). (2019). A Saint for East and West: Maximus the Confessor’s Contribution to Eastern and Western 

Christian Theology. Eugene, OR: Cascade Books. xxv + 281 p. [In English].
Löser, W. (1976). Im Geiste des Origenes. Hans Urs von Balthasar als Interpret der Theologie der Kirchenväter 

[In the Spirit of Origen. Hans Urs von Balthasar as an Interpreter of the Church Fathers’ Theology]. Frankfurt am Main: 
Knecht. xiii + 270 s. [In German].

Martin, J. N. (2015). Hans Urs von Balthasar and the Critical Appropriation of Russian Religious Thought. Notre 
Dame, IN: University of Notre Dame Press. xii + 310 p. [In English].

McInerny,  B. (2020). The Trinitarian Theology of Hans Urs von Balthasar: An  Introduction. Notre Dame,  IN: 
University of Notre Dame Press. 237 p. [In English].

Nichols, A. (2007). Divine Fruitfulness: A Guide through Balthasar’s Theology beyond the Trilogy. London: T&T 
Clark. viii + 364 p. [In English].

Nichols, A. (1998). The Word has been Abroad: A Guide Through Balthasar’s Aesthetics. Edinburgh: T&T Clark.  
xx + 268 p. [In English].

Oaks,  E.  T. (1994). Pattern of Redemption: The Theology of Hans Urs von Balthasar. New York: Continuum.  
xii + 334 p. [In English].



108

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Quash, B. (2005). Hans Urs von Balthasar. In D. F. Ford and R. Muers (Eds.), The Modern Theologians: An Introduction 
to Christian Theology since 1918 (pp. 106–123). Oxford: Wiley-Blackwell. [In English].

Schindler,  D.  L.  (Ed.). (1991). Hans Urs von Balthasar: His Life and Work. San Francisco,  CA: Ignatius Press.  
xiii + 305 p. [In English].

Sherwood, D. P. (1964). Survey of Recent Work on St. Maximus the Confessor. Traditio, Vol. 20, 428–437. [In English].
Thomas Aquinas, St. (1956). On the Truth of Catholic Faith, Summa Contra Gentiles; Book II: Creation. Garden 

City, NY: Image Books. 351 p. [In English].
Wigley, S. (2010). Balthasar’s Trilogy: A Reader’s Guide. London: Continuum. viii + 171 p. [In English].



109

УДК 32:272:340.13 
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.13

Янауер Мечислав Мирославович,
аспірант кафедри богослов’я та релігієзнавства 

Українського державного університету імені Михайла Драгоманова 
orcid.org/0009-0008-2717-0145
20a.m.yanauer@std.npu.edu.ua

ОПТИМІЗАЦІЯ ДЕРЖАВНО-КОНФЕСІЙНИХ ВІДНОСИН В УКРАЇНІ: 
ІСТОРИЧНІ ТРАНСФОРМАЦІЇ ТА АКТУАЛЬНІ ПРОБЛЕМИ

Статтю присвячено оптимізації державно-конфесійних відносин в Україні на тлі історичних трансфор-
мацій та сучасних викликів. Аналізується еволюція державних інституцій, відповідальних за регулювання 
релігійних відносин, починаючи з ухвалення Закону України «Про свободу совісті та релігійні організації». 
Розглядаються різні етапи адміністративних реформ, включно зі створенням та реорганізацією Державного 
комітету в справах релігій, Департаменту в справах релігій при Мінкультури України й Державної служби 
з етнополітики та свободи совісті (ДЕСС).

Визначаються основні проблеми інтеграції функцій релігійної політики у ширші міністерства, такі як 
подвійна підзвітність, бюрократизація процесів реєстрації релігійних організацій та розпорошення спеціа-
лізованих кадрів. Пропонуються рекомендації щодо створення більш ефективних механізмів управління для 
протидії нагальним зовнішнім загрозам та потенційної оптимізації. Підкреслюється необхідність балансу 
між державним контролем та автономією релігійних громад для забезпечення прав і свобод усіх релігійних 
спільнот у демократичному суспільстві. Висвітлюється роль ДЕСС у сучасних умовах та актуальні пробле-
ми, які залишаються невирішеними, що потребує подальшого вдосконалення законодавства та адміністра-
тивних структур.

Ключові слова: політична модель релігійних відносин, законодавче регулювання релігійних організацій, 
державно-конфесійні відносини, органи влади, що реалізують політику в сфері релігії, юридична реєстрація 
релігійних організацій.

Yanauer Mechyslav,
Postgraduate Student at the Department of Theology and Religious Studies 

Mykhailo Drahomanov National University 
orcid.org/0009-0008-2717-0145
20a.m.yanauer@std.npu.edu.ua

OPTIMIZATION OF STATE-CONFESSIONAL RELATIONS IN UKRAINE: 
HISTORICAL TRANSFORMATIONS AND CONTEMPORARY CHALLENGES

The article is dedicated to the optimization of state-religious relations in Ukraine against the backdrop of historical 
transformations and contemporary challenges. It analyzes the evolution of state institutions responsible for regulating 
religious relations, starting from the adoption of the Law of Ukraine “On Freedom of Conscience and Religious 
Organizations”. Various stages of administrative reforms are examined, including the creation and reorganization 
of the State Committee on Religious Affairs, the Department of Religious Affairs under the Ministry of Culture 
of Ukraine, and the State Service of Ukraine for Ethnopolitics and Freedom of Conscience.

The main issues in integrating religious policy functions into broader ministries are identified, such as dual 
accountability, bureaucratization of the registration processes for religious organizations, and the dispersion 
of specialized personnel. Recommendations are proposed for creating more effective management mechanisms to 
counter urgent external threats and potential optimization. Emphasis is placed on the necessity of balancing state control 
with the autonomy of religious communities to ensure the rights and freedoms of all religious groups in a democratic 
society. The role of State Service of Ukraine for Ethnopolitics and Freedom of Conscience in current conditions 
and the unresolved issues that require further improvement of legislation and administrative structures are highlighted.

Key words: political model of religious relations, legislative regulation of religious organizations, state-religious 
relations, authorities implementing policy in the field of religion, legal registration of religious organizations.



110

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Вступ. Актуальність дослідження. Дер-
жавно-конфесійні відносини в Україні пере-
бувають у стані постійної трансформації, що 
зумовлено як внутрішніми процесами, так 
і зовнішніми впливами. Релігійний фактор 
чинить значний вплив на суспільне життя, 
будучи важливим елементом культурної 
та національної ідентичності. У цьому контек-
сті питання ефективної взаємодії між держа-
вою та релігійними організаціями набуває осо-
бливої актуальності.

Побудова конструктивного діалогу між 
місцевими органами влади, які безпосеред-
ньо співпрацюють з релігійними громадами, 
та центральними органами влади є ключовою 
умовою для забезпечення стабільності та гар-
монії в суспільстві. Місцеві органи можуть опе-
ративно реагувати на потреби та виклики, що 
виникають на місцях, тоді як центральні органи 
забезпечують координацію дій на загальнодер-
жавному рівні та відповідність політики міжна-
родним стандартам.

Однак завдання побудови такої ефективної 
взаємодії є складним, оскільки необхідно зна-
йти баланс між різними інтересами та забез-
печити дотримання принципів свободи вірос-
повідання. Надмірне регулювання може 
обмежувати права релігійних громад, тоді як 
недостатня увага з боку держави може при-
звести до виникнення конфліктних ситуацій. 
Так, актуальність дослідження полягає в необ-
хідності проаналізувати еволюцію державних 
органів, відповідальних за регулювання релі-
гійних відносин, з метою виявлення накопиче-
них проблем та розробки науково обґрунтова-
них рекомендацій для їх оптимізації. В умовах 
сучасних викликів, включно зі зростанням релі-
гійного плюралізму та потребою в дотриманні 
міжнародних стандартів прав людини, наукові 
дослідження щодо вищезазначеної теми спри-
ятимуть удосконаленню механізмів управ-
ління, підвищенню ефективності взаємодії між 
центральними та місцевими органами влади 
й забезпеченню більш гнучкого та адаптивного 
реагування на актуальні завдання у сфері дер-
жавно-конфесійних відносин.

Виклад основного матеріалу. Після про-
голошення незалежності Україна зіткнулася 
з необхідністю створити нове правове поле 
для регулювання державно-конфесійних від-
носин. Радянське законодавство не відповідало 

вимогам демократичної держави, тому вини-
кла потреба розробити нормативно-правові 
акти, які б гарантували свободу віросповідання 
та забезпечували рівність усіх конфесій. 

У 1991 році ухвалено Закон України № 987-
XII «Про свободу совісті та релігійні органі-
зації» (Закон, 1991), який закріпив принципи 
свободи віросповідання, відокремлення церкви 
від держави та рівності релігійних організацій 
перед законом. Цей закон гарантував громадя-
нам право на свободу совісті, можливість спо-
відувати будь-яку релігію або не сповідувати 
жодної, а також надав релігійним організаціям 
право на юридичну реєстрацію та ведення 
діяльності відповідно до законодавства. 

Зазначений закон заклав основу для ство-
рення державних інституцій, які мали б ефек-
тивно реалізовувати державну політику у сфері 
релігії за умов переходу від тоталітарної сис-
теми до демократичного суспільства. Зокрема, 
стаття 30 передбачала утворення центрального 
органу виконавчої влади, відповідального за 
забезпечення реалізації права на свободу сові-
сті та координацію діяльності релігійних орга-
нізацій. Також центральний орган повинен був 
не лише контролювати дотримання законодав-
ства у сфері релігії, а й сприяти розвитку дер-
жавно-конфесійних відносин, забезпечуючи 
взаємодію між різними релігійними спільно-
тами та державою.

Важливою функцією новоствореного органу 
була реєстрація статутів окремих релігій-
них організацій, що мали особливий статус, 
оскільки їх діяльність часто виходила за межі 
однієї області та мала загальнодержавне або 
навіть міжнародне значення. Реєстрація стату-
тів цих організацій на центральному рівні була 
зумовлена необхідністю забезпечення єдиного 
підходу до їх діяльності та координації їх вза-
ємодії з державою. Це давало змогу уникнути 
правових колізій та забезпечити контроль за 
дотриманням законодавства на всій території 
країни. До таких організацій належали:

–	 релігійні центри та управління, які коор-
динували діяльність релігійних громад й інших 
структурних підрозділів певної конфесії на 
території України;

–	 монастирі, що були осередками духо-
вного життя та релігійної освіти, а тому часто 
чинили значний вплив на вірян не лише в окре-
мому регіоні, а й на національному рівні;



111

–	 релігійні братства та місії, які провадили 
благодійну, просвітницьку та місіонерську 
діяльність, зокрема за межами України;

–	 духовні навчальні заклади, які готували 
священнослужителів та інших релігійних дія-
чів для різних конфесій.

Вищезазначений підхід забезпечував єдність 
правового поля та допомагав державі ефек-
тивно взаємодіяти з такими організаціями, 
враховуючи їх масштаб та вплив. Це було важ-
ливим кроком у забезпеченні свободи віроспо-
відання, підтримці міжконфесійного діалогу 
й запобіганні можливим конфліктам на релігій-
ному ґрунті. Водночас необхідно відзначити, 
що обраний підхід до класифікації релігійних 
громад є явно конфесійно орієнтованим, зосе-
редженим переважно на православних грома-
дах. Наприклад, Максим Васін справедливо 
зазначає, що така орієнтація створює диспро-
порції в правовому регулюванні інших конфе-
сій, що може призводити до їх недооцінки або 
нерівного ставлення з боку держави (Васін, 
2021, с. 193–194). Конфесійно орієнтований 
підхід обмежує різноманіття релігійних прак-
тик та впливів, що є в сучасному українському 
суспільстві, і не враховує специфічних потреб 
та особливостей меншинних релігійних спіль-
нот. Це створює правову нерівність між різ-
ними релігійними громадами, оскільки закони 
та регуляції, розроблені з урахуванням пере-
важної ролі православних структур, можуть 
бути непридатними або недостатньо ефек-
тивними для інших конфесій. Так, є нагальна 
потреба оновити законодавство, яке б забезпе-
чувало більш інклюзивний та збалансований 
підхід до класифікації релігійних громад.

Закон України «Про свободу совісті та релі-
гійні організації» також регламентував проце-
дуру реєстрації релігійних організацій на міс-
цевому рівні. Він передбачав, що для реєстрації 
невеликих локальних релігійних громад необ-
хідно звертатися до органів місцевої влади, 
зокрема до міських або обласних державних 
адміністрацій. Це положення підкреслило 
важливість регіональних органів у реалізації 
державної політики щодо релігії, формуючи 
управлінську вертикаль від центрального до 
місцевого рівня. Такий підхід сприяв децен-
тралізації управління в релігійній сфері, даючи 
змогу враховувати особливості регіонів, куль-
турні традиції та потреби релігійних громад на 

місцях, а також давав змогу ефективніше роз-
поділяти навантаження на спеціалістів.

Місцеві органи влади отримали змогу без-
посередньо співпрацювати з релігійними гро-
мадами, розуміти їхні потреби та оперативно 
реагувати на актуальні виклики. Це мало осо-
бливе значення в умовах багатоконфесійного 
українського суспільства, де регіони різняться 
за релігійним складом та традиціями. Так, 
Закон № 987-XII не лише гарантував права 
та свободи громадян у сфері релігії, а й запо-
чаткував інституційну основу для ефективної 
взаємодії держави з релігійними організаціями, 
що було особливо важливо на момент станов-
лення демократичних інститутів та переходу 
від централізованої системи управління до 
більш адаптивної моделі.

У перші роки незалежності функції регулю-
вання релігійної сфери виконувала Рада в спра-
вах релігій при Кабінеті Міністрів України. Цей 
орган, який був спадкоємцем аналогічної струк-
тури радянського періоду, зосереджувався на 
координації взаємодії між державою та релігій-
ними організаціями, забезпеченні дотримання 
законодавства про свободу совісті та сприянні 
легалізації діяльності релігійних громад. Осно-
вний акцент робився на адаптації законодав-
ства до нових демократичних стандартів, ство-
ренні умов для відродження релігійного життя 
та подоланні наслідків державного атеїзму, що 
панував у попередні десятиліття.

У 1994 році, з метою більш ефективного 
вирішення питань, пов’язаних з культурною 
та етнічною різноманітністю суспільства, ство-
рено Міністерство України у справах націо-
нальностей, міграції та культів (Указ, 1994). 
Цей орган об’єднав функції регулювання у сфе-
рах національностей, міграції та релігії, що 
дало змогу комплексно підходити до проблем 
інтеграції національних меншин, регулювання 
міграційних процесів та відродження духо-
вності. Проте актуалізація проблем національ-
них меншин та масштаб роботи з релігійною 
мережею України, яка в умовах звільнення 
від атеїстичної ідеології почала активно роз-
ростатися, призвели до розуміння, що най-
більш доречним варіантом було б розділення 
функцій та завдань заради уникнення високої 
концентрації в межах одного органу. Насам-
перед реорганізація призвела до утворення 
в 1994 році Державного комітету України 



112

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

в справах національностей та міграції. Від-
повідно, цей орган зосередив свою увагу на 
питаннях міграції та захисту прав національ-
них меншин. Функції регулювання релігійної 
сфери тимчасово відійшли на другий план, що 
тільки актуалізувало необхідність створити 
спеціалізований орган, відповідальний саме за 
конфесійні питання.

У 1995 році засновано Державний комітет 
України у справах релігій, який функціону-
вав як центральний орган виконавчої влади 
та початково був підвідомчим Кабінетові Міні-
стрів України (Указ, 1995). Відповідно до вста-
новлених процедур, Комітет подавав на розгляд 
Президента України та уряду пропозиції щодо 
формування державної політики у сфері релігії, 
церкви та релігійних організацій. Комітет також 
виконував міжгалузеву координацію та регулю-
вання питань, що належали до його компетен-
ції. У межах своїх повноважень він забезпечу-
вав виконання законодавчих актів, здійснював 
систематичний контроль за їх імплементацією 
та розробляв пропозиції щодо вдосконалення 
чинного законодавства в релігійній сфері.

Окрім основних завдань, спрямованих на 
забезпечення свободи совісті та гармонізації 
державно-церковних і міжконфесійних від-
носин, Державний комітет України у справах 
релігій та його регіональні підрозділи викону-
вали додаткові функції, необхідні для збалан-
сованого розвитку релігійного життя в країні. 
До цих функцій належало сприяння релігій-
ним організаціям у реалізації їхніх статутних 
завдань; проведення релігієзнавчої та юридич-
ної експертизи статутів релігійних організацій 
та їх державна реєстрація; надання консуль-
тативної допомоги як релігійним, так і дер-
жавним інституціям; узагальнення практики 
застосування законодавства у сфері свободи 
совісті та діяльності релігійних організацій; 
здійснення аналітичної роботи тощо. Особлива 
увага приділялася врегулюванню юрисдикцій-
них суперечок між різними православними 
церквами, що було надзвичайно важливим 
у контексті формування національної ідентич-
ності та забезпечення релігійного плюралізму.

Майже водночас була оформлена вертикаль 
місцевих виконавчих органів з питань релі-
гій. Постанова Кабінету Міністрів України 
№ 697 від 29 червня 1996 р. (Постанова, 1996) 
затвердила типове положення про управління 

(відділ) у справах релігій обласної, Київської 
та Севастопольської міської державної адміні-
страції. Відповідно до цієї постанови, управ-
ління (відділи) у справах релігій обласної, 
Київської та Севастопольської міської дер-
жавної адміністрації були місцевим органом 
виконавчої влади, утвореним головою відпо-
відної державної адміністрації та прямо під-
порядковані не тільки голові, а й Державному 
комітету України в справах релігій. Управління 
та відділи забезпечували реалізацію державної 
політики щодо релігії та церкви на локальному 
рівні та фактично дублювали завдання цен-
трального органу з питань релігійної політики, 
але в межах окремих місцевих громад. 

Однак підхід до створення спеціалізованого 
центрального органу в справах релігій, а також 
відповідних місцевих органів викликав низку 
проблем. З одного боку, інтеграція централь-
ного органу в справах релігій в інший орган 
або суміщення його функцій з іншими сферами 
призводило до відсутності необхідної спеціа-
лізації. Така розпорошеність уваги ускладню-
вала ефективну реалізацію державної політики 
в релігійній сфері, оскільки специфіка релі-
гійних відносин вимагає глибокого розуміння 
та фаховості. Відсутність спеціалізованого 
органу могла призвести до недостатньої уваги 
до питань свободи совісті, прав релігійних 
організацій та гармонізації міжконфесійних 
відносин.

З іншого боку, існування потужного спеціа-
лізованого органу в справах релігій нагадувало 
радянські часи, коли держава здійснювала жор-
сткий контроль над релігійним життям грома-
дян. Така концентрація влади могла призвести 
до надмірного втручання держави у внутрішні 
справи релігійних організацій, обмеження сво-
боди віросповідання та порушення принципу 
відокремлення церкви від держави. Ці обста-
вини призвели до спроби часткового реформу-
вання органу, що було здійснено у 2000 році. 
Указом Президента України визначалося, що 
Державний комітет України в справах релі-
гій є центральним органом виконавчої влади, 
діяльність якого спрямовується й координу-
ється Кабінетом Міністрів України через Міні-
стра юстиції України. (Указ, 2000) Хоча Комітет 
залишався незалежним органом, його спеці-
альне директивне підпорядкування Міністер-
ству юстиції встановлювало певні умови. Це 



113

дало змогу зберегти необхідну спеціалізацію 
в питаннях релігії, водночас інтегруючи діяль-
ність Комітету в загальну систему державного 
управління. Підпорядкування Міністерству 
юстиції також посилило правовий аспект діяль-
ності Комітету, що було важливим для забезпе-
чення дотримання законодавства про свободу 
совісті та права людини. Це відповідало між-
народним стандартам і практикам демократич-
них держав, де роль держави у релігійній сфері 
зводиться до забезпечення прав і свобод грома-
дян без прямого втручання у внутрішні справи 
релігійних організацій. Варто відмітити, що на 
місцеві органи, що здійснювали державну полі-
тику в сфері релігії, вищезазначена ініціатива 
окремо не вплинула. 

Більш рішуча спроба реформування цен-
трального органу в справах релігій мала місце 
у 2005 році. Так, Указом Президента України 
Комітет було ліквідовано, а натомість утворено 
Державний департамент у справах релігій, який 
діяв у складі Мін’юсту та був йому підпоряд-
кований. На думку Олександра Сагана, «під-
ставою для ліквідації цього органу стало пере-
конання Президента Віктора Ющенка в тому, 
що держава не повинна втручатися в релігійне 
життя, а віросповідання є особистою справою 
кожного громадянина. Відповідно, проблеми, 
пов’язані з розвитком релігійних інститутів, 
мають вирішуватися судовими органами» 
(Саган, 2017, с. 42).

Однак інтеграція органу в справах релігій 
до структури Міністерства юстиції мала і певні 
недоліки. Відсутність спеціалізованого цен-
трального органу знижувала рівень уваги до 
специфічних питань релігійного життя та могла 
обмежувати можливості держави в сприянні 
міжконфесійному діалогу та запобіганні релі-
гійним конфліктам. Це викликало необхідність 
подальшого вдосконалення системи держав-
ного управління в цій сфері.

У листопаді 2006 року створено Державний 
комітет України в справах національностей та релі-
гій, який поєднав функції з питань національної 
політики та релігії (Постанова, 2006). Цей орган 
забезпечував комплексний підхід до управління 
етнонаціональною та релігійною сферами, що 
давало змогу ефективніше вирішувати проблеми 
міжетнічних та міжконфесійних відносин. 

Створення Державного комітету України 
у справах національностей та релігій було 

зумовлене усвідомленням необхідності засто-
сування спеціалізованого підходу до складних 
питань релігійного життя та міжетнічних від-
носин. Поєднання функцій у сфері національ-
ностей та релігії сприяло більш ефективному 
вирішенню проблем інтеграції національних 
меншин, збереженню їх культурної та релігій-
ної спадщини, а також підтримці міжконфесій-
ного миру. Відтоді таке поєднання залишається 
характерним для адміністративної практики 
державного управління України й донині.

Адміністративна реформа 2010 року, ініці-
йована урядом України, призвела до значних 
змін у структурі центральних органів вико-
навчої влади, особливо у сфері релігії та між-
національних відносин. Функції Державного 
комітету України у справах національностей 
та релігій були передані Міністерству культури 
України, де був створений Департамент у спра-
вах релігій та національностей (Указ, 2010). 
Цей крок зумовлений кількома ключовими при-
чинами.

По-перше, реформа мала на меті оптимізу-
вати державне управління шляхом скорочення 
кількості центральних органів виконавчої 
влади та усунення дублювання їх функцій. Кон-
центрація повноважень у межах Міністерства 
культури давала змогу підвищити ефективність 
роботи державних інституцій та забезпечити 
більш скоординований підхід до реалізації дер-
жавної політики в суміжних сферах.

По-друге, інтеграція функцій у сфері куль-
тури, релігії та національностей відображала 
усвідомлення тісного взаємозв’язку між цими 
сферами. Релігія розглядається як невід’ємний 
складник національної культури та ідентич-
ності, а питання міжнаціональних відносин 
тісно переплітаються з культурними й релігій-
ними аспектами суспільного життя. Об’єднання 
цих напрямів під керівництвом Міністерства 
культури мало б сприяти гармонізації дер-
жавної політики та розвитку міжкультурного 
й міжконфесійного діалогу.

По-третє, реформа відповідала міжнародним 
зобов’язанням України, зокрема щодо вико-
нання вимог Ради Європи у сфері прав людини, 
оскільки мала б сприяти деконцентрації влади 
та зробити адміністративне управління у сфері 
релігії менш схожим на радянську модель з єди-
ним централізованим органом. Це мало на меті 
забезпечити більш демократичний підхід до 



114

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

державно-конфесійних відносин, зменшити 
можливість надмірного державного втручання 
в релігійне життя та посилити децентралізацію 
управління, відповідно до принципів європей-
ської правової традиції. 

Проте адміністративна реформа 2010 року 
не принесла очікуваних результатів. По-перше, 
міністри культури часто розглядали питання 
державно-церковних відносин як додатко-
вий тягар, що не входив до їхніх пріоритетних 
обов’язків (Саган, 2017, с. 40). Це призвело до 
розпаду вертикалі посадовців, які спеціалізува-
лися виключно на питаннях державно-церков-
них відносин, що спричинило втрату механізмів 
ефективного реагування на порушення законо-
давства з боку як духовенства, так і чиновників. 
У багатьох регіонах країни управління, відділи 
та сектори, що опікувалися релігійними питан-
нями, були реорганізовані або об’єднані з управ-
ліннями культури, часто зі значним скорочен-
ням персоналу. Відповідна інтеграція місцевих 
управлінь у структуру департаментів культури 
призвела до того, що залучення фахівців у сфері 
релігійної політики стало необов’язковим. Кри-
терії відбору працівників були такими ж, як і для 
звичайних державних службовців, без ураху-
вання специфіки релігійної сфери. Також уна-
слідок вищезазначеної інтеграції місцеві органи 
у сфері релігії перестали бути прямо підзвіт-
ними та підконтрольними центральному органу 
в справах релігій, оскільки вертикаль міністер-
ства культури визначалась достатньою. Це нега-
тивно вплинуло на ефективність управління 
в цій галузі, враховуючи її специфічний харак-
тер та особливі вимоги.

По-друге, гостро постала проблема подвій-
ної реєстрації статутів релігійних організацій, 
яка залишається актуальною донині. Оскільки 
в межах тієї ж реформи у 2010 році було ство-
рено Державну реєстраційну службу України 
(у 2015 році інтегрована до складу Міністер-
ства юстиції), яка і повинна була надавати ста-
тус юридичної особи релігійним громадам, що 
прагнули державної реєстрації. Це означало, 
що релігійні громади спочатку мали зареєстру-
вати свій статут у місцевому або центральному 
органі з питань релігії, а потім повторно пода-
вати його до реєстраційної служби. Така про-
цедура призводила до зайвої бюрократизації 
та фінансового навантаження на вірян через 
фактичне дублювання процесу реєстрації.

По-третє, сама процедура реєстрації ста-
туту релігійної організації фактично зводилася 
до юридичної перевірки його відповідності 
законодавству України без будь-якого релігі-
єзнавчого аналізу. І хоча такий підхід може 
бути обґрунтованим по суті, його практична 
реалізація була недосконалою, що часто при-
зводила до неправомірних відмов у реєстрації. 
(Свято-Михайлівська…, 2007) Відсутність діє-
вого механізму розгляду таких питань на цен-
тральному рівні змушувала релігійні громади 
звертатися до суду для захисту своїх прав, хоча 
першочерговою ланкою могло бути б звернення 
саме до центрального органу, що реалізовує 
державну політику у сфері релігії. 

По-третє, все одно мали місце спроби автори-
тарного підходу до діяльності релігійних громад 
з боку державних органів. Наприклад, у січні 
2014 року Міністерство культури України напра-
вило листа до Глави Української греко-католиць-
кої церкви з вимогою припинити «незаконну» 
діяльність, пов’язану з функціонуванням моли-
товного намету на майдані Незалежності під час 
подій Революції гідності (Заява, 2014). У листі 
містилася загроза можливого скасування реє-
страції Церкви в разі невиконання цієї вимоги. 
Цей інцидент викликав широкий суспільний 
резонанс та критику з боку як громадськості, так 
і міжнародних організацій, оскільки суперечив 
принципам свободи віросповідання та відокрем-
лення церкви від держави.

Так, адміністративна реформа 2010 року 
не досягла очікуваних результатів у сфері дер-
жавно-конфесійних відносин. Вона призвела до 
послаблення інституційного потенціалу держави 
в цій галузі, ускладнення процедур реєстрації 
релігійних організацій та збільшення бюрокра-
тичного навантаження на них. Відсутність спе-
ціалізованих кадрів та належної координації між 
центральними та місцевими органами влади 
негативно вплинула на ефективність реалізації 
державної політики у сфері релігії. 

Події 2014 року, зокрема Революція гідності 
та початок військової агресії з боку Російської 
Федерації, поставили перед державою нові 
виклики у сфері національної безпеки та проти-
дії зовнішнім загрозам. З огляду на це виникла 
потреба в підвищенні ефективності держав-
ної політики у сфері релігії та етнополітики. 
У 2019 році з метою посилення державної 
політики у сферах міжнаціональних відносин 



115

та релігії відбулося повернення до політики 
окремого центрального органу в справах релігії. 
Цим органом стала Державна служба України 
з питань етнополітики та свободи совісті 
(далі – ДЕСС), що отримала статус централь-
ного органу виконавчої влади та координува-
лася Кабінетом Міністрів України через Міні-
стра культури (Постанова, 2019). Створення 
ДЕСС зумовлено необхідністю забезпечення 
комплексного підходу до питань етнополітики 
та релігії, особливо в умовах агресії з боку Росії 
та активного використання нею релігійного 
фактору в межах гібридної війни. 

6 грудня 2022 року Кабінет Міністрів України 
затвердив постанову «Деякі питання діяльності 
Державної служби з етнополітики та свободи 
совісті» (Постанова, 2022), якою встановлено, 
що ДЕСС функціонує як центральний орган 
виконавчої влади, діяльність якого спрямову-
ється та координується безпосередньо Кабіне-
том Міністрів України. Відповідно, структурні 
підрозділи обласних і Київської міської дер-
жавних адміністрацій (військових адміністра-
цій), які опікуються питаннями етнополітики 
та свободи совісті, визначалися підзвітними 
та підконтрольними Державній службі України 
з етнополітики та свободи совісті. Проте важ-
ливим аспектом є те, що підпорядкованість цих 
структурних підрозділів місцевим департамен-
там культури не була скасована, оскільки вони 
залишилися в їхній структурі та не були реор-
ганізовані в регіональні підрозділи ДЕСС. Це 
призвело до фактичної подвійної підзвітності, 
оскільки підрозділи одночасно підпорядкову-
ються як місцевим виконавчим органам в сфері 
культури, так і ДЕСС.

Причини трансформацій органів держав-
ного управління у сфері релігії пов’язані 
з прагненням держави адаптуватися до полі-
тичних та соціальних змін, необхідністю реа-
гувати на зовнішні виклики та інтеграцією до 
європейського правового простору. Кожен етап 
реорганізації був спрямований на підвищення 
ефективності державної політики, оптимізацію 
взаємодії з релігійними організаціями та забез-
печення прав і свобод громадян. Від створення 
окремих органів, що спеціалізувалися на релі-
гійних питаннях, до інтеграції цих функцій 
у ширші міністерства, держава шукала опти-
мальний баланс між свободою віросповідання 
та національною безпекою.

Необхідно зазначити, що подальша ево-
люція органів державного управління у сфері 
релігії в Україні фактично призвела до повер-
нення до попередньої моделі з окремим цен-
тральним органом. Попри модернізацію цього 
центрального органу, що відображалося навіть 
у його назві та підкреслювало функції забез-
печення свободи совісті замість управління 
релігійними громадами, більшість попередніх 
проблем залишилися. Ба більше, з’явилися 
додаткові виклики через нові умови держав-
ного управління та зовнішні загрози. Однією 
з ключових проблем є те, що ДЕСС формально 
не має місцевих підрозділів, які могли б ефек-
тивно взаємодіяти з релігійними громадами на 
локальному рівні. Як наслідок, наявна струк-
тура призводить до того, що місцеві органи, 
відповідальні за релігійні питання, підзвітні 
та підконтрольні ДЕСС, але все ще містяться 
в структурі місцевих органів у сфері культури, 
що ускладнює ефективне управління.

Умови повномасштабного вторгнення Росій-
ської Федерації та використання нею релігійного 
фактору висунули на перший план необхідність 
оперативного та ефективного державного реагу-
вання на можливі загрози, що однозначно робить 
корисним існування окремого сильного органу 
саме зараз. Однак загальна тенденція гово-
рить про необхідність розгляду альтернативних 
моделей управління, які б забезпечували більш 
ефективну координацію діяльності релігійних 
організацій, стимулюючи їх самоорганізацію. 
Одним із пропонованих варіантів є створення 
інституту омбудсмена з питань релігії, який би 
займався лише фіксацією порушень прав релі-
гійних громад та забезпеченням їх захищеності. 
Такий омбудсмен міг би здійснювати моніто-
ринг дотримання законодавства, розглядати 
звернення релігійних громад та координувати дії 
з іншими державними органами для розв’язання 
виявлених проблем. Водночас інші функції, такі 
як реєстрація статутів релігійних організацій чи 
окремі майнові питання, могли б бути передані 
відповідним спеціалізованим органам, як-от 
Міністерство юстиції. Це дало б змогу уникнути 
дублювання функцій, зменшити бюрократичне 
навантаження на релігійні громади та обмежити 
потенційний авторитарний вплив держави на 
релігійні організації.

Крім того, актуальним є питання залучення 
більшої кількості фахівців з релігієзнавства 



116

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

в контексті активної протидії гібридним загро-
зам з боку Росії для виявлення потенційних 
джерел вразливості релігійних громад до 
зовнішнього впливу. Однак найбільш доціль-
ним було б використання аутсорсингових моде-
лей залучення фахівців та співпраця з інозем-
ними експертами, що забезпечило б більшу 
об’єктивність та нейтральність у вирішенні 
релігійних питань, при цьому не навантажуючи 
державний апарат новими кадрами. 

Так, подальший розвиток державно-конфе-
сійних відносин в Україні потребує інтеграції 
спеціалізованих механізмів управління з ура-
хуванням сучасних викликів і міжнародних 
стандартів. Важливим є баланс між державним 
контролем та автономією релігійних громад, 
що забезпечить ефективне управління й захист 
прав усіх релігійних спільнот у демократич-
ному суспільстві. Наступні кроки повинні 
містити створення незалежних регуляторних 
інститутів, удосконалення процедур реєстра-
ції та залучення кваліфікованих фахівців для 
забезпечення відповідності законодавства 
й практики міжнародним нормам прав людини.

Висновки. Повномасштабна агресія Росій-
ської Федерації проти України суттєво змінила 
ландшафт державно-конфесійних відносин, 
висунувши нові виклики та підкресливши 
необхідність ефективної координації між цен-
тральними та місцевими органами влади. Вико-
ристання релігійного фактору як інструменту 
гібридної війни Росією, зокрема через активну 
роль Російської православної церкви, створює 
додаткові загрози національній безпеці та сус-
пільній стабільності України. У таких умовах 
ефективна взаємодія між місцевими органами 

влади, відповідальними за державно-конфе-
сійні відносини, та центральними органами 
є критично важливою для своєчасного реагу-
вання на потенційні ризики й забезпечення від-
повідності державної політики міжнародним 
стандартам.

Аналіз адміністративної реформи 2010 року 
показав, що інтеграція функцій державно-кон-
фесійних відносин у Міністерство культури не 
розв’язала наявних проблем, а навпаки, при-
звела до подвійної підзвітності та зниження спе-
ціалізації управлінських структур. Станом на 
зараз наявність ДЕСС як центрального органу 
виконавчої влади, що координується Кабінетом 
Міністрів України, є важливим кроком у забез-
печенні комплексного підходу до питань етно-
політики та релігії. Однак для досягнення мак-
симальної ефективності необхідно розв’язати 
проблему відсутності спеціалізованих місцевих 
підрозділів, що дасть змогу уникнути подвійної 
підзвітності та забезпечити більш гнучке реагу-
вання на місцеві виклики.

При цьому подальший розвиток державно-
конфесійних відносин вимагає впровадження 
інноваційних моделей управління, які б спри-
яли самоорганізації релігійних громад, зали-
шаючи окремі функції управління відповід-
ним спеціалізованим органам. Комплексний 
аналіз еволюції державних інституцій у сфері 
релігії та етнополітики підкреслює необхід-
ність подальшого вдосконалення законодавства 
й адміністративних структур. Це сприятиме 
забезпеченню балансу між державним контр-
олем та автономією релігійних громад, зміц-
ненню національної безпеки й підтримці соці-
альної стабільності в умовах сучасних викликів.

Список використаних джерел:
Васін, М. (2021). Конституційно-правові засади взаємодії держави і релігійних організацій в Україні : дис. …  

канд. юрид. наук. Національний Авіаційний Університет. Київ, 242.
Закон України «Про свободу совісті та релігійні організації». Київ, 1991. URL: https://zakon.rada.gov.ua/laws/

show/987-12#Text
Заява Глави УГКЦ з приводу листа Міністерства культури України щодо підстав для припинення діяльності 

релігійних організацій УГКЦ. Київ, 2014. URL: https://docs.ugcc.ua/1313/
Постанова Кабінету Міністрів України «Деякі питання діяльності Державної служби з етнополітики та свободи 

совісті». Київ, 2022. URL: https://www.kmu.gov.ua/npas/deiaki-pytannia-diialnosti-derzhavnoi-sluzhby-z-etnopolityky-
ta-svobody-sovisti-1355-061222Постанова Кабінету Міністрів України «Про затвердження Типового положення 
про управління (відділ) у справах релігій обласної, Київської та Севастопольської міської державної адміністра-
ції». Київ, 1996. URL: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/697-96-%D0%BF#Text

Постанова Кабінету Міністрів України «Про утворення Державного комітету України у справах національнос-
тей та релігій». Київ, 2006. URL: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/1575-2006-%D0%BF#Text

Постанова Кабінету Міністрів України «Про утворення Державної служби України з етнополітики та свободи 
совісті». Київ, 2019. URL: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/503-2019-%25D0%25BF#Text



117

Саган, О. (2017). Державно-церковні відносини в Україні на сучасному етапі: об’єктивна необхідність зміни 
моделей. Релігійна свобода, № 20. С. 39–44. URL: http://nbuv.gov.ua/UJRN/religfree_2017_20_9

Справа «Свято-Михайлівська Парафія проти України». Рішення Європейського Суду з прав людини від 
14.06.2007 року (Заява № 77703/01) URL: http://zakon2.rada.gov.ua/laws/show/974_254/print1475593415435567.

Указ Президента України «Про затвердження Положення про Міністерство України у справах національнос-
тей, міграції та культів». Київ, 1994. URL: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/703/94#Text 

Указ Президента України «Про оптимізацію системи центральних органів виконавчої влади». Київ, 2010. URL: 
https://www.president.gov.ua/documents/10852010-12181

Указ Президента України «Про утворення Державного комітету України у справах релігій». Київ, 1995. URL: 
https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/944/95#Text

Указ Президента України «Про утворення Державного комітету України у справах релігій». Київ, 2000. URL: 
https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/1229/2000#Text

References:
Vasin, M. (2021). Konstytutsiyno-pravovi zasady vzayemodiyi derzhavy i relihiynykh orhanizatsiy v Ukrayini 

[Constitutional and Legal Principles of Interaction Between the State and Religious Organizations in Ukraine]. Dissertation 
for the degree of Candidate of Legal Sciences. National Aviation University. Kyiv, 242 pages [in Ukrainian].

Zakon Ukrayiny “Pro svobodu sovisti ta relihiyni orhanizatsiyi” [Law of Ukraine “On Freedom of Conscience and 
Religious Organizations”]. Kyiv, 1991. Retrieved from: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/987-12#Text [in Ukrainian].

Zayava Hlavy UHKTs z pryvodu lysta Ministerstva kulʹtury Ukrayiny shchodo pidstav dlya prypynennya diyalʹnosti 
relihiynykh orhanizatsiy UHKTs [Statement of the Head of the UGCC Regarding the Letter of the Ministry of Culture of 
Ukraine Concerning the Grounds for Terminating the Activities of UGCC Religious Organizations]. Kyiv, 2014. Retrieved 
from: https://docs.ugcc.ua/1313/ [in Ukrainian].

Postanova Kabinetu Ministriv Ukrayiny “Deyaki pytannya diyalʹnosti Derzhavnoyi sluzhby z etnopolityky ta svobody 
sovisti” [Resolution of the Cabinet of Ministers of Ukraine “Some Issues of the Activities of the State Service on Ethnopolitics 
and Freedom of Conscience”]. Kyiv, 2022. Retrieved from: https://www.kmu.gov.ua/npas/deiaki-pytannia-diialnosti-
derzhavnoi-sluzhby-z-etnopolityky-ta-svobody-sovisti-1355-061222 [in Ukrainian]. Postanova Kabinetu Ministriv 
Ukrayiny “Pro zatverdzhennya Typovoho polozhennya pro upravlinnya (viddil) u spravakh relihiy oblasnoyi, Kyivsʹkoyi ta 
Sevastopolʹsʹkoyi misʹkoyi derzhavnoyi administratsiyi” [Resolution of the Cabinet of Ministers of Ukraine “On Approval 
of the Model Regulation on the Department (Division) for Religious Affairs of the Regional, Kyiv, and Sevastopol City State 
Administration”]. Kyiv, 1996. Retrieved from: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/697-96-p#Text [in Ukrainian].

Postanova Kabinetu Ministriv Ukrayiny “Pro utvorennya Derzhavnoho komitetu Ukrayiny u spravakh natsionalʹnostey 
ta relihiy” [Resolution of the Cabinet of Ministers of Ukraine “On the Establishment of the State Committee of Ukraine 
for Nationalities and Religions”]. Kyiv, 2006. Retrieved from: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/1575-2006-p#Text 
[in Ukrainian].

Postanova Kabinetu Ministriv Ukrayiny “Pro utvorennya Derzhavnoyi sluzhby Ukrayiny z etnopolityky ta svobody 
sovisti” [Resolution of the Cabinet of Ministers of Ukraine “On the Establishment of the State Service of Ukraine on 
Ethnopolitics and Freedom of Conscience”]. Kyiv, 2019. Retrieved from: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/503-2019-
p#Text [in Ukrainian].

Sagan, O. (2017). Derzhavno-tserkovni vidnosyny v Ukrayini na suchasnomu etapi: ob'yektyvna neobkhidnistʹ zminy 
modeley [State-Church Relations in Ukraine at the Present Stage: The Objective Necessity of Changing Models]. Relihiyna 
svoboda [Religious Freedom], No. 20, pp. 39–44. Retrieved from: http://nbuv.gov.ua/UJRN/religfree_2017_20_9 [in Ukrainian].

Sprava “Svyato-Mykhaylivsʹka Parafiya proty Ukrayiny” [Case “Svyato-Mikhailivska Parish v. Ukraine”]. 
Judgment of the European Court of Human Rights from June 14, 2007 (Application No. 77703/01). Retrieved from:  
http://zakon2.rada.gov.ua/laws/show/974_254/print1475593415435567 [in Ukrainian].

Ukaz Prezydenta Ukrayiny “Pro zatverdzhennya Polozhennya pro Ministerstvo Ukrayiny u spravakh natsionalʹnostey, 
mihratsiyi ta kultiv” [Decree of the President of Ukraine “On Approval of the Regulation on the Ministry of Ukraine 
for Nationalities, Migration and Cults”]. Kyiv, 1994. Retrieved from: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/703/94#Text 
[in Ukrainian].

Ukaz Prezydenta Ukrayiny “Pro optymizatsiyu systemy tsentralʹnykh orhaniv vykonavchoyi vlady” [Decree of 
the President of Ukraine “On Optimization of the System of Central Executive Bodies”]. Kyiv, 2010. Retrieved from:  
https://www.president.gov.ua/documents/10852010-12181 [in Ukrainian].

Ukaz Prezydenta Ukrayiny “Pro utvorennya Derzhavnoho komitetu Ukrayiny u spravakh relihiy” [Decree of the 
President of Ukraine “On the Establishment of the State Committee of Ukraine for Religious Affairs”]. Kyiv, 1995. 
Retrieved from: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/944/95#Text [in Ukrainian].

Ukaz Prezydenta Ukrayiny “Pro utvorennya Derzhavnoho komitetu Ukrayiny u spravakh relihiy” [Decree of the 
President of Ukraine “On the Establishment of the State Committee of Ukraine for Religious Affairs”]. Kyiv, 2000. 
Retrieved from: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/1229/2000#Text [in Ukrainian].



118

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

ІСТОРІЯ ТА АРХЕОЛОГІЯ

УДК [726:272-523.41-312.47-9] (477.83-25) «13/19»
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.14

Дем’янчук Андрій Львович, 
доктор філософії (історія мистецтва), доцент, 

доцент кафедри театрознавства та акторської майстерності
факультету культури та мистецтв 

Львівського національного університету імені Івана Франка
orcid.org/0000-0002-3399-4537
andriy.demyanchuk@lnu.edu.ua 

ЛЬВІВСЬКА АРХІКАТЕДРАЛЬНА БАЗИЛІКА ВНЕБОВЗЯТТЯ 
ПРЕСВЯТОЇ ДІВИ МАРІЇ: ІСТОРІЯ ТА САКРАЛЬНЕ МИСТЕЦТВО

Метою дослідження є представлення історії Львівської архікатедральної базиліки Внебовзяття Пресвятої 
Діви Марії від початку побудови до наших днів та її сакрального мистецтва. Популяризація в науковому серед-
овищі унікальної пам’ятки Римо-католицької церкви в Україні. У дослідженні застосовано комплексний підхід 
із використанням методів наукового аналізу, систематизації й узагальнення. Про архікатедральний собор Вне-
бовзяття Пресвятої Діви Марії писали відомі вчені, зокрема, Маурицій Дідушицький / Maurycy hr. Dzieduszycki 
(1872 рік); Юзеф Бартоломей Зіморович / Józef Bartłomiej Zimorowicz (1835, 1899 роки); Станіслав Зайонч-
ковський / Stanisław Zajączkowski (1924 рік); Тадеуш Маньковський / Tadeusz Mańkowski (1974 рік); Ольга 
Козубська (2004 рік); римо-католицький єпископ Мар’ян Бучек і викладач Львівської духовної семінарії Ігор 
Седельник (2004 рік); Якуб Адамський / Jakub Adamski, Мартін Бернат / Marcin Biernat, Ян К. Островський / Jan 
K. Ostrowski, Єжи Т. Петрус / Jerzy T. Petrus (2013 рік) та інші. Львівський архікатедральний собор Внебовзяття 
Пресвятої Діви Марії (друга половина XIV століття – 1481 рік) став першим собором, який на землях України 
отримав статус базиліки меншої в 1910 році. У 1760 році за сприяння архієпископа Вацлава Сераковського архі-
тектор Петро Полейовський перебудував собор у бароковому стилі. Під час ремонту було демонтовано та пере-
будовано багато старих вівтарів і каплиць. З 1776 року катедра отримує статус Санктуарію Матері Божої Мило-
сердної, а з 1948 року – Божого Милосердя. Будівля має не тільки велике релігійне значення, але й становить 
велику історичну цінність, є визначною пам’яткою архітектури національного значення (Ох. № 316/0). Наукова 
новизна отриманих результатів полягає у зборі та представленні наукової інформації про історію Львівської 
архікатедральної базиліки Внебовзяття Пресвятої Діви Марії – унікальної пам’ятки сакрального мистецтва 
Львова. Представлення історії Львівської архікатедральної базиліки Внебовзяття Пресвятої Діви Марії надзви-
чайно важливе для популяризації сакрального мистецтва Римо-католицької церкви в Україні та світі.

Ключові слова: базиліка Внебовзяття Пресвятої Діви Марії, історія, сакральне мистецтво, Римо-като-
лицька церква, Україна.

Demianchuk Andrii, 
PhD in History of Arts, Associate Professor, 

Associate Professor at the Department of Theater Studies and Acting 
Faculty of Culture and Arts of the

Ivan Franko National University of Lviv
orcid.org/0000-0002-3399-4537
andriy.demyanchuk@lnu.edu.ua

THE ARCHCATHEDRAL BASILICA OF THE ASSUMPTION  
OF THE BLESSED VIRGIN MARY IN LVIV: HISTORY AND SACRED ART 

The aim of the study is to present the history of the Lviv Archcathedral Basilica of the Assumption of the Blessed 
Virgin Mary from its inception to the present day, as well as its sacred art. The research seeks to promote this unique 



119

monument of the Roman Catholic Church in Ukraine within the academic community. A comprehensive approach 
has been employed in this study, utilizing methods of scientific analysis, systematization, and generalization. The 
Archcathedral Basilica of the Assumption of the Blessed Virgin Mary has been studied by prominent scholars, 
including Maurycy hr. Dzieduszycki (1872), Józef Bartłomiej Zimorowicz (1835, 1899); Stanisław Zajączkowski 
(1924), Tadeusz Mańkowski (1974), Olga Kozubska (2004), Roman Catholic Bishop Marian Buczek and lecturer 
at the Lviv Theological Seminary Ihor Sedelnyk (2004), Jakub Adamski, Marcin Biernat, Jan K. Ostrowski, Jerzy 
T. Petrus (2013), among others. The Archcathedral Basilica of the Assumption of the Blessed Virgin Mary in Lviv 
(second half of the 14th century – 1481) became the first cathedral on Ukrainian soil to receive the status of a Minor 
Basilica in 1910. In 1760, under the patronage of Archbishop Wacław Sierakowski, architect Piotr Polejowski 
remodeled the cathedral in the Baroque style. During the renovation, many of the old altars and chapels were 
dismantled and rebuilt. Since 1776, the cathedral has held the status of a Sanctuary of the Merciful Mother of God, 
and since 1948, a Sanctuary of Divine Mercy. The building holds great religious significance and historical value. 
The Lviv Basilica is an architectural monument of national importance (Protection № 316/0). The scientific novelty 
of the obtained results lies in the collection and presentation of scholarly information about the history of the Lviv 
Archcathedral Basilica of the Assumption of the Blessed Virgin Mary, a unique monument of sacred art in Lviv. 
The presentation of the history of the Lviv Archcathedral Basilica of the Assumption of the Blessed Virgin Mary is 
of utmost importance for promoting the sacred art of the Roman Catholic Church in Ukraine and worldwide.

Key words: Basilica of Assumption of Blessed Virgin Mary, history, sacred art, Roman Catholic Church, Ukraine.

Вступ. Постановка проблеми. З відновлен-
ням структур Римо-католицької церкви в 1991 р. 
та здобуттям Україною незалежності повстала 
нагальна потреба поглибленого вивчення 
сакральної середньовічної архітектури Львова. 
Передусім це стосується Львівської архікате-
дральної базиліки Внебовзяття Пресвятої Діви 
Марії – унікальної готичної пам’ятки другої 
половини XIV–XV ст. Дослідження Львівської 
катедри, яка через історичні реконструкції 
та перебудови поєднала два великі стилі мину-
лих епох – готику та бароко, потребує подаль-
шого вивчення й аналізу.

Аналіз останніх досліджень і публікацій. Про 
катедральний собор Внебовзяття Пресвятої Діви 
Марії, унікальну пам’ятку сакрального мистецтва 
XIV ст., писали відомі вчені, зокрема, польський 
історик, письменник ХІХ ст. Маурицій Дідушиць-
кий / Maurycy hr. Dzieduszycki, 1813–1877 рр. 
(Dzieduszycki, 1872), Юзеф Бартоломей Зіморо-
вич / Józef Bartłomiej Zimorowicz (Zimorowicz, 
1835, 1899), Станіслав Зайончковський / Stanisław 
Zajączkowski (Zajączkowski, 1924), Тадеуш Мань-
ковський / Tadeusz Mańkowski (Mańkowski, 1974), 
римо-католицький єпископ Мар’ян Бучек і викла-
дач Львівської духовної семінарії Ігор Седельник 
(Бучек, Седельник, 2004), Ольга Козубська (2004) 
та інші. Цінним є дослідження, яке провели відомі 
польські вчені Якуб Адамський, Мартін Бернат, 
Ян К. Островський, Єжи Т. Петрус у праці «Кате-
дра латинська у Львові» (Краків, 2013 р.) (Jakub 
Adamski et al., 2013). За унікальним оздобленням 
екстер’єру й інтер’єру вчені порівнюють цю свя-
тиню з найбільшими монастирськими костелами 

Львова – отців бернардинців і отців домініканців 
(Adamski et al., 2013). 

Мета статті – представлення історії Львів-
ської архікатедральної базиліки Внебовзяття 
Пресвятої Діви Марії від початку побудови до 
наших днів, а також її сакрального мистецтва. 
Популяризація в науковому середовищі уні-
кальної сакральної пам’ятки Римо-католицької 
церкви в Україні.

Виклад основного матеріалу. З історії 
відомо, що першим собором, який на зем-
лях України отримав статус базиліки меншої, 
у 1910 р. став катедральний собор Внебовзяття 
Пресвятої Діви Марії (1368–1480 рр.). Цей 
собор із 1776 р. є Санктуарієм Матері Божої 
Милосердної, а з 1948 р. – Божого Милосердя. 
Будівля не тільки має велике релігійне зна-
чення, але й становить велику історичну цін-
ність, є пам’яткою архітектури національного 
значення (Ох. № 316/0). 

Варто пригадати, що ще на початку 60-х рр. 
ХIV ст. король Казимир ІІІ Великий отримав 
дозвіл Авіньйонської Курії на будівництво 
великого катедрального собору у Львові на 
земельній ділянці, що належала до південно- 
західного кварталу біля площі Ринок. У 1368 р. 
було закладено фундамент костелу, будівни-
цтво якого тривало 113 років, у 1368–1481 рр. 
(Dzieduszycki, 1872, с. 8; Львів. Кафедраль-
ний собор; Бучек, Седельник, 2004, с. 149). 
Юзеф Бартоломей Зиморович / Józef Bartłomiej 
Zimorowicz записав цю подію у своїй хроніці 
1370 р. (Zimorowicz, 1835, с. 112; Zimorowicz, 
1899, с. 68; Ostrowski, 2013, с. 14, прим. 7). 



120

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Конкретні згадки про будівельні роботи 
у храмі датуються 1480-ми рр., а будівлю 
називають “ecclesia beate Marie Virginis” (кос-
тел Пресвятої Діви Марії). У міських записах 
“Pomniki dziejowe Lwowa z archiwum miasta” 
T. I: Najstarsza księga miejska, 1382–1389; 
T. 2, Księga przychodów i rozchodów miasta, 
у 1404–1414 рр. упорядкованих і опублікова-
них у Львові у 1892 р. Олександром Чолов-
ським / Aleksander Czołowski, уже є згадки про 
костел Пресвятої Діви Марії (“ecclesie beate 
Marie Virginis”) (Pomniki dziejowe Lwowa z 
archiwum miasta. T. I, n. 183, 199, 202, 211, T. IІ; 
Козубська, 2004, с. 74). З 1387 р. костел пода-
ється у джерелах як парафіяльний (Ostrowski, 
2013, с. 15). Існує також припущення, що під 
час будівництва нині існуючого катедрального 
костелу поруч існував тимчасовий невели-
кий костел, побудований із дерева. Цю версію 
інколи пов’язують зі згадкою Каєтана Андру-
севича / Kajetan Andrusiewicz про закладення 
перших фундаментів великого мурованого 
костелу в 1344 р. Маньковський / Mańkowski 
і Чуба / Czuba навіть стверджували, що це 
перший дерев’яний собор Пресвятої Трійці, 
який згорів приблизно в 1350 р. (Mańkowski, 
1974, с. 30; Czuba, 2006, с. 65; Ostrowski, 
2013, с. 15, прим. 13).

Наприкінці XIV ст. будівництво храму при-
скорилося. У хроніці 1395 р. згадується каплиця 
Святих Петра і Павла та костельний, який догля-
дав за нею, – altarysta Ян Штехер / Jan Stecher. 
30 січня 1399 р. міська рада Львова виділила 
кошти на будову вівтаря на честь десяти тисяч 
мучеників і святих Агнеси, Катерини і Дороти. 
Тоді ж Львівський архієпископ Якуб Стрепа / 
Strzemię подбав про збагачення літургії та вста-
новив у костелі 20 листопада 1402 р. вечірню 
до Пресвятої Діви Марії, де учні парафіяльної 
школи співали “Salve Regina з Recordare Virgo 
Mater” і антифон із Пісні Пісень, молитву “Da 
pace Domine”, щонеділі під органну музику 
(“cum modulatione intermixta organorum”) 
(Ostrowski, 2013, с. 15).

У 1760 р. за сприяння архієпископа Вацлава 
Сераковського архітектор Петро Полейовський 
розпочав перебудову Львівського катедрального 
собору. Варто зауважити, що реконструкція 
й оновлення проводилися в бароковому стилі. 
Під час ремонту було демонтовано та перебу-
довано багато старих вівтарів і каплиць. Також 

у цей час було споруджено нові вівтарі. У 1765 р. 
з розібраної каплиці Домагаличів було перене-
сено чудотворний образ Матері Божої Мило-
сердної та розміщено на головному вівтарі кате-
дри. У 1769–1775 рр. стіни інтер’єру катедри 
та стелю розписав відомий львівський маляр 
Станіслав Строїнський. 12 травня 1776 р. відбу-
лась церемонія коронації чудотворного образу 
Матері Божої Милостивої (відомої також як 
Мати Божа Ласкава та Домаґаличівська) коро-
нами, які надіслав із Риму Папа Римський Пій 
VI. Тоді ж костел було освячено та проголошено 
Санктуарієм Матері Божої Милостивої (Істо-
рія коронації львівського чудотворного образу, 
2014; Бучек, Седельник, 2004, с. 149–150).

До мурованого тринавного готичного кате-
дрального собору Внебовзяття Пресвятої Діви 
Марії прилягають прибудови та каплиці. Пів-
нічна вежа, яка служить дзвіницею, накрита 
куполом, виконаним Яном Нєдзвецьким 
у 1766 р., та увінчана позолоченим хрестом 
Кароля Сіверта 1844 р. До внутрішнього про-
стору храму ведуть три притвори (Митропо-
лича базиліка). В оздобленні інтер’єру кате-
дри орнаментальне архітектонічне малярство 
вдало поєднане з елементами дерев’яного 
різьблення та скульптурної пластики. Різь-
блені з дерева та позолочені гірлянди у верх-
ній частині стін і під капітелями міжнаво-
вих стовпів виконав Ян Крушановський / Jan 
Kruszanowski, у 1771–1772 рр., а фігурне оздо-
блення – Ян Оброцький / Jan Obrocki, при-
близно в 1772–1774 рр. (фігурки ангелів, що 
стоять навколішки на хмарах, сяючі слави 
з релігійними символами, чаша, хрест, пала-
юче серце тощо) (Adamski et al., 2013, с. 82). 
В інтер’єрі Львівського катедрального собору 
встановлений головний вівтар у центральній 
частині пресбітерія та два бічні вівтарі, які роз-
міщені по обидва боки в бічних навах, а також 
вісім каплиць при бічних стінах. Подаємо 
коротку історію їх створення згідно із планом 
розміщення в інтер’єрі храму (Львівський кате-
дральний собор, 2022).

Каплипя Ісуса Милосердного і Матері 
Божої Неустанної Допомоги була спору-
джена в 1628 р. на місці каплиці Убогих (або 
Жебраків). Її фундатором був Петро Мілев-
ський. За архієпископа Вацлава Сераковського 
каплицю перебудували в пізньобароковому 
стилі. А в 1904 р. ця каплиця була перебудована 



121

архітектором Владиславом Садловським 
у модерному стилі сецесії, а склепіння розпи-
сав львівський маляр Мирон Петш, закривши 
фрески Станіслава Строїнського виконані 
у 1774–1775 рр. (Бучек, Седельник, 2004, с. 154). 
У каплиці Господа Ісуса Милосердного на сті-
нах, під антаблементом – барельєфи «В’їзд 
Христа в Єрусалим», які виконав Алойзі Бунш / 
Alojzy Bunsch, та «Падіння під хрестом» – Томаш 
Дикаc / Tomasz Dykas, виготовлені з білого мар-
муру, 1905–1907 рр. Реставрацію скульптур про-
вели: Катажина Бромінка / Katarzynę Brominką 
та Малгожата Раєвська / Małgorzatę Rąjewską 
під керівництвом Януша Смази / Janusza Smaży 
у 2001 р. (Adamski et al., 2013, с. 82).

Каплиця Матері Божої Ченстоховської 
була побудована під час перебудови катедри 
замість каплиці Купців. У 1774–1775 рр. Ста-
ніслав Строїнський виконав у ній розписи, 
а вівтар у стилі рококо, зі скульптурами свя-
того Йоакима і святої Анни – Ян Оброцький / 
J. Obrocki в 1775 р. У 1869 р. архієпископ Фран-
циск Вежхлейський / Franciszek Wierzchleyski 
провів урочисту церемонію освячення каплиці 
та надав їй титул Матері Божої Ченстоховської. 
У центральній частині вівтаря був розміщений 
образ Матері Божої Ченстоховської (Бучек, 
Седельник, 2004, с. 154). Цей образ в обрам-
ленні подарувала в 1869 р. Францішка Вітков-
ська / Franciszkę Witkowską із Ченстохови. На 
завісі був образ Пресвятої Діви Марії Непо-
рочно Зачатої, намальований олійними фарбами 
на полотні в середині XVIII ст. А у верхній час-
тині – образ батьків Матері Божої, що моляться 
у храмі, намальований олійними фарбами на 
полотні у XVIII ст. Моделювання й оздоблення 
мармуром вівтаря в каплиці Матері Божої Чен-
стоховської виконали в 1774 р. Т. Копчинський / 
T. Kopczyńskie, Ф. Маковецький / F. Makowiecki 
та Я. Міхлевич / J. Michlewicz (Adamski et al., 
2013, с. 88).

Каплиця Господа Ісуса Розіп’ятого (Ябло-
новських) споруджена в 1769–1771 рр. на 
місці колишньої каплиці Радників 1454 р. 
У 1773–1775 рр. Станіслав Строїнський роз-
писав стіни каплиці, які в 1930 р. відновив 
Мечислав Висоцький. Вівтар і ліпний декор 
виконав Ян Оброцький у 1775–1777 рр.; мотиви 
подібні до оздоблення каплиці Пресвятого 
Сакраменту; барельєфи Іллі та Мойсея, різь-
блені скульптури ангелів на хмарах. У 1771 р. 

в каплицю перенесли велике розп’яття, приве-
зене в 1473 р. із Кракова й освячене архієпис-
копом Григорієм із Санока (Бучек, Седельник, 
2004, с. 155; Adamski et al., 2013, с. 82). Вівтарні 
комплекси побудовані за проєктом Петра Поле-
йовського / Piotr Polęjowski, архітектонічні, 
муровані із пластичним декором зі стукко, 
частково позолочені, з дерев’яним різьбленням 
(Ostrowski, 2013, с. 86).

Головний вівтар був виготовлений 
у 1766–1770 рр. Пластичне різьблення виконали 
Мацей Полейовський / Maciej Polejowski та Ян 
Оброцький /Jan Obrocki, золочення – Мадей 
Мілер / Madej Miler і Юзеф Лукашевич / Józef 
Łukaszewicz. У 1988 та 1999–2001 рр. вівтар був 
реставрований, а у 2008 р. його цілковито від-
реставрував Ян Вілкойця / Jan Wiłkojcia з май-
страми (Див.: Ostrowski, 2013, с. 86). У верхній 
частині вівтаря розміщена промениста слава 
з ієрограмою MARIA / МАРІЯ. У центрі ніша, 
у якій розміщено срібний ретабель, складений 
із семи колон (по три з боків і однією в центрі), 
що підтримують секції антаблементу, утворю-
ючи так званий Domus Sapientiae (Дім Пре-
мудрості), виконав Юзеф Лукашевич / Józef 
Łukaszewicz, до 1776 р. У центрі розміщена 
копія чудотворного образу Матері Божої Милос-
тивої з Дитятком Ісусом, також відомої як Мати 
Божа Ласкава (Чудотворні образи Ісуса Христа 
та Пресвятої Діви Марії…; Митрополича бази-
ліка). Оригінальний образ намалював темпер-
ними фарбами на дошці в 1598 р. Юзеф Шольц-
Вольфович / Józef Szolc-Wołfowicz. Спочатку 
слугував як епітафія для Катерини Домагали-
чівни / Katarzyny Domagaliczówny в каплиці 
Домагаличів (пол. Kaplica Domagaliczów) 
(Ostrowski, 2013, с. 86). Чудотворний образ 
Матері Божої Милостивої був рекоронований 
Папою Римським Йоаном Павлом II у Ченсто-
хові (1983 р.) та Львові (2001 р.). На вівтарі 
біля чотирьох великих вівтарних колон розмі-
щені чотири скульптурні постаті отців Церкви: 
святого Августина, святого Григорія, святого 
Амбросія та святого Ієроніма, створені Мацеєм 
Полейовським, які є символами «духовних 
стовпів церкви» (Див.: Бучек, Седельник, 
2004, с. 151; Митрополича базиліка).

Бічні вівтарі Пресвятої Трійці та Преобра-
ження Господнього, споруджені в 1773–1776 рр. 
за проєктом Петра Полейовського й оздоблені 
у стилі рококо, містять образи (XVIIІ ст.) пензля 



122

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Йосифа Хойницького / Józef Chojnicki, учня 
Станіслава Строїнського (Бучек, Седельник, 
2004, с. 151–152). Скульптурну пластику боко-
вого вівтаря Пресвятої Трійці, у кінці північної 
нави, виконав Ян Оброцький у 1778 р. У цен-
тральній ніші вівтаря, заокругленій у верхній 
частині, розміщений образ Пресвятої Трійці, 
намальований олійними фарбами на полотні 
в 1688/1690 рр., який зверху вкривають срібні 
рельєфні шати і позолочені корони. Цей образ 
відновив і провів консервацію Ян Вілкой 
у 2006 р. На завісі намальований образ «Гос-
тинність Авраама». Цей образ намалював олій-
ними фарбами в 1775 р. Йосиф Хойницький. 
У 1833 р. образ реставрував Казімеж Родець-
кий, у 1983 р. – Лев Скоп, а у 2009 р. – Єва 
Вількойч / Ewа Wiłkojć та Юля Островська. 
З боків вівтаря розміщені скульптури святого 
Миколая і святого Атанасія, а вгорі на волю-
тах – скульптури уклінних ангелів. На завер-
шенні вівтаря – трикутник із трьома полум’ями 
у сяючій славі з фігурами ангелів у хмарах. 
Вівтар щедро оздоблений рокайлевим орна-
ментом (Ostrowski, 2013, с. 87). Скульптурну 
пластику бокового вівтаря Преображення Гос-
поднього, у кінці південної нави, виконав Ян 
Оброцький у 1778 р. У центрі вівтаря розмі-
щений образ «Преображення Господнього», 
який намалював олійними фарбами на полотні 
в 1775 р. Йосиф Хойницький. На завісі образ 
«Христос у саду» також намалював олійними 
фарбами на полотні в 1775 р. Йосиф Хойниць-
кий. З боків скульптури святий Яків і святий 
Петро, а вгорі вівтаря, на волютах, розміщені 
скульптури ангелів, що стоять на колінах. На 
завершенні – трикутник із єврейською ієро-
грамою Яхве / Jahwe у сяючій славі з фігурами 
ангелів у хмарах (Ostrowski, 2013, с. 87). На 
вівтарі розміщений релікварій із мощами свя-
того архієпископа Йосифа Більчевського, який 
перенесли до храму у 2011 р. з Янівського 
цвинтаря у Львові. У північній наві на вівтарі 
Пресвятої Трійці розміщений образ Пресвятої 
Трійці, намальований у XVII ст., а з боків розта-
шовані скульптури святого Миколая та святого 
Атанасія (Митрополича базиліка). 

Каплиця Святого Йосифа побудована під 
час барокової реконструкції катедри на місці 
давньої каплиці святої Анни XVI cт., яка 
була перебудована на усипальницю архієпис-
копа Йоана Замойського. Склепіння каплиці 

в 1774–1775 рр. розписав Станіслав Строїн-
ський, а пізньоренесансовий алебастровий 
вівтар виготовив у 1592 р. краків’янин Ян 
Бялий / Jan Białi (sygn. R. IAN BIALI R-S. 1592) 
із фундації Яна Димитра Соліковського / Jan 
Dymitr Solikowski. У 1870 р. відбулася ґрун-
товна реставрація каплиці (Бучек, Седельник, 
2004, с. 155; Ostrowski, 2013, с. 85). Вівтар 
у каплиці Святого Йосифа доповнив пластич-
ним різьбленням у 1874 р. Едмунд Яскуль-
ський / Edmund Jaskólski за стараннями кон-
серватора Мєчислава Потоцького / Mieczysława 
Potockiego (Ostrowski, 2013, с. 85). У централь-
ній частині ніші зображений святий Йосиф 
з Дитятком Ісусом. Цей образ намалювала 
5 грудня 1853 р. олійними фарбами на полотні 
Сабіна Карніцка / Sabina Karnicka (Ostrowski, 
2013, с. 85). У нішах – скульптури святого 
Станіслава Щепановського / Św. Stanisław 
Szczepanowski і святого Яцека. На пределлі 
сцена Благовіщення, яку утворюють розта-
шовані поруч барельєфи Архангела Гавриїла 
та Пресвятої Діви Марії. На завершення вівтаря 
розміщений овальний медальйон із барельєфом 
Пресвятої Діви Марії (Ostrowski, 2013, с. 85). 
Вівтар родини Запалінських / Zapaliński, який 
розміщений у великій захристії, виготовле-
ний із червоного мармуру й алебастру в кінці 
XVI ст., був відреставрований у 1867 р. У цен-
тральному полі вівтаря міститься барельєф 
Розп’яття зі святим Йоаном Євангелістом, Пре-
святою Дівою Марією і Марією Клеофовою 
із червоного мармуру, а біля підніжжя хреста 
зображено фундатора, який стоїть на колінах. 
У нішах обабіч розміщені скульптури святого 
Адальберта та святого Бенедикта (Ostrowski, 
2013, с. 85; Kościół Katedralny, 2022, с. 12). 
У великій захристії на стелі є розпис Станіслава 
Строїнського «Бог карає у храмі Надаба і Абію, 
синів Арона» (Kościół Katedralny, 2022, с. 12).

Каплицю Святого Казимира збудували 
у другій половині ХVIII ст., замінивши нею 
стару каплицю Польських Святих. У 1771 р. 
каплицю було відновлено та споруджено вівтар 
у бароковому стилі, який виготовив у 1775 р. 
скульптор Ян Оброцький (Бучек, Седельник, 
2004, с. 155). У центрі вівтаря розміщено вели-
кий образ святого королевича Казимира, який 
намальований олійними фарбами на полотні 
у другій половині XIX ст. У верхній час-
тині вівтаря розміщено образ Матері Божої 



123

Годуючої в овальній круглій рамі цього ж пері-
оду, а в нижній, з боків, розміщені скульптури 
сидячих ангелів (Kościół Katedralny, 2022, с. 13; 
Ostrowski, 2013, с. 88).

Золота каплиця Пресвятих Дарів (Вишне-
вецьких) була споруджена Анною Бучаць-
кою в 1495 р. як каплиця Пресвятої Діви 
Марії і Святого Станіслава. Каплицю роз-
будовували й оздоблювали: у 1587 р. – архі-
єпископ Ян Соліковський, у другій половині  
ХVІІ ст. – архієпископ Миколай Кроснов-
ський, у 1733–1770 рр. – князь Йоан Вишне-
венький (Бучек, Седельник, 2004, с. 153–154). 
У каплиці Пресвятих Дарів розміщений 
дерев’яний позолочений вівтар, який виконав 
у 1743–1746 рр. Марцін Ринський / Marcin 
Ryński (Ostrowski, 2013, с. 85). А в 1760 р. архі-
єпископ Вацлав Сераковський освятив вівтар 
(Бучек, Седельник, 2004, с. 153–154). Протя-
гом 1891–2013 рр. вівтар відновлювали: Юзеф 
Рильський / Józef Rylski – у 1891, 1906 рр.; 
реставратор, якого відомі тільки ініціали JK 
(ЯК), – у 1938 р.; Ян Вілкоєць / Jan Wiłkojec 
з майстрами – у 2010–2013 рр. (Ostrowski, 
2013, с. 85). У центрі вівтаря розміщений образ 
«Зняття із хреста», намальований олійними 
фарбами в XVII ст. Угорі картуш із єврейською 
ієрограмою Яхве / Yahwe у сяючій славі. У біч-
них полях – скульптури святих апостолів Петра 
і Павла, на консолях із боків від крайніх колон – 
Аарон і Давид, унизу на постаментах ангели 
тримають картуші з написами. Табернакулум 
виготовлений у бароковому стилі в середині 
ХІХ ст., з євхаристійним престолом (Ostrowski, 
2013, с 85). У каплиці Пресвятих Дарів (Най-
святішого Сакраменту) у 30-ті рр. XVIII ст. 
виготовлені у стукко: пластичні персоніфікації: 
Церкви, Надії, Віри і Любові, фігури ангелів, 
трикутник у сяючій променистій славі з ієро-
грамою Яхве / Jahwe, а також плоскорізьби 
«Жертва Авраама» та «Мельхіседека» (Adamski 
et al., 2013, с. 82).

Каплицю Матері Божої і Святого Антонія 
збудували у 70–80-х рр. XVIII ст. У 1774–1775 рр. 
розписи в ній виконав Станіслав Строїнський. 
У другій половині 70-х рр. XVIII ст. в каплиці 
був споруджений вівтар у стилі рококо (Бучек, 
Седельник, 2004, с. 153). У центрі вівтаря роз-
міщений образ Матері Божої з Дитятком Ісу-
сом. Цей образ намалював олійними фарбами 
на полотні в 1804 р. Юзеф Язвінський / Józef 

Jaźwiński. У 1690 р. на образ накладені срібні 
шати, покриті позолотою, з гофрованим декором 
із рослинними квітковими мотивами. Реставра-
цію та консервацію образу провели у 2008 р. 
Марія й Інгеборг Банаш / Ingeborgę Banasz. На 
завісі – образ святих Станіслава Костки, Яна 
з Дуклі, Архангела Михаїла, Яна Кантого, Ста-
ніслава Щепановського і Флоріана, які нама-
лював олійними фарбами на полотні у третій 
чверті XVIII ст. Ян Хойницький / J. Chojnicki. 
Реставрацію та консервацію образу провели 
у 2006 р. Марія й Інгеборг Банаш. З боків скуль-
птури святих, у верхній частині, на фраґментах 
фронтону, скульптури святих ангелів і плас-
тичний рослинний орнамент. На мензі роз-
міщений образ святого Антонія Падевського. 
Його намалював олійними фарбами на полотні 
у другій чверті ХІХ ст. маляр Рейчан / Rejchan 
(Ostrowski, 2013, с. 88).

Каплицю Господа Ісуса Бичованого, відому 
також як Каплиця Кампіанів, побудовано 
в ренесансному стилі в середині ХVІІ ст. Її 
архітекторами були Павло Римлянин і Андрій 
Бремер (Бучек, Седельник, 2004, с. 153). 
Відомо, що в каплиці встановлений вівтар, який 
у 1586 р. виготовив із мармуру Генрик Хорст / 
Henryk Horst. У 1765 р. цей вівтар відрестав-
рував Себастьян Фесігер / Sebastian Fesinger. 
У 1774–1775 рр. на склепінні каплиці Станіс-
лав Строїнський намалював фреску «Христос 
перед Пилатом» (Митрополича базиліка; Бучек, 
Седельник, 2004, с. 153). 

У центрі нижнього ярусу розміщений образ 
Ісуса Христа біля колони, намальований олій-
ними фарбами на полотні в XVII ст. До 1939 р. 
навколо голови Ісуса Христа був срібний про-
менистий німб (Бучек, Седельник, 2004, с. 153; 
Ostrowski, 2013, с. 84) і perizonium (нині зберіга-
ється в катедральній скарбниці, див.: Ostrowski, 
2013, с. 84), а в бічних полях, у конхових 
нішах розміщені скульптури святого Петра 
і святого Павла, виготовлені із червоного мар-
муру (Ostrowski, 2013, с. 84). У центрі вівтаря 
у верхньому ярусі зберігається образ Ісуса 
Христа із хрестом, який намалювала в ХІХ ст. 
Сабіна Карніцка / Sabina Karnicka Morstinowa 
(1830–1891 рр.) олійними фарбами на полотні. 
З боків у нішах – скульптури святого Авгус-
тина і святого Яна Кантія. Угорі в централь-
ному картуші – барельєф Бога Отця (Ostrowski, 
2013, с. 85). 



124

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

У 1905 р. архітектор Владислав Садловський 
і художник Генрик Кюхн здійснили ґрунтовну 
реставрацію каплиці Господа Ісуса Бичованого 
(Митрополича базиліка; Бучек, Седельник, 
2004, с. 153).

У 1896 р. в інтер’єрі катедри були розписані 
стіни та склепіння пресбітерію за проєктом 
архітектора Михайла Ковальчука. Цей розпис 
майже цілком закрив фрески Станіслава Стро-
їнського, які були намальовані в 1769–1770 рр. 
У 1896–1898 та 1902 рр. у вікнах були встанов-
лені вітражі (Бучек, Седельник, 2004, с. 151). 
Великий вітраж над входом до катедрального 
храму «Матір Божа – Цариця Ангелів» виготов-
лений у 1895 р. за проєктом Теодора Оксенто-
вича / Teodora Axentowicza. Центральний вітраж 
у пресбітерію виготовлений у 1902 р., має назву 
«Мати Божа Королева Корони Польської (Речі 
Посполитої)», з гербами Русі, Польщі та Литви 
(проєкт Едварда Ігнатія Лєпшего / Edwarda 
Ignacego Lepshego, майстерня вітражів і мозаїк 
В. Екельського / W.Ekielskiego й А. Туха / A. Tucha 
у Кракові) (Kościół Katedralny, 2021, с. 8–9; 
Kościół Katedralny, 2021, с. 4).

Наприкінці ХІХ ст. єпископ-помічник 
Йоан Пузина за підтримки комітету здійснив 
спробу повернути костелу готичний вигляд, 
проте роботи були проведені лише у пресбіте-
рії, оскільки у Відні цю ініціативу не підтри-
мали. У 1910 р. Папа Пій X присвоїв храму 
титул малої базиліки. Протягом 1908–1930 рр. 
у соборі тривали реставраційні роботи.

З 1765 р. на катедральній парафії, яка була 
осередком Львівського міського деканату, 
душпастирську діяльність проводила колегія 
вікаріїв на чолі з парохом. У 1885 р. понад дві 
тисячі парафіян перебувало під опікою насто-
ятеля о. Кароля Тужанського, а з 1932 р. парох  
о. Казимир Дзюржинський мав під своєю опі-
кою майже п’ять тисяч вірних. Після Другої 
світової війни обов’язки настоятеля викону-
вав о. Кароль Ястжембський, а в 1948 р., коли 
катедра стала Санктуарієм Божого Милосердя, 
її парохом призначили францисканця о. Рафа-
їла Керницького. У ці надзвичайно важкі для 

Римо-католицької церкви часи о. Рафаїлу Кер-
ницькому вдалося не допустити до закриття 
костелу, і храм весь радянський період діяв. 
Також у соборі проводилися реставраційні 
та консерваційні роботи (Бучек, Седельник, 
2004, с. 150–151). 

2 березня 1991 р., уперше після 
1933 р., у Львівській катедрі отримали єпископ-
ські свячення призначені єпископи-помічники: 
о. Рафаїл Керницький, о. Маркіян Трофим’як 
і о. Йоан Ольшанський (Бучек, Седельник, 
2004, с. 151). 18 травня 1991 р. відбувся уро-
чистий інгрес до базиліки Львівського митро-
полита архієпископа Мар’яна Яворського. 
З 1999–2001 рр. у костелі тривали ремонтно-
реставраційні роботи. 25 червня 2001 р. Львів-
ський катедральний собор відвідав Папа Рим-
ський Йоан Павло II під час візиту в Україну. 
20 червня 2002 р. у Львівській катедрі відбу-
лися єпископські свячення о. Мар’яна Бучека й  
о. Леона Малого (Бучек, Седельник, 2004, с. 151). 
А 22 листопада 2008 р. – урочистий інгрес (уве-
дення на престол) митрополита Львівського 
архієпископа Мечислава Мокшицького.

Висновки. Історичний огляд архітектури 
та збережених пам’яток сакрального мисте-
цтва Львівської базиліки Внебовзяття Пресвя-
тої Діви Марії дає підстави ствердити, що ця 
святиня є найціннішою пам’яткою середньовіч-
ної архітектури Львова. Потреба поглибленого 
вивчення готичної архітектури собору й окрес-
лення генезису його конструктивних форм 
ускладнена ремонтами храму й оздобленням 
інтер’єру в бароковому стилі у другій половині 
XVIII ст., неоготичною реконструкцією прес-
бітерію в 90-х рр. ХІХ ст. На думку багатьох 
дослідників, усі ці зміни, реконструкції та пере-
будови, які проводилися в різні історичні пері-
оди у Львівській катедрі із залученням відомих 
малярів, скульпторів і архітекторів, створили 
її унікальний вигляд, який поєднав два великі 
стилі минулих епох – готику та бароко. Львів-
ська катедра продовжує милувати зір жителів 
Львова та всіх поціновувачів сакральної спад-
щини Католицької церкви.

Список використаних джерел:
Бучек, М. (2004). Львівська Архідієцезія латинського обряду. Ілюстрована розповідь. Т. 1, Ч. 1. Парафії, костели 

та каплиці (Львівська обл.) / єп. Мар’ян Бучек, Ігор Седельник. Львів: Курія Львівської Архідієцезії РКЦ, 322 с. 
Дем’янчук, А. (2023). Чудотворні образи Ісуса Христа та Пресвятої Діви Марії в Римо-католицькій церкві 

які мають надприродне походження. V Correspondence International Scientific and Practical Conference “Scientific 



125

researches and methods of their carrying out: world experience and domestic realities” (February 17, 2023). Vienna, 
Austria: NGO European Scientific Platform and LLC International Centre Corporative Managemen. № 24. С. 815–822. 
URL: https://archive.journal-grail.science/index.php/2710-3056/issue/view/17.02.2023/12.

Історія коронації львівського чудотворного образу (серпень 23, 2014) / Львівська Архідієцезія Римсько-като-
лицької церкви https://www.rkc.lviv.ua/news_view-Istoriya_koronacii_lvivskogo_chudotvornogo_obrazu_-ua. 

Козубська, О. (2004). Сакральна готика середньовічного Львова: історичний контекст: дис. … канд. іст. наук: 
07.00.01. Львів, 190 с.

Львів. Кафедральний собор Успіння Пресвятої Діви Марії (1368–1480)... / Костели і каплиц. https://rkc.in.ua/
index.php?m=k&f=skb. 

Львівський катедральний собор Успіння Пресвятої Діви Марії / Kościół katedralny p.w. Wniebowzięcia 
Najświętszej Maryi Panny we Lwowie. Львів: Вид-ня парафії Львівського катедрального собору, 2006. 39 с. 

Митрополича базиліка Внебовзяття Пресвятої Діви Марії у Львові / Слідами історичної спадщини: Україна-
Польща (грудня 29, 2018). Львів. https://www.youtube.com/watch?v=tCCXkD_lkx0. 

Митрополича базиліка. Собор Успіння Пресвятої Діви Марії у Львові: Архітектура. https://lwowskabazylika.
org.ua/uk/kostel/arkhitektura. 

Adamski, J., Biernat, M., Ostrowski, J., & Petrus, J. (2013). Katedra Łacińska we Lwowie / Materiały do dziejów 
sztuki sakralnej na ziemiach wschodnich dawnej Rzeczypospolitej: 23 t. Kościóły i klasztory rzymskokatolickie dawnego 
wojewódstwa ruskiego. Częśc I. / Redakcja naukowa Jan K. Ostrowski. Kraków: Międzynarodowe centrum kultury, 
Wydawnictwo Antykwa. T. XXI. 289 s., ill.: ss. 290–530. 

Czuba, M. (2006). Archikatedra łacińska. Zarys dziejów i problematyki artystycznej gotyckiej katedry we Lwowie, 
“Zabytki i Konserwacje”, 3, 64–80, S. 65.

Dzieduszycki, M. (1872). Kościół katedralny lwowski obrządku łacińskiego. Lwów: Nakładem X.O. Hołyńskiego; 
Druk. Karola Budweisera; 92 s. (reprint: Warszawa, 1989, Interim). 

Kościół Katedralny p. w. Wniebowzięcia Najświętszej Marii Panny. Львівський катедральний собор Успіння Пре-
святої Діви Марії. Lwów: Katedra Lwowska, 2022. 15 s.

Mańkowski, T. (1974). Dawny Lwów. Jego sztuka i kultura artystyczna. Tadeusz Mańkowski. Londyn: Fundacja 
Lanckorońskich: Polska Fundacja Kulturalna, 442, S. 30.

Pomniki dziejowe Lwowa z archiwum miasta. T. 2, Księga przychodów i rozchodów miasta, 1404–1414 / wyd. 
Aleksander Czołowski. Lwów: Gmina król. stoł. miasta Lwowa, 1896. 152 s. (Biblioteka Uniwersytecka w Warszawie).

Pomniki dziejowe Lwowa z archiwum miasta. T. I: Najstarsza księga miejska, 1382–1389 / Wyd. Aleksander 
Czołowski. Lwów: Gmina król. stoł. miasta Lwowa, 1892. 152 s. (Biblioteka Uniwersytecka w Warszawie). 

Zajączkowski, S. (1924). Z dziejów katedry lwowskiej. Przegląd Teologiczny / Stanisław Zajączkowski. Rocznik V, 
Lwów, s. 41–55, 280–301.

Zimorowicz, J.B. (1835). Historia miasta Lwowa, Galicji i Lodomerii królestw stolicy / Józef Bartłomiej Zimorowicz, 
tlum. M. Piwocki. Lwów, S. 112. 

Zimorowicz, J.B. (1899). Józefa Bartłomieja Zimorowicza Pisma do dziejów Lwowa odnoszące się: z polecenia 
reprezentacyi miasta / Józef Bartłomiej Zimorowicz, wyd. K. Heck. Lwów, S. 68.

References:
Buchek, M. (2004). Lvivska Arkhidiietseziia latynskoho obriadu. Iliustrovana rozpovid. T. 1, Ch. 1. Parafii, kostely ta 

kaplytsi (Lvivska obl.) / Yep. Marian Buchek, Ihor Sedelnyk [Buchek M. Lviv Archdiocese of the Latin Rite. Illustrated 
story] / Bp. Maryan Buchek, Ihor Sedelnyk. Vol. 1, Part 1. Lviv: Curia of Lviv Archdiocese, 322 p. [іn Ukrainian].

Demianchuk, A. (2023). Chudotvorni obrazy Isusa Khrysta ta Presviatoi Divy Marii v Rymo-Katolytskii Tserkvi 
yaki maiut nadpryrodne pokhodzhennia. [Miraculous images of Jesus Christ and the Blessed Virgin Mary in the Roman 
Catholic Church of supernatural origin]. V Correspondence International Scientific and Practical Conference “Scientific 
researches and methods of their carrying out: world experience and domestic realities” (February 17, 2023). Vienna, 
Austria: NGO European Scientific Platform and LLC International Centre Corporative Managemen, № 24. pp. 815–822. 
https://doi.org/10.36074/grail-of-science.17.02.2023.152 [іn Ukrainian].

Istoriia koronatsii lvivskoho chudotvornoho obrazu (2014). Lvivska Arkhidiietseziia Rymsko-Katolytskoi Tserkvy [History of 
the Coronation of the Lviv Miraculous Image] (August 23, 2014) / Lviv Archdiocese of the Roman Catholic Church. Retrieved 
from: https://www.rkc.lviv.ua/news_view-Istoriya_koronacii_lvivskogo_chudotvornogo_obrazu_-ua [іn Ukrainian].

Kozubska, O. (2004). Sakralna hotyka serednovichnoho Lvova: istorychnyi kontekst. Dysertatsiia na zdobuttia 
naukovoho stupenia kandydata istorychnykh nauk. spetsialnist 07.00.01 Istoriia Ukrainy. LNU imeni Ivana Franka /  
Olha Kozubska [Sacred Gothic of medieval Lviv: historical context. Dissertation for obtaining the scientific degree of 
candidate of historical sciences]. Lviv, 190 p. [іn Ukrainian].



126

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Lviv. Kafedralnyi sobor Uspinnia Presviatoi Divy Marii (1368–1480) ... / Kostely i kaplytsi [Lviv. Cathedral of the 
Assumption of the Blessed Virgin Mary (1368–1480) ... / Churches and chapels]. Retrieved from: https://rkc.in.ua/index.
php?m=k&f=skb [іn Ukrainian]. 

Lvivskyi katedralnyi sobor Uspinnia Presviatoi Divy Marii (2006). Kościół katedralny p.w. Wniebowzięcia Najświętszej 
Maryi Panny we Lwowie. Lviv: Vyd-nia parafii lvivskoho katedralnoho soboru [Lviv Cathedral of the Assumption of the 
Blessed Virgin Mary]. Lviv: Publication of the Parish of the Lviv Cathedral, 39 p. [іn Ukrainian].

Mytropolycha bazylika Vnebovziattia Presviatoi Divy Marii u Lvovi (2018). Slidamy istorychnoi spadshchyny: 
Ukraina-Polshcha, Lviv [Metropolitan Basilica of the Assumption of the Blessed Virgin Mary in Lviv] (December 29, 
2018). Lviv. Retrieved from: https://www.youtube.com/watch?v=tCCXkD_lkx0 [in Ukrainian].

Mytropolycha bazylika. Sobor Uspinnia Presviatoi Divy Marii u Lvovi: Arkhitektura [Metropolitan Basilica. Cathedral 
of the Assumption of the Blessed Virgin Mary in Lviv: Architecture]. Retrieved from: https://lwowskabazylika.org.ua/uk/
kostel/arkhitektura/ [іn Ukrainian].

Adamski, J., Biernat, M., Ostrowski, J., & Petrus, J. (2013). Katedra Łacińska we Lwowie / Materiały do dziejów 
sztuki sakralnej na ziemiach wschodnich dawnej Rzeczypospolitej: 23 t. Kościóły i klasztory rzymskokatolickie dawnego 
wojewódstwa ruskiego. Częśc I. / Redakcja naukowa Jan K. Ostrowski. [The Latin Cathedral in Lviv / Materials for the 
history of sacred art in the eastern territories of the former Polish-Lithuanian Commonwealth: 23 vols. Part I / Scientific 
editor Jan K. Ostrowski]. Kraków: Międzynarodowe centrum kultury, Wydawnictwo Antykwa. Vol. XXI. 289 pp., ill.: 
pp. 290–530 [іn Polish].

Czuba, M. (2006). Archikatedra łacińska. Zarys dziejów i problematyki artystycznej gotyckiej katedry we 
Lwowie / Zabytki i Konserwacje [The Latin Archcathedral: history and artistic problems of the Gothic cathedral in Lviv]. 
3, pp. 64–80, S. 65 [іn Polish].

Dzieduszycki, M. (1872). Kościół katedralny lwowski obrządku łacińskiego. Lwów: Nakładem X.O. Hołyńskiego; 
Druk. Karola Budweisera [Lviv Cathedral of the Latin Rite]. 92 pp. (reprint: Warsaw, 1989, Interim) [іn Polish].

Kościół Katedralny p.w. Wniebowzięcia Najświętszej Marii Panny. Lwów: Katedra Lwowska, [Cathedral Church of 
the Assumption of the Blessed Virgin Mary] Lviv: Lviv Cathedral, 2022. 15 pp. [іn Polish].

Mańkowski, T. (1974). Dawny Lwów. Jego sztuka i kultura artystyczna / Tadeusz Mańkowski. Londyn: Fundacja 
Lanckorońskich: Polska Fundacja Kulturalna [Old Lviv. Its Art and Artistic Culture] / Tadeusz Mańkowski. London: 
Lanckoroński Foundation: Polish Cultural Foundation. 442, 30 [іn Polish].

Pomniki dziejowe Lwowa z archiwum miasta. T. 2, Księga przychodów i rozchodów miasta, 1404–1414 / wyd. 
Aleksander Czołowski. Lwów: Gmina król. stoł. miasta Lwowa (Biblioteka Uniwersytecka w Warszawie) [Historical 
Monuments of Lviv from the City Archives. Vol. 2, Book of revenues and expenditures of the city, 1404–1414] / published 
by Aleksander Czołowski. Lviv, 1896.152 p. [іn Polish].

Pomniki dziejowe Lwowa z archiwum miasta. T. I: Najstarsza księga miejska, 1382–1389 / Wyd. Aleksander 
Czołowski. Lwów: Gmina król. stoł. miasta Lwowa (Biblioteka Uniwersytecka w Warszawie) [Historical monuments of 
Lviv from the city archive. Vol. I: The oldest city book, 1382–1389] / published by Aleksander Czołowski]. Lviv, 1892. 
152 p. [іn Polish].

Zajączkowski, S. (1924). Z dziejów katedry lwowskiej. Przegląd Teologiczny / Stanisław Zajączkowski. Rocznik V, 
Lwów [From the history of the Lviv cathedral. Theological Review] / Stanisław Zajączkowski. Vol. V, Lviv, pp. 41–55, 
280–301 [іn Polish].

Zimorowicz, J.B. (1835). Historia miasta Lwowa, Galicji i Lodomerii królestw stolicy / Józef Bartłomiej Zimorowicz, 
tlum. M. Piwocki, Lwów [History of the city of Lviv, Galicia and Lodomeria] / Józef Bartłomiej Zimorowicz, translated 
by M. Piwocki, Lviv. p. 112 [іn Polish].

Zimorowicz, J.B. (1899). Józefa Bartłomieja Zimorowicza Pisma do dziejów Lwowa odnoszące się: z polecenia 
reprezentacyi miasta. / Józef Bartłomiej Zimorowicz, wyd. K. Heck [Józef Bartłomiej Zimorowicz, Writings on the 
history of Lviv relating to: by order of the city representation] / Józef Bartłomiej Zimorowicz, ed. K. Heck]. Lwów, 
1899. p. 68 [іn Polish].



127

УДК 94:314.151.3-054.7(=161.2)"192/193"
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.15

Карабардін Андрій Валерійович, 
аспірант історичного факультету

Українського державного університету імені Михайла Драгоманова
orcid.org/0009-0008-9545-5900

a.v.karabardin@npu.edu.ua

КУЛЬТУРНІ ТА ОСВІТНІ УСТАНОВИ УКРАЇНСЬКОЇ ДІАСПОРИ  
20–30-Х РОКІВ ХХ СТОЛІТТЯ ЯК ОСЕРЕДКИ УКРАЇНСЬКОЇ 

ІДЕНТИЧНОСТІ (НА ОСНОВІ МАТЕРІАЛІВ  
ЕМІГРАЦІЙНОГО ЖУРНАЛУ «ТРИЗУБ»)

Статтю присвячено аналізу ролі культурних й освітніх установ української діаспори 20–30-х років ХХ сто-
ліття як осередків збереження національної ідентичності. У цей період українці, які були змушені емігрувати 
через політичні та соціальні потрясіння, стикнулися з викликами збереження своєї культури та національної 
свідомості. У статті розглядається, як у складних умовах вигнання українська діаспора створювала культур-
но-освітні осередки, які ставали центрами відродження національної пам’яті та підтримки української іден-
тичності. На основі матеріалів еміграційного журналу «Тризуб» простежується діяльність різних освітніх, 
наукових та культурних закладів, що функціонували за межами України й відігравали важливу роль у форму-
ванні національної спільноти. Автор аналізує вплив культурних ініціатив на процеси консолідації української 
діаспори. Розглядаються заходи з популяризації української культури в Європі, організація наукових зібрань, 
лекцій, емігрантських з’їздів, а також видання наукових праць українською та іншими мовами. Значне місце 
посідає аналіз діяльності освітніх закладів, які стали осередками інтелектуальної та культурної діяльності. 
Діяльність цих закладів сприяла об’єднанню українців навколо спільних національних цінностей, підтриму-
вала культурну спадщину, забезпечувала науковий розвиток та виховання нових поколінь у дусі патріотизму. 
Наведені приклади показують, що навіть у складних умовах еміграції освіта та наука залишалися важливими 
пріоритетами для українців, сприяючи збереженню національної свідомості та підготовці до відновлення дер-
жавності. У статті зроблено висновок про значущість культурних й освітніх ініціатив для підтримки україн-
ської нації в умовах розпорошення, підкреслюючи, що ці осередки були важливими інструментами збереження 
національної пам’яті та ідентичності. У цьому контексті підкреслюється унікальна роль еміграційного видання 
«Тризуб», яке не лише документувало події, а й формувало інформаційний простір української діаспори, спри-
яючи поширенню національної ідеї та об’єднанню громади навколо спільних ідеалів. 

Ключові слова: українська діаспора, національна ідентичність, культурні осередки, наукова діяльність, 
освітні заклади.

Karabardin Andrii,
Postgraduate Student at the Historical Faculty

Dragomanov Ukrainian State University
orcid.org/0009-0008-9545-5900

a.v.karabardin@npu.edu.ua

CULTURAL AND EDUCATIONAL INSTITUTIONS OF THE UKRAINIAN 
DIASPORA AS CENTRES OF UKRAINIAN IDENTITY IN THE 20–30S  

OF THE 20TH CENTURY (BASED ON MATERIALS  
OF THE EMIGRATION MAGAZINE “TRYZUB”)

The article analyzes the role of cultural and educational institutions of the Ukrainian diaspora in the 20s and  
30s of the twentieth century as centers of preservation of national identity. During this period, Ukrainians who were 
forced to emigrate due to political and social upheavals faced challenges in preserving their culture and national 
consciousness. The article examines how, in the difficult conditions of exile, the Ukrainian diaspora created cultural 
and educational centers that became centers for the revival of national memory and the maintenance of Ukrainian identity. 



128

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Based on the materials of the emigration publication “Tryzub”, the author traces the activities of various educational, 
scientific, and cultural institutions that functioned outside Ukraine and played a key role in the formation of the national 
community. The author analyzes the impact of cultural initiatives on the consolidation of the Ukrainian diaspora. The 
author examines measures to popularize Ukrainian culture in Europe, the organization of scientific meetings, lectures, 
emigrant congresses, and the publication of scientific works in Ukrainian and other languages. A significant place is 
occupied by an analysis of the activities of educational institutions that have become centers of intellectual and cultural 
activity. The activities of these institutions helped unite Ukrainians around common national values, supported cultural 
heritage, ensured scientific development, and educated new generations in the spirit of patriotism. These examples show 
that even in the difficult conditions of emigration, education and science remained important priorities for Ukrainians, 
contributing to the preservation of national consciousness and preparation for the restoration of statehood. The article 
concludes that cultural and educational initiatives were important for sustaining the Ukrainian nation in the face 
of dispersion, emphasizing that these centers served as important tools for preserving national memory and identity. In 
this context, the author emphasizes the unique role of the emigration publication “Tryzub”, which not only documented 
events but also shaped the information space of the Ukrainian diaspora, contributing to the spread of the national idea 
and uniting the community around common ideals. 

Key words: Ukrainian diaspora, national identity, cultural centers, scientific activity, educational institutions.

Вступ. Постановка проблеми. Нині, в умо-
вах повномасштабної війни з ворогом, ми розу-
міємо важливість збереження української нації 
та ідентифікації себе як українця – волелюбної 
людини, яка прагне до мирного життя. У цьому 
ракурсі перед історичною наукою постає важ-
ливе завдання – вивчити особливості нашої 
нації, її основні ознаки, орієнтири, властивості 
тощо. У такому контексті особливо актуаль-
ними постають історичні періоди, коли україн-
ська нація перебувала у важкому становищі, але 
її представники активно намагалися її зберегти 
та примножити навіть у таких умовах.

Один із таких періодів – 20–30-ті роки  
ХХ століття, коли українська діаспора, розкидана 
по світу через політичні та соціальні потрясіння, 
зіткнулася з викликами збереження своєї наці-
ональної ідентичності та культурної спадщини. 
В умовах вигнання та розпорошення українці 
почали створювати власні культурні осередки, 
які стали центрами не лише національної пам’яті, 
а й відродження та підтримки української іден-
тичності. Ці заклади – школи, університети, інсти-
тути, організації, пластові осередки – виконували 
роль форпостів української культури, зберігаючи 
традиції, мову, історичну пам’ять та виховували 
нові покоління українців у дусі патріотизму 
та національної свідомості.

Одним із джерел, де можливо дізнатися про 
такі культурні та освітні осередки, є емігра-
ційне видання «Тризуб», яке видавали з 1925 
до 1940 року. «Тризуб» був офіційним інфор-
маційним органом УНР в екзилі, тому на його 
сторінках у значній кількості можливо почерп-
нути інформацію про ті місця, де активно роз-
вивалася національна ідея.

Історіографія питання. Журнал «Тризуб» 
на сьогодні є недостатньо вивченим як джерело 
дослідження культурних осередків української 
діаспори 20–30-х років ХХ століття. Деякі 
дослідники частково висвітлюють це питання, 
як-от І. Ключковська (Ключковська, 2010), 
О. Хміль (Хміль, 2015), проте на сьогодні є зна-
чний потенціал для наукових розвідок видання 
«Тризуб» у контексті поставленої проблеми 
та інших різноманітних аспектів досліджень 
для наукової спільноти.

Це пояснюється тим, що важливість «Три-
зуба» як інформаційного джерела, який 
є ретранслятором сьогодення в контексті 
вивчення діяльності історії України та світу 
у 20–30-х роках ХХ століття загалом і дослі-
дження українських культурних освітніх осе-
редків у цей період зокрема, є недооціненою. 
Саме тому глибше вивчення журналу «Тризуб» 
як джерела вивчення культурних осередків 
української діаспори створює нові перспек-
тиви для розуміння їхнього внеску в збере-
ження української національної ідентичності 
у 20–30-х роках ХХ століття.

Мета та завдання дослідження. Мета статті – 
дослідити роль культурних та освітніх осеред-
ків української діаспори в 1920–1930-х роках 
як важливих чинників збереження та форму-
вання української національної ідентичності на 
основі аналізу матеріалів еміграційного жур-
налу «Тризуб». Завдання дослідження – вия-
вити культурні та освітні установи української 
діаспори 20–30-х років ХХ століття, згадані 
в матеріалах журналу «Тризуб», та проаналі-
зувати їх роль у збереженні національної іден-
тичності українців. Також автор ставить за 



129

завдання окреслити основні просвітницькі, 
культурно-громадські та виховні функції про-
аналізованих культурних й освітніх осередків 
та проаналізувати взаємодію культурних закла-
дів діаспори з представниками інших націй, які 
спостерігали за процесом збереження ідентич-
ності українців, а також оцінити їх вплив на 
міжнародне сприйняття українців як нації.

Виклад основного матеріалу дослідження. 
Найперше в контексті поставленої мети статті 
варто схарактеризувати, чому культура була 
важливим складником збереження нації в той 
період. Загалом, культура відіграє досить важ-
ливу роль у формуванні ідентичності нації. Сам 
собою культурний код, що формується в людей, 
є універсальною формою відтворення соціаль-
ності та викарбовує ідентичність серед пред-
ставників окремого етносу або нації. Своєю 
чергою, національна ідентичність у межах 
окремої нації визначає цінності суспільства, 
які формують систему політичності людської 
спільноти. Крім того, звичайно, культура є засо-
бом передавання знань, традицій, уроків історії 
від одного покоління до іншого. Це допома-
гає зберігати національну пам’ять і цінності, 
які формують основу національної єдності 
(Суший, 2012, с. 3–4).

Коли уряд УНР опинився поза межами 
Батьківщини та став діяти в еміграції, перед 
його керівництвом постало завдання об’єднати 
націю. Щодо цього ми поділяємо думку істо-
рика Василя Яблонського, що головним 
постулатом уряду стала віра й упевненість 
у відновленні власної держави (Яблонський, 
2021, с. 88). Проте такі реалії формували й від-
повідні доречні завдання для досягнення такої 
мети.

Очільник уряду УНР в екзилі Симон Пет-
люра, розуміючи складність нових політичних 
обставин у Європі та світі, а також у принципі 
відсутність вагомих інструментів впливу на 
міжнародну політику, намагався через ядро 
нової хвилі еміграції здійснити афект на євро-
пейський політикум та соціум. Звичайно, 
методи в цьому плані й були інші, уже не полі-
тичні та військові, а освітні, наукові й культурні 
(Піскун, 2009, с. 4–5).

У цьому контексті варто згадати й біографію 
самого Петлюри, адже він був тісно пов’язаний 
з культурою. Схильність із дитинства до мисте-
цтва, театру та письменства, незакінчена освіта 

в духовній семінарії, тривала кар’єра журна-
ліста, де Симон Петлюра сам свого часу був 
послом усього українського, перебуваючи спо-
чатку в петербурзі, а потім у москві. Уже під час 
самих національно-визвольних змагань Пет-
люра пропагував розвиток культури й за часів 
Центральної Ради, і за часів Української Дер-
жави П. Скоропадського, і за часів Директорії 
УНР. Одним із найвідоміших його культурних 
проєктів слід уважати культурно-просвітницьку 
місію Української республіканської капели на 
чолі з диригентом Олександром Кошицем, ціль 
якої полягала у визнанні України та україн-
ськості як суб’єктів для існування, що, своєю 
чергою, заперечували більшовики. Тому, урахо-
вуючи ці факти, слід уважати, що культурний 
складник був для Петлюри важливим і точним 
та не міг бути проігнорованим для досягнення 
державницьких цілей (Пересунько, 2023).

Що стосується ідеї консолідації нації 
в еміграції, то ця ідея була наявна у свідомості 
Симона Петлюри ще з періоду перебування 
в Польщі. У 1923 році під псевдонімом О. Ряст 
вийшла стаття «Сучасна українська еміграція 
та її завдання». У ній Петлюра писав: «Опинив-
шись в еміграції, ми не кинули своєї боротьби 
за національно-державні ідеали. Той, хто уни-
кає од неї, хто поступає по прислів’ю “моя 
хата з краю – нічого не знаю”, той свідомо себе 
виводить із фаланги активних борців нашої 
справи…». Із цих слів видно, що Петлюра про-
довжував мати активну позицію щодо здобуття 
незалежності та національного будівництва 
України, навіть перебуваючи поза її межами. 
І задля досягнення поставленої цілі Петлюра 
запропонував різноманітні шляхи реалізації 
(Кравченко, 2014, с. 282–284).

Детально їх описує В. Яблонський: одними 
з них, зокрема, були завдання щодо «з’ясування 
ваги української проблеми» не тільки як про-
блеми одного народу, а як проблеми загально-
європейської. Дієвими засобами тут мали стати 
робота українських журналістів у європейських 
засобах масової інформації та організація різ-
номанітних лекцій з української проблематики. 
Також важливим було органічне входження до 
Європи та перейняття наукових здобутків для 
визвольної боротьби. Ішлося й про вивчення 
мови та опрацювання творів про країну перебу-
вання, і про організацію праці в справі перекла-
дів, написання оригінальних праць, збирання 



130

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

бібліотечних фондів та архівні розвідки, 
видавничу справу й заопікування співвітчиз-
никами, особливо студентами (Яблонський, 
2021, с. 90–91).

Отже, культура відігравала важливу роль 
у збереженні національної ідентичності україн-
ців в умовах еміграції після поразки УНР. Симон 
Петлюра як її очільник в екзилі використову-
вав культурні, освітні та наукові ініціативи як 
інструменти для консолідації нації та поширення 
української проблематики на міжнародній арені. 
Петлюра, вважаючи боротьбу за національну 
ідентичність і державність України важливим 
завданням, навіть перебуваючи за межами бать-
ківщини, пропонував різноманітні шляхи для її 
досягнення через культурні проєкти й наукову 
діяльність. Саме ці сфери стали активно розви-
ватися серед української діаспори.

Своєю чергою, такі осередки мали на меті 
пробудити почуття національної свідомості 
та уроки історичної пам’яті. Як зазначає дослід-
ниця, А. Тимошик-Сударикова, така загальна 
ідея об’єднання спонукала до проведення різ-
номанітних емігрантських з’їздів, утворення 
різних громадських, політичних, наукових, 
культурологічних організацій та інституцій 
(Тимошик-Сударикова, 2012, с. 115–117).

Звичайно, коли ми говоримо про культурні 
осередки української еміграції в цей період, пер-
шою маємо згадати Чехословаччину. Уряд цієї 
країни всіляко підтримував українство. Окрім 
різних технічних курсів зі спеціальності та під-
готовчих шкіл для вищої освіти, на території 
країни було засновано чотири університети: 
Український університет, Господарську акаде-
мію, Педагогічний інститут та Художню студію. 
Ці заклади, з одного боку, акумулювали навколо 
себе українських науковців, які отримали мож-
ливість продовжувати професійну діяльність, 
з іншого – дали змогу українській молоді завер-
шити здобуття освіти та стати спеціалістами 
у своїй сфері. До того ж така молода людина 
була потенційним кандидатом до праці на Бать-
ківщині, коли вона буде визволена від ворога. 
Студентів тоді активно підтримували: було ство-
рено Чесько-український комітет, який опіку-
вався питанням матеріальної допомоги молоді.

Автор опису університетів, або ж, як їх 
називали в «Тризубі», «високих шкіл», Олек-
сандр Лотоцький, викладаючи історію про 
Український університет у Празі, зазначає, що 

в закладі «викладовою мовою» була українська, 
існували два факультети: філософський з істо-
рико-філософським та природничо-математич-
ним відділами і факультет права та суспільних 
наук. При університеті діяли наукові установи: 
Історико-філософське товариство, Юридичне 
товариство, Музей української визвольної 
боротьби.

За матеріальної допомоги чехословацького 
уряду заклад видавав наукові роботи, зокрема 
такі монографії, як «Українська історіографія 
Д.  Дорошенка», «Загальна наука права і полі-
тики» С. Дністрянського, «Історія українського 
права» Р. Лащенка. Видавали лекції профе-
сорів, підручники для студентів (Лотоцький, 
1925, с. 10–12).

Окремої уваги заслуговують наукові збір-
ники, які видавали періодично та які висвітлю-
вали різноманітну палітру наукових досліджень 
професорів і доцентів – від історії та права до 
біології і хімії. Сам Лотоцький в одній з інших 
своїх статей – «Наші видавництва» – зазначає, 
що на момент написання статті, а це 1925 рік, 
видавництво зупинило роботу, оскільки плану-
вало перейти на друк із літографічних зшитків 
на друковані книжки в ширшому масштабі, «а 
ці плани й надії не справдилися досі». Автор 
зазначає також, що до друку вже готові понад 
500 друкованих аркушів, які чекають своєї 
черги (Лотоцький, 1925, с. 14–17).

Уже інший автор, описуючи ще один заклад 
у Чехословаччині, а саме Українську господар-
ську академію в Подєбрадах, пише, що до ство-
рення цього закладу частина еміграції спочатку 
навіть ставилась скептично. Вони аргументу-
вали це тим, що за сучасних умов не знайдеться 
достатня кількість як і кадрів, так і слухачів для 
академії та що українська наука просто згань-
биться, як і загалом українська національна 
справа. Проте після створення академії вона 
продемонструвала зворотне: заклад розвинувся 
в якісну вищу технічну школу, викладачі отри-
мали визнання (зокрема, один із професорів 
В. Тимошенко отримав Рокфеллерівську сти-
пендію), а охочих абітурієнтів було так багато, 
що деяким доводилося відмовляти.

В академії існувало три факультети: агроно-
мічно-лісовий, інженерний (з гідротехнічним 
та технологічним відділами), економічно-коо-
перативний (з економічним, кооперативним, 
статистичним, банковим відділами). 



131

Заклад за майже чотири роки видав 143 нау-
кові праці своїх викладачів та підручників для 
студентів, а праці своїх учнів презентувала на 
різноманітних сільськогосподарських вистав-
ках, де отримувала визнання й винагороди. 
Самі студенти – емігранти-українці, гуртуються 
в різні наукові гуртки відповідно до фаху – гур-
ток лісників, агрономів, техніків, пасічників, 
кооператорів тощо. При академії також діють 
факультативні гуртки: музичний, співочий, 
драматичний, соколів, футболістів, шахістів, 
театральний тощо (Д. С., 1926, с. 10–13).

З прикладів цих освітніх установ можемо 
наглядно впевнитися в тому, що освіта й наука, 
навіть попри скрутні умови існування в емі-
грації, залишалися пріоритетом для українців. 
І справа мала подвійний ефект: інтелектуальна 
спільнота була забезпечена роботою, а молодь 
отримувала нові знання та фах.

Такі освітньо-наукові осередки мали місце 
не тільки в Чехословаччині. Зокрема, з однієї 
зі статей «Тризуба» ми можемо дізнатися 
докладно про історію та діяльність Українського 
наукового інституту в Берліні. Сам інститут був 
заснований з ініціативи берлінського «Україн-
ського товариства допомоги біженцям», який 
очолювала дружина гетьмана Павла Скоропад-
ського Олександра. Розміщувався він у стінах 
сучасного університету імені Гумбольдтів, а до 
кураторії, яку на сучасний манер можна назвати 
«наглядова рада», були залучені не тільки укра-
їнці, а й лояльні до української справи німці. 
Так головою кураторії став Вільгельм Гренер, 
відомий генерал часів Першої світової війни 
і також відомий як «друг Скоропадського», 
а його заступником – Олександр Скоропис-Йол-
туховський, який за часів Української Держави 
був губернатором Холмщини. Очолив інститут 
колишній міністр закордонних справ Україн-
ської Держави, історик Дмитро Дорошенко.

Пріоритетом для інституту стала науково-
дослідницька робота, для чого в структурі 
були різноманітні за профілем кафедри: істо-
рії України (з підвідділами історії української 
державності та історії внутрішнього життя 
українського народу), українського мистецтва 
та матеріальної культури, народного господар-
ства України тощо. Що показово, спеціальні 
лекції та цілі курси читали німецькою мовою 
для ознайомлення широкого загалу про наукові 
здобутки інституту у сфері української справи.

Самі ж результати наукової роботи пла-
нували висвітлювати в наукових збірниках 
українською, німецькою, англійською, фран-
цузькою та «московською» мовами. У «Три-
зубі» описуються плани інституту на початок 
1927 року щодо цього, зокрема: В’ячеслав 
Липинський готує роботу «Основи теорії форм 
держави та уряду», Іван Мірчук готує працю 
«Філософічні елементи у світогляді україн-
ського народу», до друку готують праці Івана 
Крип’якевича «Схід Європи в часи Тридця-
тилітньої війни» та «Нові додатки до історії 
сучасників Богдана Хмельницького».

Активно проводили й наукові зібрання, на 
яких результати досліджень учених також апро-
бовували. Ареал тем також був широкий і сто-
сувався питань історії, філософії, мистецтва. 
Турбувався інститут і про молоде покоління: 
студенти під супроводом своїх керівників про-
водили активну наукову роботу, зокрема згаду-
ються такі теми молодих науковців: «Історія 
Унії на Вкраїні», «Філософія мови в Потебні», 
«Протестантизм на українськім ґрунті», «Від-
носини між курфюрстом Фрідріхом Віль-
гельмом Великим і Україною». Передбачено 
й освітній складник – для студентів читали 
окремі курси, на які, до речі, був вільний вхід 
для всіх охочих.

Досить показово, що навіть попри можливі 
залишки політичного післясмаку національно-
визвольних змагань діячі й УНР, й Української 
Держави мали спільну ідею щодо розвитку 
української науки й культури, про що й писав 
автор статті про інститут: «Можемо ми сходи-
тися чи розходитися в політичних поглядах… 
думається, що кожний українець може тільки 
радіти повстанню Українського наукового 
інституту в Берліні» («Український науковий 
інститут у Берліні», 1927, с. 12–15).

Своєрідну традицію шанування української 
культури запропонував відомий політичний, 
громадський, науковий та церковний діяч Іван 
Огієнко. У своїй статті у львівському журналі 
«Діла» він улітку 1925 року опублікував статтю 
«Свято української культури», у якій аргумен-
тував тезу, що українці ще мало знають свою 
культури й тому мало її цінують, тому радив 
вводити традицію «свят української культури» 
для більшого розуміння та поширення власної 
культури. На це й відгукнулись еміграційні 
осередки українців у Європі. Одним із перших 



132

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

виявив ініціативу краківський осередок – міс-
цеві організації «Просвіта», «Союз українок», 
студентські громади створили спільний комі-
тет, який у грудні 1925 року організував запро-
понований Огієнком захід.

Автор статті в «Тризубі» про цей захід із 
красномовним псевдонімом Присутній описав 
детально його програму. О 9-й ранку відбулася 
церковна служба, яку місцевий священник при-
святив українській культурі й потребі її шану-
вати. Об 11-й розпочався концерт для дітей, а о 
13-й відкрилася виставка картин українських 
студентів Краківської академії мистецтв, на якій, 
за словами автора, побувала значна кількість 
відвідувачів. Уже ввечері розпочалася основна 
частина свята. Організатори запросили ініціа-
тора створення такого формату Івана Огієнка, 
який підготував доповідь «Українська культура 
та її вплив на культуру слов’янських народів». 
Доповідь мала на меті розповісти слухачеві, а їх 
було близько 600, що таке українська культура, 
який її зміст, які джерела вона містила, який був 
вплив української культури на інші слов’янські 
народи, а саме на росіян, поляків, сербів та бол-
гар. На заході були присутні не тільки українці, 
тому професор приділив увагу тому, щоб доне-
сти й до них певні яскраві факти про культуру. 
Після лекції відбувся концерт, а завершилося 
все виставою про гетьмана Дорошенка. Такими 
заходами, які організовували наші співвітчиз-
ники у своїх осередках, звичайно, розвивалося 
в них почуття власної окремішності, унікаль-
ності, яка прагне до самовизначення та неза-
лежності. А для інших націй, які були свід-
ками таких подій, неодмінно також складалася 
подібна думка й поступово розвіювалися міфи 
та стереотипи, які навіювали «совіти» (Присут-
ній, 1926, с. 20–21).

Активно в ті роки розвивався й жіночий 
рух, який був представлений культурними 
організаціями. Так, зокрема, у 1934 році в Ста-
ніславі (сучасному Івано-Франківську) про-
ведено перший Конгрес українського жіно-
цтва. Сама подія була організована з нагоди 
50-річчя створення першого українського гро-
мадського жіночого товариства «Товариство 
руських жінок» Наталією Кобринською, а іні-
ціатором «Союз українок», почесними членами 
якого були Ольга Кобилянська, Софія Русова, 
Марія Білецька та інші. Головним результатом 
того конгресу стала ініціатива до створення 

в 1937 році всеукраїнського об’єднання жіно-
чих організацій у Світовому Союзі українок із 
центром у Львові («Відбувся перший Конгрес 
українського жіноцтва», 1934).

У «Тризубі» ми можемо ознайомитися із 
запрошенням на конгрес, яке організаторки 
опубліковували в одному з випусків під назвою 
«Українська жінко!». Що показово в нашому 
контексті, то в запрошенні вказується, що кон-
грес скликається не тільки для рефлексії досвіду 
розвитку жіночого руху, а й для визначення 
ролі українських жінок у важливих питаннях 
національного життя народу: «Конгрес укаже 
українській жінці її роль у змаганнях нації. 
Він освідомить нам нашу велику відповідаль-
ність перед народом, як громадянок і матерей 
нових українських поколінь». З такою амбіт-
ною метою організатори запрошують жінок до 
участі в Конгресі, незважаючи на їх місцепере-
бування: «Тебе, громадянко західних україн-
ських земель», «Тебе страднице-емігрантко», 
«Тебе, українко з’єднаних держав Америки, 
Канади, Бразилії та Аргентини», «Тебе, укра-
їнко Зеленого клину». Із цієї стислої примітки 
можемо нагально побачити, наскільки українці 
йшли в ногу з боротьбою за права жінок й що 
у відбудові нації жіноцтво на той час відігра-
вало важливу роль та мало свої організовані 
осередки («Українська жінко!», 1934, с. 11–12).

Варто зазначити, що власні культурні осе-
редки, які були об’єднані навколо національ-
ної ідеї, українці мали не тільки в Європі. 
Хоча, звичайно, про їх існування й розвиток 
було складно сформувати уявлення на початку 
існування там діаспори. Зокрема, в одній зі 
статей, описуючи життя українців в Канаді, 
авторка Харитя Кононенко зазначала, що «за 
тяжкою роботою мало часу лишалося на розду-
мування про те, хто він (українець – ред.) і що 
він, та на те, щоб дбати про якесь культурніше 
і свідоміше життя». Проте згодом це розуміння 
почало певною мірою викристалізовуватися: 
певна когорта інтелігенції, одночасно боючись 
процесів асиміляції та відчуваючи національну 
гордість, взялася за розвиток українських гро-
мад. Первинними з них стала поява Народних 
домів, які слугували не тільки майданчиком для 
культурних заходів (концертів, вистав тощо), 
також при них почали існування рідні школи, 
де викладали українську мову, розповідали про 
українську культуру та формували в молоді 



133

національну гордість. Проте існувала проблема 
в кадрах – самі українські вчителі не були 
досвідчені як і в компетентнісному, так і мето-
дичному аспектах, оскільки їх здебільшого 
навчали й виховували в «англійських школах». 
Діаспора вирішила цей недолік так: заснувати 
свій освітній заклад, де, окрім професійної під-
готовки вчителів, виконували завдання з фор-
мування ідентичності майбутніх педагогів, які 
б мешкали в українському оточенні. Так були 
засновані Інститут імені Петра Могили в Сас-
катокі та Інститут імені Михайла Грушевського 
в Едмонтоні. Унаслідок цього рішення діаспора 
підготувала не лише важливу для формування 
нації молодь, яка сама, як пише авторка, «вже 
не соромиться потім признаватись, що вони 
українці», а й учительські кадри, які готові роз-
повідати й передавати національні атрибути 
нащадкам (Кононенко, 1926, с. 6–11).

Уже з роками можемо побачити, як україн-
ська діаспора активно розвивалася за океаном 
та як культурні осередки в цьому питанні їй 
сприяли. Зокрема, у жовтні 1939 року в «Три-
зубі» була надрукована стаття голови товариства 
«Просвіта» в Парагваї Івана Мартинюка. Стаття 
під назвою «Праліси шумлять» описувала про-
цес візиту новообраного президента Хосе 
Фелікса Естігарібії в місто Енкарнаціон. Комі-
сія міста з прийняття президента запрошувала 
представників місцевих діаспор долучитися до 
заходу, на що українська діаспора радо відпо-
віла й подала офіційну заяву про участь з націо-
нальним прапором й оркестром. Проте в остан-
ній день голову «Просвіти» Мартинюка була 
викликано в поліцію, де йому повідомили, що 
український прапор буде заборонено на заході. 
На думку автора, цілком зрозуміло, що навіть 
за океаном була пророблена агентурна робота 
ворога. «Просвіта», зі свого боку, подала про-
тест, який задовольнили. Уже в самі дні візиту 
український оркестр як учасник урочистостей 
співав для місцевих такі пісні: «Гей ну те хлопці 
до зброї», «Ми гайдамаки», «Нам поможе Свя-
тий Юрій…». Публіка була в захваті, адже 
ніхто з представників діаспор не мав оркестру, 
який до того ж був одягнутий у національний, 
колоритний для парагвайця, одяг. Під час самої 
зустрічі з президентом Естігарібією йому пода-
рували китицю квітів, пов’язану національними 
стрічками, а секретар «Просвіти» іспанською 
привітав президента, подякував за гостинність, 

висловив надії та бажання українців у Параг-
ваї. Така маніфестація надовго запам’яталась 
очевидцям, а як написав Мартинюк наприкінці 
статті, «українські патріоти дають про себе 
знати, працюючи на полі національної пропа-
ганди і виконують з честю покладене на них 
долею завдання» (Мартинюк, 1939, с. 24–25). 
Так, наглядно можемо побачити, як українська 
культура впливає на розвиток української іден-
тичності, навіть коли ти перебуваєш далеко за 
межами території нації, та як культурні осередки 
відіграють важливу роль у збереженні й поши-
ренні національної ідеї.

Шкільні заклади як такі осередки теж впли-
вали на розвиток української ідентичності. 
У випуску 659 за березень 1939 року публіку-
ється стаття «Шкільництво в українській ста-
ниці в Каліші». У ній спершу розповідається 
про Українську гімназію імені Т. Шевченка, 
яка функціонувала у 20–30 роках ХХ століття 
в одному з найстаріших міст Польщі, до того 
ж Каліш був табором для інтернованих воя-
ків армії УНР в період з 1920 до 1924 року 
(Науменко, 2007). Гімназія відіграла важливу 
роль у житті української еміграції, оскільки 
молодь, «яку визвольна боротьба відірвала 
від шкільної лави», зрештою здобула освіту, 
а вже в Європі здобула освіту вищу, де й «про-
вадить та ширить національну-ідейну працю» 
Автор подає таку статистику: з 874 дітей, які 
завершили навчання в гімназії, 136 не тільки 
отримали дипломи вищих шкіл континенту, 
а й професію зі спеціальності. Але вже згодом, 
у1933-му, гімназія закрилася, оскільки «вичер-
пала всі молоді кадри». Коли вже підросли діти 
шкільного віку, українська діаспора зініцювала 
питання заснування української школи, і вже 
в 1935 році було відкрито Станичну школа імені 
Симона Петлюри в Каліші. Що важливо: хоч 
автор і зазначає, що школа була підпорядкована 
калішському шкільному інспектору познан-
ської кураторії, до програми також додають такі 
предмети, як українська мова й культура, пись-
менство, історія й географія України. Окремо 
зазначається, що школа має не меті викла-
дати не лише шкільну програму, а й «виховні 
завдання, які торкаються нашого, можливо, 
уже недалекого майбутнього», тобто стає ціл-
ком зрозумілим, що адміністрація і викладаць-
кий склад має на меті виховати сформовану 
людину, яка себе ідентифікує саме як українця. 



134

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Й акцент на вивченні додаткових предметів, 
які стосуються українського, теж цей факт під-
кріплює («Шкільництво в українській станиці 
в Каліші», 1939, с. 17–18).

Важливим складником підготовки молоді 
був і скаутський рух, зокрема відома його 
організація «Пласт», яка виникла в 1911 році 
та існує донині. «Пласт» як організація, від-
повідальна за виховання молодого покоління, 
і в умовах вимушеної еміграції продовжувала 
свою діяльність та мала на меті підготувати 
молодь до національної боротьби та втілення 
ідей щодо відновлення української державності 
(«Кілька слів про історію Пласту у Франції», 
2010). Один із керівників паризького осередку 
пластунів Семен Нечай писав про це так: «Коли 
для успішності нашої національної боротьби 
треба буде одного дня закликати до неї мілі-
йонові національно-організовані маси укра-
їнського народу, коли треба буде напружити 
всі сили нації для розрішення в українському 
смислі питань, що будуть торкатися Україн-
ського Народу – ті майбутні мілійонові маси, 
що будуть приведені в рух, будуть ще більшими, 
ще сильнішими, коли не лише дорослі будуть 
активними, а й молодь збільшить суму загаль-
них зусиль … для більшої успішності нашої 
боротьби мають бути організовані й належно 
виховувані й приготовлювані навіть українські 
діти! Такий наказ часу». 

Сам Нечай описує, що «Пласт» у своїй 
діяльності надихається українською армією 
та застосовує такі атрибути, як зовнішній 
вигляд, військові пісні, військовий дух, вій-
ськова команда, а також шанує і «кохається 

в плеканні українських військових і козацьких 
традицій» (Нечай, 1939, с. 11–15). Так, це свід-
чить про спроби зберегти національну пам’ять 
через виховання дисципліни та національної 
гордості в молоді.

Висновки. Отже, на основі вищевикладеного 
можемо зробити висновок, що культурні та освітні 
установи української діаспори 20–30-х років 
ХХ століття, які були згадані та проаналізовані 
в матеріалах журналу «Тризуб», були ключовими 
осередками збереження української національної 
ідентичності та пам’яті в умовах вимушеної емі-
грації нації. Ці установи, виконуючи роль куль-
турно-громадських, освітньо-наукових центрів, 
водночас виконували важливі просвітницькі, 
а інколи й виховні функції, формуючи у співвіт-
чизників відчуття національної єдності. Вони 
активно плекали українську мову, історичну 
пам’ять, традиції та цінності, що дало їм змогу 
підтримувати зв’язок із рідною культурою і забез-
печувати безперервне формування національної 
свідомості. Що важливо, цей процес не був зали-
шений без уваги представниками й інших націй, 
які для себе робили висновки щодо ідентифікації 
українців як окремої нації, яка має право на само-
визначення та державність.

Так, досвід української діаспори 
у 20–30-х роках ХХ століття свідчить про неви-
черпну силу національної культури як засобу 
виживання нації в складних умовах її існування. 
Культурні заклади стали місцем збереження 
та трансляції національної пам’яті, що дало 
змогу українцям зберігати свою ідентичність 
навіть за межами батьківщини, готуючи ґрунт 
для майбутнього відродження державності.

Список використаних джерел:
Відбувся перший Конгрес українського жіноцтва. Національна бібліотека України імені В. І. Вернадського. 

URL: http://www.nbuv.gov.ua/node/4160.
Д. С. (1926). Наші школи. Тризуб. Ч. 12 (12). С. 10–13.
Кравченко, О. Л. (2014). Сучасна українська еміграція та її завдання С. Петлюри як джерело вивчення україн-

ської видавничої справи 20-х рр. ХХ ст. Наукові записки Інституту журналістики. Т. 54. С. 282–285.
Кілька слів про історію Пласту у Франції. Історичний пластовий блог. URL: https://100krokiv.info/2017/10/

kilka-sliv-pro-istoriyu-plastu-u-frantsiji/.
Ключковська, І. Фактори збереження національної ідентичності українців Франції URL:  

https://miok.lviv.ua/?p=375.
Кононенко, Х. (1926). Вражіння з Канади. Тризуб. Ч. 21 (21). С. 6–11.
Лотоцький, О. (1925). Наші видавництва. Тризуб. Ч. 9 (9). С. 14–17.
Лотоцький, О. (1925). Наші школи. Тризуб. Ч. 6 (6). С. 10–12.
Мартинюк, І. (1939). Праліс шумить (лист з Парагваю). Тризуб. Ч. 34-35 (684-685). С. 24–25.
Науменко, К. Є. (2007). КАЛІШ, табір для інтернованих вояків Армії УНР 1920–1924. Енциклопедія історії 

України: Т. 4: Ка-Ком / Редкол.: В. А. Смолій (голова) та ін.; НАН України. Інститут історії України. К.: Наукова 
думка, 528 с.: іл. URL: http://www.history.org.ua/?termin=Kalish.

Нечай, С. (1939). Пласт на чужині. Тризуб. Ч. 14–15 (664-665). С. 11–15.



135

Пересунько, Т. Залюблений у мистецтво головнокомандувач. Локальна історія. URL: https://localhistory.org.ua/ 
texts/statti/zaliublenii-u-mistetstvo-golovnokomanduvach/.

Присутній. (1926). Свято української культури в Кракові (лист із Польщі). Тризуб. Ч. 14 (14). С. 20–21.
Піскун, В. М. (2009). С. Петлюра як політичний лідер УНР в умовах еміграції: міжнародний і український 

контексти. Український історичний журнал. № 3. С. 4–14.
Суший, О. В. Культурно-символічні засади національної ідентичності URL: https://bit.ly/3xVJzdN.
Тимошик-Сударикова, А. М. (2012). Редакційна політика паризького журналу «Тризуб» (1925–1940 рр.) : дис. …  

канд. наук із соц. комун. : 27.00.04. Київ : КНУ, 384 с.
Український науковий інститут в Берліні. (1927). Тризуб. Ч. 7 (65). С. 12–15.
Українська жінко! (1934). Тризуб. Ч. 18 (424). С. 11–12.
Х. Шкільництво в українській станиці в Каліші. (1939). Тризуб. Ч. 9 (659). С. 17–18.
Хміль, О. Видавнича діяльність українських осередків у Франції, Чехословаччині, Німеччині у рецепції жур-

налу Тризуб. URL: https://www.lsl.lviv.ua/wp-content/uploads/Z/Z2015/JRN/PDF/26.pdf 
Яблонський, В. М. (2021). Діяльність державного центру УНР в екзилі (1920-1992 рр.) : дис. … докт. істор. 

наук : 07.00.01. Київ : Інститут історії України НАН України, 486 с.

References:
Vidbuvsia pershyi Konhres ukrainskoho zhinoctva [The first Congress of Ukrainian Women took place]. Natsionalna 

biblioteka Ukrainy imeni V. I. Vernadskoho [V. I. Vernadsky National Library of Ukraine]. www.nbuv.gov.ua. Retrieved 
from: http://www.nbuv.gov.ua/node/4160 [in Ukrainian].

D. S. (1926). Nashi shkoly [Our Schools]. Tryzub, 12(12), 10–13 [in Ukrainian].
Kravchenko, O. L. (2014). Suchasna ukrainska emihratsiia ta ii zavdannia S. Petliury yak dzherelo vyvchennia 

ukrainskoi vydavnychoi spravy 20-kh rr. ХХ st. [S. Petliura’s “The Modern Ukrainian Emigration and Its Tasks” as a 
Source for Studying Ukrainian Publishing in the 1920s]. Naukovі zapysky Instytutu zhurnalistyky – Scientific Notes of 
the Institute of Journalism, 54, 282–285 [in Ukrainian].

Kilka sliv pro istoriiu Plastu u Frantsii [A few words about the history of Plast in France]. Istorychnyi plastovyi 
bloh – Historical Plast Blog. 100krokiv.info. Retrieved from: https://100krokiv.info/2017/10/kilka-sliv-pro-istoriyu-
plastu-u-frantsiji/ [in Ukrainian].

Kliuchkovska, I. Faktory zberezhennia natsionalnoi identychnosti ukraintsiv Frantsii [Factors of Preserving the 
National Identity of Ukrainians in France]. miok.lviv.ua. Retrieved from: https://miok.lviv.ua/?p=375 [in Ukrainian].

Kononenko, Kh. (1926). Vrazhinnia z Kanady [Impressions from Canada]. Tryzub, 21(21), 6–11 [in Ukrainian].
Lototskyi, O. (1925). Nashi vydavnytstva [Our Publishing Houses]. Tryzub, 9(9), 14–17 [in Ukrainian].
Lototskyi, O. (1925). Nashi shkoly [Our Schools]. Tryzub, 6(6), 10–12 [in Ukrainian].
Martyniuk, I. (1939). Pralis shyshmyt (lyst z Parhavaiu) [The Forest is Noisy (A Letter from Paraguay)]. Tryzub, 

34–35 (684–685), 24–25 [in Ukrainian].
Naumenko, K. Ye. (2007). Kalish, tabir dlia internovanykh voiakiv Armii UNR 1920–1924 [Kalish, the Camp for 

Interned Soldiers of the UPR Army 1920–1924]. In V. A. Smolii (Ed.), Entsyklopediia istorii Ukrainy – Encyclopedia of 
Ukrainian History (Vol. 4: Ka-Kom, pp. 1–528). Kyiv: Naukova dumka. www.history.org.ua Retrieved from: http://www.
history.org.ua/?termin=Kalish [in Ukrainian].

Nechai, S. (1939). Plast na chuzhyni [Plast Abroad]. Tryzub, 14–15 (664–665), 11–15 [in Ukrainian].
Peresunko, T. (2024). Zaliublenyi u mystetstvo holovnokomanduvach [The Art-Loving Commander-in-Chief]. 

Lokalna istoriia – Local History. localhistory.org.ua. Retrieved from: https://localhistory.org.ua/texts/statti/zaliublenii-u-
mistetstvo-golovnokomanduvach/ [in Ukrainian].

Prisutnii. (1926). Sviato ukrainskoi kultury v Krakovi (lyst iz Polshchi) [The Festival of Ukrainian Culture in Krakow 
(Letter from Poland)]. Tryzub, 14(14), 20–21 [in Ukrainian].

Piskun, V. M. (2009). S. Petliura yak politychnyi lider UNR v umovakh emihratsii: mizhnarodnyi i ukrainskyi konteksty 
[S. Petliura as a Political Leader of the UPR in Exile: International and Ukrainian Contexts]. Ukrainskyi istorychnyi 
zhurnal – Ukrainian Historical Journal, 3, 4–14 [in Ukrainian].

Sushyi, O. V. (2024). Kulturno-symvolichni zasady natsionalnoi identychnosti [Cultural and Symbolic Principles of 
National Identity]. Retrieved from: https://bit.ly/3xVJzdN [in Ukrainian].

Tymoshyk-Sudarykova, A. M. (2012). Redaktsiina polityka paryzkoho zhurnalu “Tryzub” (1925–1940 rr.) [Editorial 
Policy of the Parisian Journal “Tryzub” (1925–1940)]. Candidate’s thesis. Kyiv: KNU [in Ukrainian].

Ukrainskyi naukovyi instytut v Berlini [Ukrainian Scientific Institute in Berlin]. (1927). Tryzub, 7(65), 12–15 [in Ukrainian].
Ukrainska zhinko! [Ukrainian Woman!]. (1934). Tryzub, 18 (424), 11–12 [in Ukrainian].
Kh. (1939). Shkilnytstvo v ukrainskii stanytsi v Kalishi [Schooling in the Ukrainian Settlement in Kalish]. Tryzub,  

9 (659), 17–18 [in Ukrainian].
Khmil, O. (2024). Vydavnycha diialnist ukrainskykh oseredkiv u Frantsii, Chekhoslovachchyni, Nimechchyni u retseptsii 

zhurnalu Tryzub [Publishing Activities of Ukrainian Centers in France, Czechoslovakia, and Germany as Perceived by the Tryzub 
Journal]. lsl.lviv.ua. Retrieved from: https://www.lsl.lviv.ua/wp-content/uploads/Z/Z2015/JRN/PDF/26.pdf [in Ukrainian].

Yablonskyi, V. M. (2021). Diialnist derzhavnoho tsentru UNR v ekzili (1920–1992 rr.) [Activities of the Government 
Center of the UPR in Exile (1920–1992)]. Doctor’s thesis. Kyiv: Instytut istoriï Ukrainy NAN Ukrainy [in Ukrainian].



136

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

УДК 930.253:347.995]:316.344.42(477.4)"18"](045)
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.16

Кузнець Тетяна Володимирівна,
доктор історичних наук, професор,

завідувач кафедри історії України 
Уманського державного педагогічного університету імені Павла Тичини

orcid.org/0000-0002-9282-110Х
tetiana.kuznets@gmail.com

ЕЛІТА ПРАВОБЕРЕЖНОЇ УКРАЇНИ ХІХ СТ.  
В МАТЕРІАЛАХ ПОВІТОВОГО СУДУ:  

МІКРОІСТОРИЧНИЙ ВИМІР У КОНТЕКСТІ ПОВСЯКДЕННЯ

Мета статі – проаналізувати судово-слідчу практику Уманського повітового суду для з’ясування причин 
притягнення до суду представників панівної і заможної верхівки тогочасного суспільства. Адже такі матері-
али є цінним інформаційним джерелом для локальної, регіональної історії, історії повсякдення й слугують 
для персоніфікації історії, розширення в ній людиноцентризму. Причини притягнення до суду дворян, шлях-
ти, поміщиків, купців можуть слугувати своєрідним маркером стану суспільної моралі.

Наукова новизна роботи полягає в тому, що вперше комплексно використано матеріали Уманського пові-
тового суду, що доповнює знання про компетенцію повітових судів, підтверджує їх усестановість, розширює 
межі розуміння внутрішнього життя соціуму, проливає світло на відносини між різними верствами суспіль-
ства і державою.

З’ясовано, що представників привілейованої верхівки суспільства притягували до судової відповідальності. Із 
1817 судових справ за 1800–1872 роки архів Уманського повітового суду містить 111 справ, порушених проти дво-
рян, родини Потоцьких, шляхти, поміщиків, купців. Причиною судових проваджень найчастіше було стягнення 
боргів, дрібні правопорушення (крадіжки, підробка документів, видача фальшивих свідоцтв, захоплення земель, 
сінокосів, лісових масивів), незаконне заволодіння чужим майном, бійки, побиття, співжиття без шлюбу, самовіль-
ний перехід в іноземне підданство. Притягували до суду за проживання без «вида на жительство», за переховування 
рекрутів-втікачів, дезертирів, за порушення умов контрактів, за постачання недоброякісних товарів. Проти родини 
Потоцьких вели судові справи за захоплення чужого майна, за підтримку польського патріотичного руху. Поділ май-
на між спадкоємцями, оцінка економічного стану помість, надання відомостей про маєтності та платоспроможність 
їхніх власників теж становили частину судово-слідчої практики Уманського повітового суду. Зазначається, що мате-
ріали архіву суду є цінним історичним джерелом, яке вимагає комплексного дослідження. Адже в судових справах 
відклалася інформація про господарство чи майно відповідача, що може доповнити аграрну та соціальну історію 
України. У них наявні різні довідки з економічною статистикою. Матеріали судово-слідчої практики повітового суду 
містять персональні дані учасників історичного процесу зазначених хронологічних меж. А причини притягнення 
до судової відповідальності представників еліти можуть слугувати своєрідним маркером моральності суспільства.

Ключові слова: повітові суди, судова система в Правобережній Україні, дворяни, шляхта, поміщики, 
родина Потоцьких, купці, судово-слідча практика, Уманський повітовий суд.

Kuznets Tetiana,
Doctor of Historical Sciences, Professor, 

Head of the History  of Ukraine Department 
Pavlo Tychyna Uman State Pedagogical University

orcid.org/0000-0002-9282-110Х 
tetiana.kuznets@gmail.com 

THE ELITE OF RIGHT-BANK UKRAINE IN THE 19TH CENTURY  
IN THE MATERIALS OF THE DISTRICT COURT: A MICROHISTORICAL 

DIMENSION IN THE CONTEXT OF EVERYDAY LIFE

The object of the article is to analyze the judicial and investigative practice of Uman County Court to find out 
the reasons for taking to court the representatives of the ruling and wealthy elite of the society at that time. Such 



137

materials are a valuable source of information for local, regional and everyday history and serve to personify history 
and expand its human-centrism. The reasons for taking nobles, gentry, landowners and merchants to court can serve 
as a kind of marker of the public morality state. 

The scientific novelty lies in the fact that for the first time the materials of Uman County Court were 
comprehensively used, which complements the knowledge about the competence of the county courts, confirms 
their comprehensiveness, expands the boundaries of understanding the internal life of society and sheds light on 
the relations between different layers of society and the state. 

It was found that representatives of the privileged top of society were brought to justice. Out of 1817 court 
cases for the years 1800–1872, the archive of Uman County Court contains 111 cases brought against the nobles, 
the Potocki family, the gentry, landowners and merchants. The reasons for court proceedings were most often debt 
collection, minor offenses (theft, forgery of documents, issuance of false certificates, seizure of land, hayfields, 
forest areas), illegal acquisition of other people's property, fights, beatings, living in fornication, voluntary transfer to 
foreign citizenship. They were brought to court for living without a “residence permit”, for hiding fugitive recruits, 
deserters, for violating the terms of contracts, for supplying low-quality goods. Court cases were conducted against 
the Potocki family for seizing other people’s property and for supporting the Polish patriotic movement. The division 
of property between heirs, assessment of the economic condition of estates, provision of information on the estates 
and solvency of their owners were also part of the judicial and investigative practice of Uman County Court. It is 
noted that the materials of the court archive are a valuable historical source that requires comprehensive research. 
Thus, the information about the defendant’s farm or property, which can supplement the agrarian and social history 
of Ukraine, was delayed in court cases. They have various references with economic statistics. The materials 
of the judicial and investigative practice of the county court contain personal data of the participants of the historical 
process of the specified chronological boundaries. The reasons for bringing people who enjoyed livelihood privileges 
to justice can serve as a peculiar marker of society’s morality. 

Key words: county courts, judicial system in the Right Bank Ukraine, nobles, gentry, landowners, the Potocki 
family, merchants, judicial and investigative practice, Uman county court.

Вступ. Оновлення політико-правової сис-
теми вимагає вивчення історичного досвіду 
її функціонування в різні часові проміжки 
поступу українського соціуму. У структурі 
такого досвіду є історія судової системи та судо-
чинства. Чітке функціонування всіх гілок судо-
вої влади безпосередньо впливає на політичну, 
економічну та інші сторони життя суспільства. 
До того ж дослідження еволюції судової сис-
теми є одним із ракурсів висвітлення історич-
ного процесу, об’єктивне осмислення якого 
актуалізує звернення до історичного досвіду 
функціонування судових інстанцій. Актуаль-
ності задекларованій темі додає і те, що глибоке 
осмислення й детальне висвітлення судочин-
ства насаджуваної в Україні практики росій-
ської судової системи є ще одним маркером 
сутності інкорпораційної політики імперської 
влади. І ще одним аргументом на користь акту-
альності означеної теми є те, що судово-істо-
рична практика може слугувати цінним джере-
лом для історії повсякдення, соціальної історії, 
міської історії, локальної історії.

Історіографія судової влади на Правобереж-
ній Україні має незаперечні здобутки. Оскільки 
через систему судової влади імперська влада 
в ХІХ ст. мала потужний вплив на суспільні 
відносини, то її функціонування досліджу-
вали в площині інкорпораційної політики 
щодо України. Повітові суди розглядали як 

сегмент судової системи, і в полі дослідниць-
кого зацікавлення перебували питання фор-
мування судів, окреслення меж їх компетен-
ції, процес кадрового забезпечення, еволюції 
судової системи в різних часових проміжках. 
Так, О. Ільїн, досліджуючи судову систему на 
українських землях у складі Російської імпе-
рії в 1781–1796 рр., зазначав, що створенням 
повітового суду верховна влада допустила 
повітове дворянство до участі в судовій владі, 
що відповідало тоді дворянським бажанням 
(Ільїн, 2016, с. 24–28). Окремі аспекти форму-
вання повітових судів висвітлив М.  Бармак, 
розглядаючи російські судові органи в системі 
управління українських земель Правобережної 
України наприкінці XVIII – у першій половині 
ХІХ ст. (Бармак, 2016, с. 19–25). Роль повіто-
вих судів на Правобережній Україні в остан-
ній чверті XVIII – 60-х рр. ХІХ ст. висвітлив 
С.  Дегтярьов (Дегтярьов, 2004, с. 210–217). 
Зазначаючи, що в системі судочинства кінця 
XVIII – 60-х рр. ХІХ ст. повітовий суд виявився 
однією з найбільш сталих установ, він окрес-
лював склад і повноваження повітових судів, 
їхні функції, висвітлив правила зносин пові-
тових судів з іншими установами. При цьому 
вчений зазначив, що між рівними установами 
повіту, а саме дворянською опікою, повітовим 
казначеєм, магістратом, ратушею та сирітським 
судом, повітовий суд уважали першим. Указував 



138

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

С. Дегтярьов і на негативні явища в діяльності 
повітових судів.

Окрему нішу в історіографії судової влади 
на Правобережній Україні кінця XVIII – пер-
шої третини ХІХ ст. становлять наукові праці 
А. Шевчука. Він досліджував судове врегулю-
вання поземельних відносин у 1797–1840 рр. на 
Правобережній Україні (Шевчук, 2020, с. 29–45). 
Ґрунтовністю та потужним джерельним забез-
печенням відзначається його наукова праця 
про повітові та головні суди Правобережної 
України в 1797–1831 рр., у якій він висвітлив 
улаштування, кадровий склад та діяльність 
судів (Шевчук, 2021, с.  50–64). Ще більшою 
ґрунтовністю та довершеністю відзначається 
монографія А. Шевчука про конструювання 
імперського правосуддя в Україні, кадровий 
склад судів, судово-процесуальні практики на 
Правобережній Україні кінця XVIII – першої 
третини ХІХ ст. (Шевчук, 2022). Окремим під-
пунктом (2.3) монографії є матеріал про віднов-
лення мережі повітових судів. Розглядаючи ста-
новлення повітових судів, науковець з’ясував 
питання про терміни повноважень членів суду, 
терміни судових засідань, про контроль за 
діяльністю судових установ, про брак квалі-
фікованих кадрів, про врегулювання питання 
з адвокатами тощо.

Так, історіографія судової влади на Право-
бережній Україні наприкінці XVIII – до судової 
реформи 1864 року, упродовж реалізації якої 
повітові суди ліквідовувалися, має значні наукові 
напрацювання. Становлення, еволюція повіто-
вих судів, їх кадрове забезпечення, особливості 
функціонування та негативні явища в судовій 
практиці знайшли достатнє висвітлення в сучас-
ній історіографії. Але стовідсоткової повноти не 
досягнуто з огляду на те, що недостатньо вивче-
ною є судово-слідча практика.

Мета статті – проаналізувати судово-слідчу 
практику Уманського повітового суду для 
з’ясування причин притягнення до суду пред-
ставників панівної і заможної верхівки того-
часного суспільства. Такі матеріали є цінним 
інформаційним джерелом для локальної, регіо-
нальної історії, історії повсякдення та слугують 
персоніфікації історії, розширення в ній люди-
ноцентризму. Причини притягнення до суду 
дворян, шляхти, поміщиків, купців можуть слу-
гувати своєрідним маркером стану суспільної 
моралі.

Уніфікація управління й судочинства за 
російським зразком на Правобережній Укра-
їні розпочата згідно із законодавчим актом від 

7 листопада 1775 р., відомим як «Учреждения 
для управления губерній Всероссийской импе-
рии». Формувалася система юстиції з трьох 
інстанцій: повітові суди, губернські судові 
палати з кримінальних та цивільних справ, 
Сенат. Відповідно до штатів 31 грудня 1796 р. 
в кожному повіті створювався повітовий суд 
(Шандра, 2009). Цікаво, що в офіційній доку-
ментації послуговувалися терміном польського 
походження «повєтовий» замість російського 
«уездный». Це було в руслі політики співпраці 
з місцевими елітами, що виявлялося в збере-
женні певних поступок польській шляхті пра-
вобережних українських губерній. Збереження 
регіональних особливостей судової влади мало 
на меті досягти примирення місцевої знаті 
з російським пануванням і зменшити соціальне 
напруження на інкорпорованих територіях. 
Улаштування повітових судів вимагало чіткої 
регламентації судової практики та вирішення 
кадрових питань. У Київській губернії імпер-
ська влада зіткнулася з тим, що в деяких пові-
тах не було достатньої кількості шляхтичів для 
формування судів. Тому у Васильківському, 
Черкаському та Уманському повітах вибори 
повітових судів були скасовані, і в 1801 р. для 
цих повітів діяв єдиний Васильківсько-Богус-
лавський повітовий суд. Та це створювало 
незручності і в 1804 р. Сенат ухвалив рішення 
про формування повітових судів у Богус-
лаві, Чигирині, Умані, Липовці та Махнівці 
(Полное собрание законов Российской импе-
рии, 1804, с. 500–504). Польське Листопадове 
повстання 1830–1831 рр. остаточно змінило 
імперську політику щодо соціоетнічно склад-
ного регіону – Правобережної України. Там 
почалася повна перебудова судових органів за 
зразком російської судової традиції. Від 30 жов-
тня 1831 р. повітові суди перейменовували 
в «уездные», як було передбачено «Учрежде-
ниями для управления губерній Всероссий-
ской империи» 1775 року. Улаштування судів, 
питання їх кадрового забезпечення, форму-
вання нормативної бази для судочинства, фор-
мування системи звітності та підконтрольності 
висвітлювали юристи та історики.

В архіві Уманського повітового суду відкла-
лися документи, які допомагають реставрувати 
рівень завантаженості суду, персоніфікувати 
його особовий склад, скласти уявлення про його 
фінансування тощо. Серед архівних матеріалів 
збереглися циркуляри Київського губернського 
правління та Палат цивільного й криміналь-
ного суду, які допомагають скласти уявлення 



139

про нормативну базу цієї гілки судової сис-
теми та організаційні зміни. Так, у справі 730 
за 1861 р. «Циркуляры Губернского правления 
о преобразовании городских ратуш» є матері-
али про перейменування земських судів у зем-
ську поліцію та про передавання судових справ 
ратуш в повітові суди (ДАЧО, ф. 833, оп. 1, 
 спр. 730, 1861 р.). Досить об’ємні архівні справи 
«Циркуляры Губернского правления и Палаты 
гражданского суда за 1866 год» (ДАЧО, ф. 833, 
оп. 1, спр. 816, 1864 р.), «Циркуляры Губерн-
ского правления и Палаты гражданского суда за 
1866 год» (ДАЧО, ф. 833, оп. 1, спр. 833, 1866 р.), 
«Циркуляры Губернского правления и Палаты 
гражданского суда за 1866 год» (ДАЧО, ф. 833, 
оп. 1, спр. 912, 1867 р.) містять нормативні 
документи до повітового суду. Уявлення про 
діапазон розглядуваних справ надають журнали 
засідань суду, як-от: «Журнал заседаний суда по 
уголовным делам за 1831–1835 годы» чи «Реше-
ния суда по уголовным делам за 1840 год».  
Узагальнені відомості про діяльність суду 
містять річні звіти. В архіві Уманського пові-
тового суду збереглися: «Генеральный отчет 
за 1865 год» (ДАЧО, ф. 833, оп. 1, спр. 881), 
«Генеральный отчет за 1866 год» (ДАЧО,  
ф. 833, оп. 1, спр. 884), «Генеральный отчет за 
1867 год» (ДАЧО, ф. 833, оп. 1, спр. 913).

Персоніфікувати склад Уманського пові-
тового суду дають змогу формулярні списки 
та матеріали про особовий склад судової уста-
нови. В архіві збереглися формулярні списки 
службовців суду за 1844 рік, розпорядження 
суду про особовий склад за 1852–1854 роки, 
формулярний список судового слідчого пер-
шої дільниці колезького секретаря Міхлова 
(1860–1863 рр.) і формулярні списки служ-
бовців повітового суду на час його ліквідації 
в 1872 році.

Доповнюють уявлення про матеріальне ста-
новище службовців повітового суду такі архівні 
матеріали: «Дело о 50% надбавке к денеж-
ному содержанию чиновников суда» (1865 р.), 
«Сведення о расходе средств, отпущеных по 
сметам, утвердженным Министерством юсти-
ции на содержание уездных судов» (1863 р.), 
«Ведомости на выплату денежного содержания 
чиновникам суда за февраль-март 1869 года», 
«Требовательные ведомости на выплату денеж-
ного содержания чиновникам и касовые отчеты 
за 1870 год».

Загалом джерельну базу історії Уманського 
повітового суду становлять 1817 архівних справ 
за 1800–1872 роки. У полі нашого наукового 

інтересу перебували судові справи, учасниками 
(позивачами чи відповідачами) яких були пред-
ставники заможних станів – дворяни, поль-
ські аристократи Потоцькі, шляхта, поміщики, 
купці. Це всього сто одинадцять справ, озна-
йомлення з якими створює уявлення про май-
новий стан, рівень відповідальності, моральні 
устої представників панівних верств населення 
тогочасного суспільства.

Звернення дворян до повітового суду стосу-
валися переважно стягнення боргів. У 1855 р. 
у судовому засіданні слухали кілька позовів 
дворян та купців щодо стягнення боргів за вза-
ємними письмовими зобов’язаннями й вексе-
лями. У 1862–1866 роках розглядали судову 
справу про стягнення боргу з графа Красиць-
кого на користь купців Тульчинського та Ревуць-
кого. З позовом про стягнення боргів до суду 
зверталися зазвичай тоді, коли заявників було 
декілька або коли сума боргу була значною. Так, 
у 1863 році Уманський повітовий суд розглядав 
колективну скаргу групи дворян про стягнення 
боргу з графа Берчинського. У судовому позові 
1860 року до графа Комаровського фігуру-
вала сума боргу 3 000 рублів, які він заборгу-
вав сенатському регістратору Повстанському, 
а 1867 року позов до суду на Комаровського 
подав дворянин Абрамович, якому останній 
заборгував 2 250 рублів. У 1868 році Уманський 
повітовий суд розглядав справу про ще більшу 
суму боргу: дворянка Ритаровська вимагала від 
дворян Веліжинських повернення 6 000 рублів 
з процентами.

Уманський повітовий суд розглядав скарги 
на дворян з різних питань. Так, 1838 року 
в судовому засіданні розглядалася справа про 
звинувачення дворянина міста Умань Кубиць-
кого та однодворців-братів Скепковських у кра-
діжці корабельної міді. У 1841 році поміщиця 
Піонтковська судилася з дворянином Піонтков-
ським за підроблення грошового документа на 
1659 рублів. У 1844–1846 роках суд розглядав 
справу про звинувачення дворянина Фіалков-
ського й колезького регістратора Гучинського 
щодо видачі фальшивих білетів та свідоцтв. 
У 1850–1854 рр. у провадженні Уманського 
повітового суду перебувала справа про звину-
вачення дворянки Кривевичевої в захоплені 
земельної ділянки, що належала уманській дво-
рянці Томашевській. Два роки (1853–1855 рр.) 
суд розглядав справу про звинувачення дворя-
нина Грабовського в завдаванні образи квар-
тальному наглядачу Уманської військово-місь-
кої поліції Сандулу. Уманський повітовий суд 



140

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

здійснював розгляд справ щодо побиття дворя-
нами інших громадян: у 1863–1864 рр. у про-
вадженні була справа про бійку між дворянами 
С. Бех та К. Бех, а у 1864–1865 рр. суд розглядав 
звинувачення в побитті дворянином Василев-
ським однодворця Новаківського.

Уманський повітовий суд здійснював розгляд 
справ і про порушення етичних та моральних 
норм. У 1838 році в провадженні перебували 
відразу дві справи про співжиття без церков-
ного шлюбу: звинувачувався дворянин Бук-
сельський за співжиття із селянкою Ніконенко 
та дворянин Карпінський за співжиття з пасер-
бицею А. Цибульською. А 1845 р. суд розглядав 
справу про співжиття дворянина Яловецького 
з двоюрідною сестрою. 

Позивачами до суду в більшості судових 
проваджень були потерпілі, але архіви збере-
гли справи, коли дворян звинувачувала влада. 
Так, 1854 р. Уманський повітовий суд розгля-
дав справу про звинувачення графа Йосифа 
Мощинського і його дружини за перехід у фран-
цузьке підданство без погодження з російським 
урядом. Такі справи були поодиноким явищем 
у судовій практиці повітового суду, але їх наяв-
ність свідчить про статусність цієї інстанції 
судової системи.

В Уманський повітовий суд потрапляли 
скарги й на представників польської аристо-
кратичної родини Потоцьких, яка мала великі 
маєтності на Уманщині. У 1809 р. суд здійсню-
вав розгляд скарги чиновника Круховецького 
на управителя економією графа Потоцького 
за захоплення його млина. Більшість судо-
вих справ стосувалася економічних інтересів 
Потоцьких, як-от: 1814 р. поміщик Ясинський 
звернувся до суду зі скаргою про захоплення 
графом Потоцьким його кріпаків, у тому ж році 
суд розглядав справу про захоплення поміщи-
ком Шолайським земельної власності графині 
Потоцької; у 1827 р. дворянин Журавицький 
скаржився на графиню Потоцьку за захоплення 
його будинку та саду. Але повітовий суд розгля-
дав і сімейні справи Потоцьких. У 1819 р. суд 
здійснював розгляд скарги графів Станіслава 
і Ярослава Потоцьких на Феклу та Володимира 
Потоцьких, які знищили документи на поділ 
і володіння помістям.

За підтримку польського патріотичного 
руху графа Потоцького покарали конфіскацією 
маєтностей і через Уманський повітовий суд 
у 1836 р. велося листування з адміністратором 
конфіскованого помістя графа щодо надання 
відомостей про капітали та кількість кріпаків 

Потоцького. У 1838 р. у проваджені суду була 
справа про накладання секвестру на помістя 
поміщиці Потоцької за борги поміщицям Кисе-
льовій і Наришкіній та справа про стягнення 
грошей зі спадкоємців графа Потоцького, що 
були пожертвувані графом Немирівському 
повітовому училищу. У 1839 р. дворяни брати 
Раковицькі подали позов до Уманського пові-
тового суду про стягнення з графа Потоцького 
боргу в сумі 6 539 рублів.

Судових справ проти шляхтичів в архіві 
Уманського повітового суду виявлено чотири. 
У 1809 році здійснювалося судове провадження 
за скаргою соцького села Кривець за побиття 
його нагайкою шляхтичем Бунєвським, при-
чиною чого був несвоєчасний ремонт містка, 
що належав графині Потоцькій. У 1833 році 
суд розглядав справу про самогубство шлях-
тича Піотковського. У 1835 році тривало про-
вадження по справі звинувачення шляхтича 
Муравського в проживанні «без вида на житель-
ство». А у 1836 р. судили шляхтича Бродець-
кого за виготовлення фальшивих свідоцтв.

Шляхту притягували до суду за участь чи 
підтримку учасників польського патріотичного 
руху. В архіві Уманського повітового суду збе-
реглося дев’ять справ про дії імперської влади 
до учасників польських повстань ХІХ ст.:  
Листопадового 1830–1831 рр. та Січневого 
1863–1864 років. Щодо першого, то збереглися 
Укази Губернського правління про конфіска-
цію майна учасників польського повстання 
(1831 р.), справа 1832 р. щодо звинувачення 
поміщика Боровського в продажі коней та зброї 
учасникам польського повстання і справа 
1839 року, у якій відклалися Укази й циркуляри 
Губернського правління про конфіскацію майна 
учасників таємних товариств з підготовки 
польського постання зі списками членів таких 
товариств. 

Щодо Польського повстання 1863–1864 рр., 
то в архіві зберігається чотири справи 1863 року 
про конфіскацію майна учасників польського 
повстання 1863 року, справа 1866 року з Ука-
зами Губернського правління про конфіскацію 
майна учасників польського повстання й про 
зняття арешту з майна виправданих поміщи-
ків, справа 1867 року про конфіскацію помість 
і капіталів учасників повстання.

Здебільшого судові справи, відкриті проти 
поміщиків, стосувалися стягнення боргів, неви-
конання умов контрактів, захоплення чужого 
майна тощо. У 1850 р. Уманський повітовий суд 
здійснював розгляд справи за позовом поміщика 



141

Далькевича до Парфенова за знищення мирової 
«сделки» на 39 500 рублів. Тоді ж у проваджені 
перебувала справа по скарзі міщанина міста 
Ставище Бесєдського на поміщика князя Любо-
мирського за несплату за борговою розпискою 
1 186 рублів. З 1850 до 1869 року в судовому 
провадженні перебувала справа про стягнення 
недоїмки з поміщиків Далькевича і Парфенова. 
І таким же тривалим у часі був розгляд у суді 
справи за позовом поміщика Богуміла до помі-
щика Рженжевського за позичковим листом на 
350 рублів. У судовому засіданні розглядали 
справи про повернення й більших сум боргів. 
Наприклад, 1859 р. чиновник Ількевич судився 
з поміщиком Васютинським за повернення 
йому 2 000 рублів боргу. А в 1871 р. з позо-
вом до суду зверталися почесні громадяни села 
Кобиляк Тульчинські, щоб примусити поміщи-
ків Селірентовських повернути за позичковими 
листами та векселями 6 000 рублів.

Іноді в судові справи щодо стягнення боргів 
були втягнуті по кілька осіб, а поміщики були як 
позивачами, так і підсудними. У 1866–1872 р. 
в Уманському повітовому суді тривало прова-
дження справи за позовом поміщика Галиць-
кого та провізора Дейна до дворянина Радвана 
щодо повернення боргу за розписками й вексе-
лями. А поміщик села Посувка Бржозовський 
судився із солдатом Левченком та однодвор-
цем Деляновським про повернення боргу в  
500 рублів. Траплялося, що заборговували й іно-
земні громадяни, через що теж ставали фігу-
рантами судових справ. Так, 1864 р. поміщик 
Новінський судився з утримувачем цукрового 
заводу іноземцем Буксом за цукрові буряки на 
загальну вартість 4 484 рублі.

Попри різні терміни судових проваджень зі 
стягнення боргів, суд задовольняв позивачів, 
оскільки поміщики чи купці мали можливість 
відшукати необхідні кошти. У разі же неплато-
спроможності поміщика його майно конфіско-
вували. Так, у 1863 р. Уманський повітовий суд 
наклав арешт на маєтність поміщиків Семяре-
ноковських за борги купцеві Тульчинському. 
Якщо коштів для покриття боргів у поміщика 
не було, то за рішенням суду помістя прода-
вали. Таким, наприклад, був вирок Уманського 
повітового суду 1855 р. по справі щодо сплати 
боргу кредиторам поміщика Добровольського: 
борги були повернуті з коштів, виручених від 
продажу села Янківки, власником якого був 
Добровольський.

Коли ж поміщика визнавали неплато-
спроможним, то кошти для покриття боргів 

кредиторам стягували з його помістя, яке пере-
давали під опіку іншій особі або конкурсного 
суду. У 1814 р. Уманський повітовий суд виніс 
вирок про встановлення опіки над поміс-
тям «несостоятельного должника» поміщика 
Мальчевського. У 1832 р. повітовий суд ухва-
лив рішення про передачу в конкурсний суд 
помістя поміщика Соколовського в селі Поко-
тилове Уманського повіту, який був визнаний 
«несостоятельным должником», для погашення 
боргів його кредиторам. У 1839 р. Уманським 
повітовим судом було ухвалене рішення про 
передачу в конкурсний суд помістя поміщика 
Туровського із села Кам’янече, який був визна-
ний не платоспроможним боржником, для 
повернення коштів його кредиторам. Залежно 
від суми боргу вирішували питання про влас-
ність поміщика. Наприклад, у 1845–1846 рр. 
суд розглядав справу про продаж тільки час-
тини помістя поміщика Яворського, що було 
достатнім для сплати боргів.

Позови до суду кредиторів щодо виплати 
боргів поміщиками часто зумовлювали тривале 
в часі провадження, а судові справи були досить 
об’ємними, оскільки містили економічну ста-
тистику та різноманітну інформацію про еко-
номічний стан боржника. Так, судова справа за 
позовом кредиторів до поміщика Боровського 
про сплату боргів містить 500 аркушів, а судове 
провадження по ній вели сім років. 

Архів Уманського повітового суду містить 
справи про облік майна поміщиків, оскільки 
часто для оцінки їх економічного потенціалу 
робили запити про наявні ресурси помістя. Так, 
1864 роком датована судова справа, що містить 
листування з Київським губернським правлін-
ням із селянських справ про наявність боргів 
чи секвестрів на помістя поміщиків повіту. 
У 1844 році суд витребував копії свідоцтв про 
нерухоме майно поміщиків Улашина і Хомен-
товської. Детальну економічну статистику міс-
тять судові справи щодо вирішення майнових 
суперечок чи поділу майна між спадкоємцями. 
Такими є справи про вирішення майнової супер-
ечки між поміщиками братами Метелицькими 
(1855 р.), справа про поділ майна між спадкоєм-
цями поміщика Етлінгера (1870 р.) та об’ємна – 
389 сторінок – справа про вирішення суперечки 
між поміщиком Добровольським й орендарем 
Кляде про невиконання контракту щодо екс-
плуатації цукрового та винокурного заводів 
(1856–1864 рр.). 

Поміщики ставали фігурантами судових 
справ не тільки як боржники чи позивачі до 



142

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

боржників, а і як охочі привласнити чуже майно. 
Так, 1835 року Уманський повітовий суд здій-
снював розгляд двох справ про злочинну діяль-
ність поміщиків: землевласника Метелицький 
звинувачували в захоплені майна та худоби 
в орендатора помістя села Томашівка, а помі-
щик села Красний Кут Кондрацький відповідав 
за захоплення майна міщанина Зубатого. Упро-
довж 1860–1868 років тривало судове прова-
дження в справі звинувачення поміщика села 
Маньківка Ротейка за самовільне захоплення 
сінокосу на казенній лісовій дачі. І ще довшим 
у часі (тривало впродовж 1852–1864 рр.) було 
провадження за скаргою купця Шуляченка 
на поміщика Ракитського за виселення його 
з будинку в селі Русалівка.

Але не тільки майнові інтереси поміщи-
ків ставали причиною притягнення до суду. 
В Уманському повітовому суді розглядали 
справи за судовим провадженням за таке: 
1835 р. поміщика Яворського судили за пере-
ховування біглого рекрута; поміщика села 
Полонисте в 1847–1851 роках звинувачували 
в наданні притулку воєнному дезертирові Гла-
дишу; 1849 р. поміщика Галевського судили 
за непристойні висловлювання про російську 
царицю; поміщика Русецького двічі (у 1859 
і 1868 роках) судили за продаж змішаного із 
землею меду.

Ще одним заможним станом тогочасного 
соціуму було купецтво. Воно найчастіше ста-
вало учасниками судових справ щодо стяг-
нення боргів. В архіві Уманського повіто-
вого суду збереглося 24 справи, укладені за 
позовами купців чи до купців, серед яких 
13 – це провадження по боргах. Заборго-
вані суми були різними й коливалися в межах  
500–22 000 рублів. У 1861 р. до суду звертався 
купець Островський щодо стягнення боргу 
з поміщика Ржунжевського; у 1857 р. вимагав 
повернути 482 рублів боргу купець Кауров, які 
за векселем йому заборгував міщанин Заслав-
ський; 1863 р. за взаємною розпискою купець 
Тульчинський вимагав повернення 926 рублів 
купцем Айзенером; 1866 р. купець Людвин-
ський через суд вимагав у міщанина Волинця 
повернути 1 250 рублів боргу; 1853 р. харків-
ська купчиха Добичіна вимагала повернення  
4 628 рублів уманською купчихою Плотні-
ковою; у 1861–1864 рр. велося судове прова-
дження за позовами бургомістра Умані Мадіса 
про повернення купцем Турковським боргу на 
суму 5 941 рубля, у 1862–1867 рр. тривало про-
вадження за позовом купця Письменного до 

графа Красицького щодо повернення за борго-
вими розписками 10 917 рублів. У 1865 р. Уман-
ський повітовий суд розглядав позовну заяву 
купців Волошина й Жевелики щодо повернення 
поміщицями Комаровською та Гулевичевою за 
борговими розписками 18 840 рублів. Того ж 
року в провадженні суду був позов поміщика 
і його дружини Семерентовських щодо повер-
нення їм 21 000 рублів, які заборгували уман-
ські купці Тульчинські.

У судовому порядку стягували борги уман-
ських купців не тільки приватним особам, 
а й банківським установам. Так, 1846 р. велося 
судове провадження про стягнення зі спадкоємців 
померлих купців Рапопорта і Гросмана на користь 
казни 10 268 рублів; у 1865 р. розглядалась справа 
про стягнення з купця Шаргородського заборго-
ваних банку 8 500 рублів і було розпочато справу 
за позовом Київської контори держбанку до купця 
міста Умань Збирського, який заборгував за век-
селями 6 000 рублів. А в 1866 р. у провадженні 
перебувала справа про стягнення з купця Лейбер-
ського 2 140 рублів, які він заборгував Київській 
конторі державного банку.

Зверталися купці до суду й щодо порушення 
умов контракту. Наприклад, 1848 р. уманський 
купець Рабінович звернувся з позовом до суду 
на поміщика Ракитського за невиконання контр-
акту на питейні та млинарські заклади. А 1862 р. 
купець Маркман через суд вимагав виплату неу-
стойки за недотримання контракту на продаж 
гарячого вина поміщиком Тверкевичем.

У разі банкрутства купця суд ухвалював 
рішення про продаж його майна для покриття 
боргів. Таку ухвалу виніс Уманський повітовий 
суд у 1864 р. по справі щодо продажу майна 
купця Теплицького за борги Київській конторі 
державного банку. Аналогічна ухвала була 
винесена 1869 р. про продаж з торгів будинку 
уманського купця Баландіна, а 1870 р. за рішен-
ням суду продавалося майно купця Вольніна.

Уманські купці ставали фігурантами судових 
справ і з багатьох інших причин. Так, 1840 р. 
здійснювалося судове провадження щодо зви-
нувачення купців Айзенберга, Купа і Флайнда 
в доставці недоброякісних продуктів у мага-
зини міста Звенигородка, 1866 р. суд розбирав 
позов селянина Склярука до купця Вольніна 
щодо повернення помилково переданих гро-
шей при купівлі вина. Іноді й заповіти засвідчу-
вали в судовому порядку. Так, 1869 р. в Уман-
ському повітовому суді велося провадження 
про засвідчення духовного заповіту купця  
2-ї гільдії Ревуцького.



143

Отже, вивчення матеріалів Уманського пові-
тового суду, зокрема судових справ, фігуран-
тами яких були представники еліти Правобе-
режної України – дворяни, шляхта, поміщики, 
купці, дає змогу доповнити знання про відно-
сини між державою і землевласниками, між 
представниками різних суспільних станів, про 
внутрішнє життя еліти соціуму, про майновий 
стан та рівень моралі верхівки суспільства. Сис-
тематизація інформації уможливила виокрем-
лення причин звернення / притягнення до суду 
представників еліти. Так, дворян притягували 
до суду для стягнення боргів за різні дрібні 
правопорушення: крадіжки, підроблення доку-
ментів, видача фальшивих свідоцтв, самовільне 
захоплення земельних ділянок, бійки, побиття, 
співжиття без шлюбу (із селянкою, з родичами), 
самовільний перехід в іноземне підданство. 
Найбільшим землевласником Уманського повіту 
була польська аристократична родина Потоць-
ких, представники якої теж були фігурантами 
судових справ Уманського повітового суду. Їх 
судили за захоплення чужого майна, за борги, 
за підтримку польського патріотичного руху. 
Через Уманський повітовий суд російська влада 
витребувала відомості про їхні маєтності на 
Уманщині. Польських шляхтичів притягували 
до суду за побиття урядників, за проживання без 
«вида на жительство», за підтримку польських 
повстань. Уманський повітовий суд ухвалював 
рішення про конфіскацію майна учасників поль-
ського патріотичного руху. Судові справи про 
поміщиків вели щодо стягнення боргів, неви-
конання умов контрактів, захоплення чужого 
майна. Як правило, позови за борги задоволь-
няли, а в разі неплатоспроможності поміщика 
за рішенням суду його помістя продавали або 
передавали під опіку іншій особі до повернення 
боргів. У судовому порядку державні органи 

отримували відомості про майно поміщиків, 
здійснювали поділ майна між спадкоємцями. Та 
найчастіше поміщиків притягували до судової 
відповідальності за захоплення чужого майна 
(земель, сінокосів, лісових масивів). Судили 
поміщиків і за переховування рекрутів-втікачів 
та дезертирів, за непристойні висловлювання 
на адресу вінценосних осіб, за шахраювання 
в торгівлі. Щодо купців, то їх притягували до 
суду для стягнення боргів, причому суми бор-
гів були від 500 до 22 000 рублів. Борги були 
не тільки приватним особам, а й банкам. У разі 
банкрутства купця суд ухвалював рішення про 
продаж його будинку чи майна для погашення 
боргу. Судили купців і за постачання недобро-
якісних товарів. Купці зверталися до повітового 
суду щодо порушення умов контрактів з метою 
стягнення пені. У судовому порядку засвідчу-
вали й заповіти. Тобто представники суспільної 
еліти ставали підсудними / відповідачами у пові-
товому суді, найчастіше за борги, за самовільне 
захоплення чужого майна, за дрібні правопору-
шення, за невиконання умов контракту. Притя-
гування до суду з таких причин, з позицій сус-
пільної моралі, виглядало справедливим. Щодо 
покарання Потоцьких та іншої польської шляхти 
за підтримку польського патріотичного руху, то 
такі справи є ілюстрацією до інкорпораційної 
політики російської влади.

Загалом, варто зазначити, що матеріали судо-
вої практики Уманського повітового суду міс-
тять економічні показники господарської діяль-
ності в помістях, населених пунктах повіту, 
що є інформативним джерелом для локальної 
та регіональної історії. Судово-слідчі матері-
али можуть прислужитися для персоніфікації 
історії, розширення в ній людиноцентризму, 
містять великий масив інформації для історії 
повсякдення.

Список використаних джерел:
Бармак, М. 92016). Російські судові установи в системі управління українських земель Правобережної України 

наприкінці ХVІІІ–в першій половині ХІХ ст. Наукові записки Тернопільського національного педагогічного універ-
ситету імені Володимира Гнатюка. Серія: Історія. Вип. 2. С. 19–25.

ДАЧО, (1864). ф. 833, оп. 1, спр. 881, 104 арк.
ДАЧО, (1866). ф. 833, оп. 1, спр. 884, 195 арк.
ДАЧО, (1867). ф. 833, оп. 1, спр. 913, 120 арк.
ДАЧО, (1864). ф. 833, оп. 1, спр. 816, 209 арк.
ДАЧО, (1866). ф. 833, оп. 1, спр. 833, 155 арк.
ДАЧО, (1867). ф. 833, оп. 1, спр. 912, 76 арк.
Дегтярьов, С. І. (2004). До питання вивчення ролі повітових судів (остання чверть XVIII – 60-х рр. ХІХ ст. 

Сумська старовина. № 23–24. С. 210–217.
Державний архів Черкаської області (далі – ДАЧО), ф. 833, оп. 1, спр. 730, 1861 р., 102 арк.



144

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Ільїн, О. В. (2016). Судова система на українських землях у складі Російської імперії в 1781–1796 рр. Право і 
безпека. № 1. С. 24–28.

Полное Собрание Законов Российской империи. Собр. 1. Т.28 (1804–1805). № 21440. С. 500–504.
Шандра, В. С. (2009). «Губернии на особых правах и привилегиях состоящие…» як політичний проєкт. Регіо-

нальна історія України. Вип. 3. С. 191–204.
Шевчук, А. (2020). Судове врегулювання поземельних відносин у Правобережній Україні (1797 – 1840 рр.). 

Український історичний журнал. № 6. С. 29–45
Шевчук, Андрій. (2021). Повітові та головні суди Правобережної України (1797–1831 рр.): улаштування, 

кадровий склад, діяльність. Український історичний журнал. № 4. С. 50–64.
Шевчук, Андрій. (2022). Судова влада в житті суспільства Правобережної України (кінець XVIII – перша тре-

тина ХІХ ст.). Житомир, 580 с.

References:
Barmak, M. (2016). Rosiiski sudovi ustanovy v systemi upravlinnia ukrainskykh zemel Pravoberezhnoi Ukrainy 

naprykintsi KhVIII–v pershii polovyni KhIKh st. [Russian Judicial Institutions in the System of Administration of 
Ukrainian Lands of Right-Bank Ukraine at the End of the 18th and the First Half of the 19th Century]. Naukovi zapysky 
Ternopilskoho natsionalnoho pedahohichnoho universytetu imeni Volodymyra Hnatiuka. Seriia: Istoriia, 2, 19–25 
[in Ukrainian].

DAChO (1864). F. 833, op. 1, spr. 816, 209 ark. [in Ukrainian].
DAChO (1866). F. 833, op. 1, spr. 833, 155 ark. [in Ukrainian].
DAChO (1867). F. 833, op. 1, spr. 912, 76 ark. [in Ukrainian].
DAChO (n.d.). F. 833, op. 1, spr. 881, 104 ark. [in Ukrainian].
DAChO (n.d.). F. 833, op. 1, spr. 884, 195 ark. [in Ukrainian].
DAChO (n.d.). F. 833, op. 1, spr. 913, 120 ark. [in Ukrainian].
Dehtiarov, S. I. (2004). Do pytannia vyvchennia roli povitovykh sudiv (ostannia chvert XVIII – 60-kh rr. KhIKh st.)  

[On the Issue of Studying the Role of County Courts (Last Quarter of the 18th Century – 1860s)]. Sumska starovyna, 
23–24, 210–217 [in Ukrainian].

Derzhavnyi arkhiv Cherkaskoi oblasti (DAChO). (1861). F. 833, op. 1, spr. 730, 102 ark. [in Ukrainian].
Ilin, O. V. (2016). Sudova systema na ukrainskykh zemliakh u skladi Rosiiskoi imperii v 1781–1796 rr. [Judicial 

System in the Ukrainian Lands within the Russian Empire in 1781–1796]. Pravo i bezpeka, 1, 24–28 [in Ukrainian].
Polnoe Sobranie Zakonov Rossiiskoi imperii. (1804–1805). № 21440. Sobraniie zakonov Rossiiskoi imperii. Sobranie 1,  

28, 500–504. 
Shandra, V. S. (2009). Hubernyy na osobыkh pravakh y pryvylehyiakh sostoiashchye yak politychnyi proiekt 

[Governor on special rights and privileges as a political project]. Rehionalna istoriia Ukrainy, 3, 191–204 [in Ukrainian].
Shevchuk, A. (2020). Sudove vrehuliuvannia pozemelnykh vidnosyn u Pravoberezhnii Ukraini (1797–1840 rr.) 

[Judicial Regulation of Land Relations in Right-Bank Ukraine (1797–1840)]. Ukrainskyi istorychnyi zhurnal, 6, 29–45 
[in Ukrainian].

Shevchuk, A. (2021). Povitovi ta holovni sudy Pravoberezhnoi Ukrainy (1797–1831 rr.): ulashtuvannia, kadrovyi 
sklad, diialnist [County and Chief Courts of Right-Bank Ukraine (1797–1831): Organization, Personnel Composition, 
Activities]. Ukrainskyi istorychnyi zhurnal, 4, 50–64 [in Ukrainian].

Shevchuk, A. (2022). Sudova vlada v zhytti suspilstva Pravoberezhnoi Ukrainy (kinets XVIII – persha tretyna 
KhIKh st.) [Judicial Power in the Life of Society in Right-Bank Ukraine (End of the 18th Century – First Third of the  
19th Century)]. Zhytomyr: [Publisher]. 580 s. [in Ukrainian].



145

УДК 378.091.12.011.3-051:3(477.52-21)
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.17

Кулібова Ярослава Володимирівна,
аспірантка 2-го курсу кафедри історії,
правознавства та методики навчання

Глухівського національного педагогічного університету  
імені Олександра Довженка 

orcid.org/0009-0004-9068-7770 
kulibova1998@gmail.com

ВИКЛАДАЧІ СУСПІЛЬНИХ ДИСЦИПЛІН ГЛУХІВСЬКОГО 
ДЕРЖАВНОГО ПЕДАГОГІЧНОГО УНІВЕРСИТЕТУ –  

МЕЧИСЛАВ ЗАРЕМСЬКИЙ, ВАЛЕРІЙ БЄЛАШОВ,  
ВІКТОР ЗАЇКА: ПРОСОПОГРАФІЧНИЙ ПОРТРЕТ 

Статтю присвячено науково-педагогічній діяльності представників історико-філософської школи Глухів-
ського національного педагогічного університету імені Олександра Довженка, яка утворилася на кафедрі 
історії, правознавства та методики навчання. В основі роботи лежить аналіз біографічних даних та внеску 
трьох видатних науковців – Мечислава Заремського, Валерія Бєлашова та Віктора Заїки – у розвиток укра-
їнської історичної науки, філософії, краєзнавства та збереження культурної спадщини. Наголошується, що 
діяльність зазначених учених сприяла становленню кафедри як важливого науково-освітнього осередку, орі-
єнтованого на дослідження історії України, філософської думки та методології педагогіки.

Зазначається, що Мечислав Заремський – один із фундаторів історико-філософської школи, спеціалізував-
ся на філософії науки та методології, створюючи навчальні програми для студентів, які сприяли розширенню 
світоглядного підходу до філософії як наукової дисципліни. Мечислав Йосипович брав активну участь у гро-
мадських проєктах, популяризуючи українську філософську традицію та культурні здобутки рідного краю, 
що підкреслює його внесок у збагачення суспільного життя та виховання національно свідомої інтелігенції.

Наголошується, що історичні дослідження Валерія Бєлашова зосереджувалися на історії Глухова, його 
ролі як гетьманської столиці та культурного центру Лівобережної України XVIII століття. Зазначається, що 
педагог також активно займався краєзнавчою діяльністю, видаючи численні праці з історії Глухівщини, що 
підвищували значущість регіональної історії в загальноукраїнському контексті. Його роботи сприяють збе-
реженню культурної пам’яті місцевого населення й підкреслюють роль Глухова в історії України.

Зазначається, що Віктор Заїка зробив вагомий внесок у дослідження історико-культурної спадщини Сум-
щини. Він ініціював створення пам’яткоохоронних організацій, організовував краєзнавчі заходи та виступав 
як активний популяризатор національних пам’яток. Його діяльність сприяла не тільки збереженню історич-
них артефактів, а й зміцненню культурної ідентичності глухівської громади.

Загалом, стаття демонструє значення історико-філософської школи Глухівського університету як важли-
вого наукового й культурного осередку, що сприяє формуванню нового покоління українських науковців.

Ключові слова: Глухівський державний педагогічний університет, Мечислав Заремський, Валерій Бєла-
шов, Віктор Заїка.



146

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Kulibova Yaroslava,
2st-year Postgraduate Student at the Department of History,

Jurisprudence and Teaching Methods
Glukhiv National Pedagogical University

named after Oleksandr Dovzhenko 
orcid.org/0009-0004-9068-7770 

kulibova1998@gmail.com 

TEACHERS OF SOCIAL SCIENCES AT THE GLUKHIV STATE 
PEDAGOGICAL UNIVERSITY – MECHYSLAV ZAREMSKYI,  

VALERY BELASHOV, VIKTOR ZAYKA: PROSOPOGRAPHIC PORTRAIT

The article is dedicated to the scientific and pedagogical activity of representatives of the historical and philosophical 
school of the Glukhiv National Pedagogical University named after Oleksandr Dovzhenka, who graduated from 
the department of history, legal studies and teaching methods. The work is based on the analysis of the contribution of three 
outstanding scientists – Mechyslav Zaremskyi, Valery Belashov and Viktor Zayka – to the development of Ukrainian 
historical science, philosophy, local history and the preservation of cultural heritage. It is emphasized that the activities 
of these scientists contributed to the establishment of the department as an important scientific and educational center 
focused on the study of the history of Ukraine, philosophical thought and pedagogical methodology.

Mechyslav Zaremskyi, one of the founders of the school, specialized in the philosophy of science and methodology, 
creating educational programs for students that contributed to the expansion of the philosophical approach to 
philosophy as a scientific discipline. Mychyslav Yosypovych took an active part in public projects, popularizing 
the Ukrainian philosophical tradition and cultural achievements of his native land, which emphasizes his contribution 
to the enrichment of public life and the education of a nationally conscious intelligentsia.

It is emphasized that Valery Belashov’s historical research focused on the history of Glukhov, its role as 
the hetman's capital and the cultural center of Left Bank Ukraine in the 18th century. It is noted that the teacher 
was also actively involved in local history, publishing numerous works on the history of the Hlukhiv region, which 
increased the importance of regional history in the all-Ukrainian context. His works contribute to the preservation 
of the cultural memory of the local population and emphasize the role of the Deaf in the history of Ukraine.

It is noted that Viktor Zayka made a significant contribution to the research of the historical and cultural heritage 
of Sumy Oblast. He initiated the creation of monument protection organizations, organized local history events 
and acted as an active popularizer of national monuments. His activity contributed not only to the preservation 
of historical artifacts, but also to the strengthening of the cultural identity of the Glukhiv community.

In general, the article demonstrates the importance of the historical and philosophical school of Glukhiv University 
as an important scientific and cultural center that contributes to the formation of a new generation of Ukrainian scientists.

Key words: Glukhiv State Pedagogical University, Mechyslav Zaremskyi, Valery Belashov, Viktor Zayka.

Вступ. Кожен науковець провадить унікальну 
діяльність у сфері науки, яка помітно розпочи-
нається на старті й розвивається завдяки новим 
публікаціям, захисту дисертацій, здобуттю 
наукових ступенів та іншим досягненням. Осо-
бливу роль у цьому процесі відіграє співпраця 
між колегами кафедр, факультетів або закла-
дів вищої освіти.

Кафедру історії Глухівського національного 
педагогічного університету було реорганізо-
вано у 2010 році на базі кафедри суспільних 
наук, а у 2011 році вона отримала назву кафедри 
історії, правознавства та методики навчання. 
Проте історики й викладачі цього напряму пра-
цювали в Глухівському педагогічному закладі 
з моменту його заснування з 1874 року (Гри-
ценко, Курок, 2023, с. 13–22). 

Поступово в університеті сформувалася 
історико-філософська школа, що об’єднала 
викладачів, які були носіями важливих про-
фесійних якостей. До засновків школи можемо 
зарахувати Мечислава Заремського, Вале-
рія Бєлашова та Віктора Заїку (Гриценко, 
Голуб, 2024, с. 16–21).

Проблема вивчення діяльності викладачів 
суспільних дисциплін Глухівського педагогіч-
ного університету, таких як Мечислав Зарем-
ський, Валерій Бєлашов, Віктор Заїка, привер-
тає увагу дослідників. Значний внесок зробили 
Андрій Гриценко, Олександр Курок, Анжеліка 
Голуб, Іванна Заремська. А. Гриценко аналі-
зує соціокультурний контекст їхньої роботи, 
О.  Курок порівнює їх вплив у різні пері-
оди. А. Голуб досліджує професійні мережі, 



147

а І. Заремська фокусується на педагогічній 
спадщині та сучасному впливі. Ці роботи пока-
зують важливість викладачів у розвитку сус-
пільних дисциплін і педагогіки в Україні. 

Мечислав Йосипович Заремський – з 1978 р. 
асистент кафедри марксизму-ленінізму Глухів-
ського педагогічного університету, народився 
2 січня 1951 року в селищі Малий Правутин 
Славутського району Хмельницької області 
в родині вчителів. Його батько, Йосип Рафа-
їлович Заремський, був учителем біології 
та директором школи, а мати, Христина Пав-
лівна Заремська (Згржибловська), викладала 
українську мову та літературу, також обійма-
ючи посаду директора школи. Ця родинна 
атмосфера, сповнена наукових і педагогіч-
них ідеалів, суттєво вплинула на становлення 
Мечислава Йосиповича та сприяла його праг-
ненню до освіти й науки. Його дружина, Надія 
Іванівна Заремська (Пивоварова), працювала 
викладачкою в Глухівському національному 
педагогічному університеті імені Олександра 
Довженка, зараз перебуває на заслуженому 
відпочинку. Діти, Маріанна та Іванна, продо-
вжили родинну педагогічну традицію, працю-
ючи викладачками.

Шлях до вищої освіти Мечислав розпо-
чав у Малоправутинській середній школі, яку 
закінчив у 1965 році з відмінними результа-
тами. У 1965 року вступив до Хмельницького 
електромеханічного технікуму, який успішно 
закінчив у 1969 році, здобувши кваліфікацію 
техніка-технолога. Після цього він розпочав 
професійну діяльність на Томському електро-
технічному заводі, спочатку як старший техно-
лог, а згодом як інженер. Від 1969 до 1971 року 
Мечислав Йосипович проходив службу в армії, 
після чого в 1972 році вступив до Київського 
державного університету імені Тараса Шев-
ченка на факультет філософії. Його навчання 
на спеціальності «Філософія» тривало до 
1978 року, і після його завершення він отримав 
диплом філософа, викладача суспільних дисци-
плін і суспільствознавства.

Протягом 44 років професійної діяльності 
в закладах вищої освіти Мечислав Йосипович 
зарекомендував себе як компетентний педагог 
і дослідник. Його перший крок у науково-педа-
гогічній кар’єрі розпочався в 1978 році, коли 
він обійняв посаду асистента кафедри марк-
сизму-ленінізму (Гриценко, 2024, с. 99–104). 

Згодом, у 1983 році, його призначили старшим 
викладачем тієї ж кафедри, а в 1987 році він 
став заступником декана факультету підго-
товки вчителів початкових класів. У 1990 році 
Мечислав Йосипович балотувався в народні 
депутати Верховної Ради Української РСР, 
проте в подальшому повернувся до викладання 
та наукової діяльності. У 2011 році захис-
тив кандидатську дисертацію з філософії на 
тему «Погляди Я. П. Козельського в контексті 
європейської та вітчизняної філософії», здо-
бувши науковий ступінь кандидата філософ-
ських наук.

Мечислав Заремський зробив значний вне-
сок у розвиток навчальних програм. Він розро-
бляв курси для аспірантів і магістрантів, як-от: 
«Філософія науки», «Філософія та методологія 
науки», «Філософія освіти» та «Історія філосо-
фії», а також був співавтором програм канди-
датських іспитів із філософії. Мечислав Йоси-
пович брав активну участь у науково-дослідній 
діяльності, зокрема очолював проблемний 
гурток «Українська філософсько-педагогічна 
думка XVIII – початку XX ст.», де студенти під 
його керівництвом готували наукові доповіді 
та активно брали участь у конференціях.

Паралельно з викладацькою діяльністю, 
Мечислав Йосипович брав участь у громад-
ських проєктах, зокрема в соціальному про-
єкті «Думка Глухівщини» у 2014 році, метою 
якого була популяризація видатних людей 
та висвітлення історії регіону. Він також став 
одним із засновників правозахисної орга-
нізації «Наше місто», що свідчить про його 
небайдуже ставлення до громадського життя. 
Його внесок у педагогіку та громадську діяль-
ність відзначений багатьма нагородами, серед 
яких Почесна грамота Міністерства освіти 
України (1997), нагрудний знак «Відмінник 
освіти України» (2013) та інші (Курок, Гри-
ценко, Заремська, 2023, с. 30).

Валерій Іванович Бєлашов – з 1979 р. обраний 
за конкурсом асистентом кафедри марксизму-
ленінізму Глухівського державного педагогіч-
ного інституту імені С. М. Сергеєва – це приклад 
справжнього науковця, педагога та краєзнавця, 
чиє життя та діяльність відіграли значну роль 
у розвитку науки, освіти та збереження культур-
ної спадщини не лише Глухова, а й України зага-
лом. Народившись 16 квітня 1949 року в Глу-
хові на Сумщині, він з дитинства був сповнений 



148

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

цікавістю до світу та прагненням до знань, що, 
безперечно, було підґрунтям його майбутніх 
досягнень. Першу освіту Валерій Іванович здо-
був у Глухівському технікумі гідромеліорації 
та електрифікації, закінчивши у 1968 році від-
ділення «Електрифікація сільського господар-
ства». Проте на цьому він не зупинився. Жага 
до самовдосконалення та досліджень привела 
його до Харківського державного університету 
імені О. М. Горького, де він отримав кваліфі-
кацію історика й викладача, що стало почат-
ком його видатної педагогічної кар’єри (Гри-
ценко, Чумаченко, 2023, с. 77).

Незважаючи на викладання в закладі вищої 
освіти, він також працював у школі, одночасно 
підвищуючи свою кваліфікацію в Інституті при 
Київському університеті імені Т. Г. Шевченка. 
Педагогічний та науковий шлях Валерія Івано-
вича супроводжувався постійним прагненням 
до розвитку. У 1983–1985 роках він стажу-
вався в Київському педінституті, розпочавши 
дослідження для кандидатської дисертації, яка 
спершу була присвячена викладанню суспіль-
них наук у ЗВО, проте через перебудову в кра-
їні тематику довелося змінити.

Із 1984 року Валерій Іванович виявив себе 
і як краєзнавець, почавши активну роботу над 
створенням путівника по Глухову та публікуючи 
статті в місцевих виданнях. Він виступив із при-
близно 200 лекціями про історію рідного краю, 
надихаючи глухівців на збереження місцевої 
історичної спадщини. У 1985 році Валерій Бєла-
шов став старшим викладачем кафедри марк-
сизму-ленінізму, а в 1986 році вступив до аспі-
рантури Київського державного педінституту. 

В умовах незалежної України Валерій Іва-
нович став важливим рушієм змін в історичній 
освіті. Він розробляв нові програми з історії 
України, історичного краєзнавства та міжнаціо-
нальних відносин, заповнюючи потребу в сучас-
них матеріалах і підручниках. У 1992 році 
побачила світ його монографія «Глухів – забута 
столиця гетьманської України», яка зосе-
реджувалася на історичному значенні міста 
в 1708–1782 роках, а в жовтні 1993 року було 
завершено посібник «Глухів – столиця гетьман-
ської України». Дослідження Валерія Івановича 
здобули визнання серед науковців і широкого 
загалу, адже він активно виступав на конферен-
ціях і співпрацював з культурними організаці-
ями (Гриценко, 2023, с. 140–147).

У 1993 році науковець отримав посаду 
доцента кафедри суспільних наук, розробля-
ючи курси та методичні матеріали, а також був 
координатором видання книги до 120-річчя 
Глухівського учительського інституту. Під 
його керівництвом були досліджені та узагаль-
нені архівні матеріали, які увійшли до облас-
ного тому «Зводу пам’яток історії та культури 
України по Сумській області». Ця робота стала 
важливим джерелом інформації для дослідни-
ків історії Сумщини та зібрала матеріали з різ-
них архівів (Гриценко, 2023, с. 141–142).

До свого 60-річчя у 2009 році Валерій Іва-
нович був нагороджений нагрудним знаком 
«Відмінник освіти України» за багаторічну 
наукову та педагогічну діяльність. Він отримав 
численні грамоти від Міністерства освіти, Ака-
демії педагогічних наук та Міністерства куль-
тури України за внесок у розробку навчальних 
матеріалів з історії. Кафедра, на якій працював 
Валерій Іванович, з 2010 року отримала нову 
назву – кафедра історії, а після ліцензування 
спеціальності «Середня освіта (Історія)» він 
продовжував працювати доцентом.

У 2015 році він долучився до видання книги 
«Глухів. Випробування війною», написавши 
розділи про Глухівську операцію 1943 року 
та пам’ять про загиблих. Його знання та досвід 
були особливо цінними в робочій групі, яка 
працювала над розвитком Глухова як культур-
ного центру. Останнім і найбільш значущим 
досягненням Валерія Бєлашова стала моно-
графія «Глухів – столиця Гетьманської України 
(1708–1782 рр.): (від перших поселень до сучас-
ності)», видана в червні 2019 року, яка узагаль-
нювала його багаторічні дослідження.

За своє життя Валерій Іванович залишив 
глибоку наукову спадщину – 10 монографій,  
5 навчальних посібників, понад 20 наукових ста-
тей та понад 100 публікацій. Його ім’я завжди 
буде асоціюватися з Глуховом як ім’я людини, 
що присвятила своє життя науці, освіті та від-
новленню історичної пам’яті рідного краю.

Віктор Володимирович Заїка – з 1982 року 
працював викладачем кафедри історії Глухів-
ського національного педагогічного універси-
тету імені Олександра Довженка – народився 
28 липня 1957 року в місті Глухові Сумської 
області, є яскравим представником педагогічної 
династії, яка своїм корінням сягає кількох поко-
лінь (Курок, Гриценко, 2023, с. 10–14). Його 



149

дід, Микола Костянтинович, був знаним освітя-
нином, який отримав блискучу освіту в Глухів-
ській чоловічій гімназії, Колегії Павла Галагана 
в Києві, а згодом у Київському університеті 
Святого Володимира. Бабуся, Надія Іванівна 
Гришанова, працювала вчителькою початкових 
класів, віддаючи себе справі в земських і радян-
ських школах. Батько, Володимир Миколайо-
вич, був викладачем природничих дисциплін 
й інспектором районного відділу освіти, а мати, 
Віра Василівна, – учителькою математики 
й фізики. Така родинна спадщина заклала гли-
боке зацікавлення Віктора Заїки в освіті та істо-
рії рідного краю (Гриценко, 2023, с. 147).

Закінчивши середню школу в рідному місті, 
Віктор Володимирович розпочав свою профе-
сійну діяльність у деревообробних майстернях 
Глухівського лісгоспзагу. У процесі особистого 
та професійного розвитку він звернув увагу на 
важливість збереження історико-культурних 
пам’яток Глухівщини, і це стало визначальним 
мотивом у його житті. У 1982 році він закінчив 
історичний факультет Київського університету 
імені Т. Г. Шевченка і розпочав свою роботу 
викладачем у Глухівському національному 
педагогічному університеті імені Олександра 
Довженка, де передавав свої знання з істо-
рії України, релігієзнавства, музейної справи 
та інших дисциплін. 

Віктор Володимирович був засновни-
ком пам’яткоохоронної організації «Київ-
ська брама», активним учасником розробки 
експозицій місцевих музеїв. У 2001 році він 
долучився до створення експозиції Історико-
педагогічного музею Глухівського націо-
нального університету, подарувавши понад  
120 експонатів. У 2002 році став членом творчої 
групи з організації Глухівського краєзнавчого 
музею, куди передав понад тисячу експонатів 
з приватної колекції. Крім того, Заїка займався 
відзначенням важливих подій, серед яких  
300-ліття Глухівського Миколаївського храму,  
250-та річниця українського композитора Мак-
сима Березовського та 300-ліття перенесення 
гетьманської столиці до Глухова. У всіх цих 
заходах він не тільки відігравав організаторську 
роль, а й безпосередньо сприяв реалізації їх на 
високому рівні.

Науковий доробок Віктора Заїки налічує 
понад 120 публікацій, присвячених історії 
та культурі Глухівщини, розвитку місцевого 

культурного середовища, зокрема таких видат-
них особистостей, як брати Нарбути, Микола 
Зеров, Олександр Довженко, а також ролі Глу-
хівського учительського інституту в культур-
ному розвитку першої чверті ХХ століття. Його 
праці використовують у навчальних закладах 
різних рівнів акредитації для вивчення істо-
рії України та краєзнавства. 

Віктор Володимирович також долучався 
до редакційної роботи, був членом редколе-
гій наукових збірників і видань, серед яких 
«Освітянські обрії» та «Соборний майдан». 
У його доробку є й літературні твори, що тор-
каються історичних і краєзнавчих тем, як-от 
«Гетьманському Батурину», «Глухів», «Запо-
відній Софії». Поетичні твори Заїки, об’єднані 
в літературно-мистецькому об’єднанні «Укра-
їнська хвиля», відображають широкий спектр 
його інтересів, зокрема історичну спадщину 
рідного міста, культурну ідентичність україн-
ців та пам’ять видатних історичних постатей 
(Курок, Гриценко, 2022, с. 12–24).

Завдяки ініціативам науковця щодо ство-
рення Глухівського історико-культурного 
заповідника, відзначення ювілейних дат міста 
та його активній участі в педагогічному, гро-
мадському й культурному житті, його ім’я стало 
відомим серед науковців і громадських діячів 
України. За свій внесок у розвиток освіти, 
науки й культури він нагороджений почесними 
грамотами Міністерства культури і мистецтв 
України, Глухівської міської ради, Національ-
ної академії педагогічних наук, орденами «Пре-
подобного Іллі Муромця» та «Святого Геор-
гія Переможця».

Так, науково-педагогічна діяльність Мечис-
лава Йосиповича Заремського, Валерія Івано-
вича Бєлашова та Віктора Володимировича 
Заїки, видатних представників української 
інтелігенції сприяла розвитку освіти, науки 
та збереженню культурної спадщини України. 
Мечислав Заремський зарекомендував себе як 
талановитий педагог і дослідник, активно впро-
ваджував нові навчальні курси, зокрема з філо-
софії науки та методології. Його внесок у роз-
виток української філософської думки, а також 
участь у громадських проєктах демонструють 
неоціненну роль у збагаченні освітньо-науко-
вого середовища.

Валерій Бєлашов зробив значний внесок 
у вивчення історії України, особливо Глухівщини, 



150

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

і проявив себе як неперевершений краєзна-
вець. Його праці стали основою для глибокого 
вивчення історичної ролі Глухова та відновлення 
пам’яті про визначні етапи української історії. 
Віктор Заїка, як засновник пам’яткоохоронних 
організацій та активний дослідник історико-
культурної спадщини Глухівщини, сприяв збе-
реженню регіональної культурної ідентичності 

та популяризації місцевої історії. Його зусилля 
мали безпосередній вплив на збагачення наці-
ональної культури та краєзнавства. Діяльність 
цих учених є яскравим прикладом відданості 
своїй справі, збереженню культурних цінностей 
і переданню знань новим поколінням, що під-
тверджує їх значущу роль у розбудові сучасної 
української освіти й культури.

Список використаних джерел:
Бєлашов Валерій Іванович: життєпис, наукова і педагогічна діяльність: до 75-річчя від дня народження / Укла-

дачі: А. П. Гриценко, О. А. Чумаченко. Глухів: ГНПУ ім. О. Довженка, 2023. 77 с.: фото. («Видатні імена та події 
Глухівського національного педагогічного університету імені Олександра Довженка»). 

Гриценко, А. П. (2023). Некрологи. Пам’яті Віктора Володимировича Заїки. Сіверянський літопис. № 6. С. 147. 
URL: http://www.siver-litopis.cn.ua/arh/2023/Siver_litopis_06_2023.pdf (дата звернення 26.10.2024).

Гриценко, А. П. (2023). Пам’яті Валерія Івановича Бєлашова (1949–2022). Сіверянський літопис. № 3. С. 141–142. 
URL: https://sljournal.com.ua/index.php/journal/article/view/353/299 (дата звернення: 23.10.2024 р.).

Гриценко, А. П. (2024). Постать видатного глухівського філософа Мечислава Заремського. Глухівські історико-
філософські читання: збірник наукових праць, м. Глухів, 17 квітня. Вип. 2. С. 99–103.

Гриценко, А. П. (2022). Розвиток Глухівського педагогічного інституту у 1990-х роках. Сіверщина в історії 
України: збірник наукових праць, м. Ніжин, С. 140–147. 

Гриценко, А. П, Голуб А. А. (2024). Історична школа «Глухівського періоду в історії Гетьманщини» В. І. Бєлашова. 
Глухівські історико-філософські читання: збірник наукових праць, м. Глухів, 17 квітня 2024 р. Вип. 2. С. 16–21. 

Гриценко, А. П., Курок, О. І. (2023). Традиція проведення науково-практичних конференцій з історії у Глухів-
ському національному педагогічному університеті імені Олександра Довженка. Актуальні питання дослідження 
історичної науки й викладання предметів громадянської та історичної освітньої галузі в умовах реформування: 
збірник наукових праць, м. Глухів, Вип. 2. С. 13–22.

Курок, О. І., Гриценко, А. П. (2023). Традиції історико-філософської школи Глухівського університету: роль 
персоналій в їх розвитку. Глухівські історико-філософські читання пам’яті Валерія Бєлашова, Мечислава Зарем-
ського, Віктора Заїки та Юрія Коваленка: збірник наукових праць, м. Глухів, 20 квітня 2023 р. Вип. 1. С. 10–14.

Курок, О. І., Гриценко, А. П. (2022). Організація фахової підготовки майбутніх педагогів у Глухівському учи-
тельському інституті в 1870-х роках. Вісник Глухівського національного педагогічного університету імені Олек-
сандра Довженка, 50 (3), 12–24. 

Мечислав Йосипович Заремський (1951-2022): біобібліогр. покажчик / Кафедра історії, правознавства та мето-
дики навчання Глухівського. нац. пед. ун-ту ім. О. Довженка; [керівник вид. проєкту О. І. Курок; уклад.: А. П. Гри-
ценко, І. М. Заремська]. Глухів: ГНПУ ім. О. Довженка, 2023. 30 с.: фото. («Видатні імена та події Глухівського наці-
онального педагогічного університету імені Олександра Довженка»). URL: http://46.201.250.252:8080/bitstream/
handle/123456789/1958/Біобібліографічний%20покажчик%20Заремський%20М.Й..pdf?sequence=1&isAllowed=y 
(дата звернення 26.10.2024).

References:
Hrytsenko, A. P. (2023). Nekrolohy. Pamiati Viktora Volodymyrovycha Zaiky. [Obituaries. In memory of Viktor 

Volodymyrovych Zayka]. Siverianskyi litopys, 6, 147. Retrieved from: https://sljournal.com.ua/index.php/journal/article/
view/413/356 (accessed 26 October 2024) [in Ukrainian].

Hrytsenko, A. P. (2023). Pamiati Valeriia Ivanovycha Bielashova (1949–2022). [In memory of Valery Ivanovich 
Belashov (1949–2022)]. Siverianskyi litopys, 3. 141–142. Retrieved from: https://sljournal.com.ua/index.php/journal/
article/view/353/299 (accessed 23 October 2024) [in Ukrainian].

Hrytsenko, A. P. (2024). Postat vydatnoho hlukhivskoho filosofa Mechyslava Zaremskoho. [The figure of the 
prominent Gluhiv philosopher Mechyslav Zaremskyi]. Hlukhivski istoryko-filosofski chytannia: zbirnyk naukovykh prats 
(pp. 99–103). Hlukhiv. [in Ukrainian].

Hrytsenko, A. P., Chumachenko, O. A. (2023). Bielashov Valerii Ivanovych: zhyttiepys, naukova i pedahohichna 
diialnist: do 75-richchia vid dnia narodzhennia. [Valery Ivanovich Belashov: biography, scientific and pedagogical activity: 
to the 75th anniversary of his birth]. Vydatni imena ta podii Hlukhivskoho natsionalnoho pedahohichnoho universytetu 
imeni Oleksandra Dovzhenka, 77. [in Ukrainian].



151

Hrytsenko, A. P., Holub, A. A. (2024). Istorychna shkola «Hlukhivskoho periodu v istorii Hetmanshchyny» 
V.I. Bielashova. [Historical school «Glukhiv period in the history of the Hetmanship» V. I. Belashova]. Hlukhivski 
istoryko-filosofski chytannia: zbirnyk naukovykh prats (pp. 16–21). Hlukhiv. [in Ukrainian].

Hrytsenko, A. P., Kurok, O. I. (2023). Mechyslav Yosypovych Zaremskyi (1951–2022). [Mechyslav Yosypovich 
Zaremskyi (1951–2022)]. Vydatni imena ta podii Hlukhivskoho natsionalnoho pedahohichnoho universytetu imeni 
Oleksandra Dovzhenka, 30. [in Ukrainian].

Hrytsenko, A. P., Kurok, O. I. (2023). Tradytsiia provedennia naukovo-praktychnykh konferentsii z istorii u 
Hlukhivskomu natsionalnomu pedahohichnomu universyteti imeni Oleksandra Dovzhenka. [The tradition of conducting 
scientific and practical conferences on history at the Hlukhiv National Pedagogical University named after Oleksandr 
Dovzhenko]. Aktualni pytannia doslidzhennia istorychnoi nauky y vykladannia predmetiv hromadianskoi ta istorychnoi 
osvitnoi haluzi v umovakh reformuvannia: zbirnyk naukovykh prats (pp. 13–22). Hlukhiv. [in Ukrainian].

Hrytsenko, A. P. (2022). Rozvytok Hlukhivskoho pedahohichnoho instytutu u 1990-kh rokakh. [Development of the 
Glukhiv Pedagogical Institute in the 1990s]. Sivershchyna v istorii Ukrainy: zbirnyk naukovykh prats (pp. 140–147). 
Nizhyn. [in Ukrainian].

Kurok, O. I., Hrytsenko, A. P. (2022). Orhanizatsiia fakhovoi pidhotovky maibutnikh pedahohiv u Hlukhivskomu 
uchytelskomu instytuti v 1870-kh rokakh. [Organization of professional training of future teachers at the Glukhiv Teacher's 
Institute in the 1870s.]. Visnyk Hlukhivskoho natsionalnoho pedahohichnoho universytetu imeni Oleksandra Dovzhenka, 
50 (3), 12–24. [in Ukrainian].

Kurok, O. I., Hrytsenko, A. P. (2023). Tradytsii istoryko-filosofskoi shkoly Hlukhivskoho universytetu: rol personalii 
v yikh rozvytku. [Traditions of the historical and philosophical school of Glukhiv University: the role of personalities 
in their development]. Hlukhivski istoryko-filosofski chytannia pamiati Valeriia Bielashova, Mechyslava Zaremskoho, 
Viktora Zaiky ta Yuriia Kovalenka: zbirnyk naukovykh prats (pp. 10–14). Hlukhiv. [in Ukrainian].



152

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

УДК 737:903.8
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.18

Потильчак Олександр Валентинович,
доктор історичних наук, професор, завідувач кафедри

джерелознавства та спеціальних історичних дисциплін
Українського державного університету імені Михайла Драгоманова

orcid.org/0000-0003-3518-9280
Scopus Author ID: 57247728500

ResearcherID: ABF-2675-2020 
o.v.potylchak@udu.edu.ua

КЛАСИФІКАЦІЯ ТА ТИПОЛОГІЯ МОНЕТНИХ ЗНАХІДОК  
У НУМІЗМАТИЧНОМУ СКАРБОЗНАВСТВІ

Мета статті – висвітлення теоретичних проблем нумізматичного скарбознавства щодо класифікації 
та типології монетних знахідок. Теоретико-методологічні основи дослідження окреслені загальнонауковими 
методами формальної логіки, аналізу, синтезу, типологізації та класифікації, що застосовуються автором 
для групування різних категорій речових, монетно-речових і монетних знахідок. Для обґрунтування вибору 
класифікаційних ознак групування нумізматичних пам’яток автор використав структурно-функціональний 
метод історичної науки та історико-порівняльний метод, а також спеціальні нумізматичні методи. Науко-
ва новизна. На тлі аналізу існуючого нумізматичного наративу запропоновано та теоретично обґрунтова-
но авторську типологію та класифікацію речових, монетно-речових і монетних знахідок. Висновки. Сучас-
ний стан скарбознавчих досліджень у нумізматиці актуалізує теоретичні проблеми, пов’язані з розробкою 
типології монетних знахідок та класифікаційних схем нумізматичних джерел – знайдених одиничних монет 
та їхніх локальних груп, монетних комплексів і скарбів. Знахідки поодиноких монет і скарбів, попри їх 
типологічно-видову різноманітність, мають універсальний характер визначений природою їх походження. За 
такої різноманітності нумізматичних пам’яток успіх їх вивчення напряму залежить від рівня диференціації 
та систематизації цього джерельного матеріалу. Попри запропоновані археологами, істориками і нумізматами 
різноманітні підходи до групування монетних знахідок і скарбів та різновдалі спроби їх класифікації, наразі 
це завдання залишається серед актуальних у теорії нумізматики. На нашу думку, цілком виправданим є поділ 
усієї сукупності скарбів і монетних знахідок на три типологічні групи: речові, монетно-речові та монетні. 
Причому предметом нумізматичного скарбознавства є не лише монетно-речові та монетні скарби, але й дея-
ка частина речових скарбів так званих товаро-грошей – предметів, що в різні історичні періоди та в різних 
обставинах виконували на ринку функцію еквіваленту вартості товарів. Базовою класифікаційною ознакою 
групування монетних знахідок вважаємо природу виникнення скарбів. Наразі йдеться про сутнісний зміст 
процесів, що спричинили сам факт тезаврування грошей та їх випадіння в скарби. У цьому зв’язку всі відо-
мі монетні знахідки ми поділяємо на три типи: 1) знахідки економічного походження; 2) культові знахідки;  
3) знахідки надзвичайних обставин. За критерієм кількості монет і предметів присутніх у знахідках, речові 
знахідки поділяємо на три види: одиничні знахідки, речові комплекси та речові скарби. Серед монетно-речо-
вих знахідок виділяємо монетно-речові комплекси та монетно-речові скарби. Монетні знахідки ми класифі-
куємо на чотири види – знахідки одиничних монет, монетні комплекси («гаманці»), локальні групи монет 
та скарби.

Ключові слова: одиничні монетні знахідки, монетні комплекси, локальні групи монет, класифікація, 
скарби, типологія, нумізматичне скарбознавство.



153

Potylchak Oleksandr,
Doctor of Historical Sciences, Professor,

Head of the Department of Original and Special Historical Sciences
Drahomanov Ukrainian State University

orcid.org/0000-0003-3518-9280
Scopus Author ID: 57247728500

ResearcherID: ABF-2675-2020 
o.v.potylchak@udu.edu.ua

CLASSIFICATION AND TYPOLOGY OF COIN FINDS  
IN NUMISMATIC TREASURY STUDIES

The purpose of the article is to highlight the theoretical problems of numismatic treasury studies regarding 
the classification and typology of coin finds. The theoretical and methodological foundations of the study are 
outlined by general scientific methods of formal logic, analysis, synthesis, typologization, and classification, which 
the author uses to group various categories of real, coin-real, and coin finds. To justify the choice of classification 
features for grouping numismatic monuments, the author uses the structural-functional method of historical science 
and the historical-comparative method, as well as special numismatic methods. Scientific Novelty. The author 
proposes and theoretically substantiates a typology and classification of real, coin-real, and coin finds.

Conclusions. The current state of treasury research in numismatics actualizes theoretical problems related to 
the development of a typology of coin finds and classification schemes for numismatic sources-found single coins 
and their local groups, coin complexes, and treasures. Despite their typological and species diversity, finds of single 
coins and treasures have a universal character determined by the nature of their origin. With such a variety of numismatic 
monuments, the success of their study directly depends on the level of differentiation and systematization of this source 
material. Despite various approaches proposed by archaeologists, historians, and numismatists for grouping coin finds 
and treasures and various attempts at their classification, this task remains one of the most relevant in the theory 
of numismatics. In our opinion, it is quite justified to divide the entire collection of treasures and coin finds into three 
typological groups: real, coin-real, and coin. Moreover, the subject of numismatic treasury studies is not only coin-real 
and coin treasures but also some part of the material treasures of so-called commodity money – objects that, in different 
historical periods and in different circumstances, performed the function of the equivalent of the value of goods on 
the market. We consider the nature of the emergence of treasures to be the basic classification feature for grouping coin 
finds. We are now talking about the essential content of the processes that led to the very fact of thesaurization of money 
and their falling into treasures. In this regard, we divide all known coin finds into three types: 1) finds of economic 
origin; 2) cult finds; 3) finds of extraordinary circumstances. Based on the criterion of the number of coins and objects 
present in the finds, we divide real finds into three types: single finds, real complexes, and real treasures. Among coin-
real finds, we distinguish coin-real complexes and coin-real treasures. We classify coin finds into four types: finds 
of single coins, coin complexes ("wallets"), local groups of coins, and treasures.

Key words: single coin finds, coin complexes, local groups of coins, classification, treasures, typology, 
numismatic treasury studies.

Постановка проблеми. Попри запропоно-
вані археологами, істориками і нумізматами 
різноманітні підходи до групування монет-
них знахідок і скарбів та різновдалі спроби 
їх класифікації, наразі це завдання залиша-
ється серед актуальних у теорії нумізматики 
та є однією з важливих, хоча й вочевидь недо-
оцінених за своїм науковим значенням, тео-
ретичних проблем нумізматичного скарбоз-
навства. У цьому зайвий раз пересвідчуєшся 
читаючи новітні публікації не лише початків-
ців у науці, але й відомих українських вчених-
нумізматів, які прямо ототожнюють абсолютно 
відмінні за характером виникнення категорії 

нумізматичних пам’яток – скарби та монетні 
комплекси, котрі нумізмати звично називають 
«гаманцями» (Бакалець, Курок, 2020, с. 135). 
Наразі маємо справу з простою недооцінкою 
важливості коректного визначення катего-
рії монетної знахідки. Наслідком може стати 
(хоч і не в цьому конкретному прикладі) неко-
ректність атрибуції нумізматичної пам’ятки 
та хибність висновків про характер участі її 
монет у грошовому обігу, процесах тезаврації 
тощо. Як можемо пересвідчитись із наведеного 
прикладу, сучасний стан скарбознавчих дослі-
джень у нумізматиці актуалізує теоретичні 
проблеми, пов’язані з розробкою типології 



154

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

монетних знахідок та класифікаційних схем 
нумізматичних джерел – знайдених одиничних 
монет, їхніх локальних груп, монетних комп-
лексів і скарбів. 

Аналіз останніх досліджень і публіка-
цій. Одними з перших спроби систематизу-
вати нумізматичні знахідки здійснили австрій-
ський вчений Арнольд Люшин фон Ебенгрейт 
(1841–1832) (Luschin von Ebengreuth, 1926) 
та німець Артур Зулє (1898–1974) (Schrötter, 
1930). Ці ж теоретичні проблеми нумізма-
тики пізніше порушувалися та вирішува-
лися у працях: іспанського нумізмата Феліпе 
Матеу-і-Льопіса (1901–1998) (Mateu y Llopis, 
1953), польських дослідників Ришарда Керс-
новського (1926–2006) (Kiersnowski, 1958; 
Kiersnowski, 1964) та Станіслава Табачин-
ського (1930–2020) (Tabaczyński, 1959), британ-
ського нумізмата Філіпа Грірсона (1910–2006) 
(Grierson, 1975), російських вчених Германа 
Фьодорова-Давидова (1931–2000) (Федоров-
Давыдов, 1963), Валентина Яніна (1929–2020) 
(Янин, 1956; Янин, 2009), Владислава Кропот-
кіна (1922–1993) (Кропоткин, 1961), Всеволода 
Потіна (1918–2005) (Потин, 1992), українських 
істориків і нумізматів Михайла Брайчевського 
(1924–2001) (Брайчевський, 1992) та Миколи 
Котляра  (1932–2021) (Котляр, 1974). Попри 
існуючі та апробовані у нумізматиці різні під-
ходи до групування, систематизації та класифі-
кації монетних знахідок і скарбів, це завдання 
залишається серед актуальних у теорії нумізма-
тичного скарбознавства й на сучасному етапі.

Методологія та методи дослідження окрес-
лені загальнонауковими методами формальної 
логіки, аналізу, синтезу, типологізації та класи-
фікації, що застосовуються автором для групу-
вання різних категорій речових, монетно-речо-
вих і монетних знахідок. Для обґрунтування 
вибору класифікаційних ознак групування 
окреслених нумізматичних пам’яток автор 
використав структурно-функціональний метод 
історичної науки та історико-порівняльний 
метод, а також спеціальні нумізматичні методи.

Мета дослідження полягає у висвітленні 
теоретичних проблем нумізматичного скар-
бознавства щодо класифікації та типології 
монетних знахідок. На основі аналізу акту-
ального нумізматичного наративу автор статті 
уточнює визначення поняття «скарб», пропо-
нує та теоретично обґрунтовує власну схему 

типології та класифікації речових, монетно-
речових і монетних знахідок у контексті пред-
метної сфери нумізматичного скарбознавства.

Виклад основного матеріалу дослідження. 
Протягом тривалого часу – з середини XVIII – 
до початку XX ст. – основні зусилля нумізма-
тів у систематизації об’єктів свого дослідження 
спрямовувалися виключно на впорядку-
вання монетного карбування шляхом опису 
та вивчення окремих монет, складання нумізма-
тичних таблиць і каталогів. Що стосується зна-
хідок окремих монет, їхніх комплексів і скар-
бів, то вони в кращому разі лише описувалися 
та фіксувалися топографічно. Науковій нуміз-
матиці знадобилася понад сотня років, поки 
вчені, пересвідчившись у важливості дослі-
дження не лише монет, але й їхніх комплексів 
і скарбів, не почали задумуватись над необхід-
ністю класифікації та систематизації монет-
них знахідок як цілісних пам’яток монетного 
виробництва та історії грошового обігу.

Перші спроби осмислення типології монет-
них знахідок, їх систематизації й класифікації 
археологи та нумізмати роблять на початку ХХ ст.  
Зокрема, австрійський нумізмат Арнольд 
Люшин фон Ебенгрейт (1841–1932) запропо-
нував розділяти знайдені скарби на «масові», 
зі значною кількістю примірників кількох 
типів монет, і «змішані знахідки», що склада-
лися з монет багатьох типів проте представле-
них у невеликій кількості. За складом скарбів 
дослідник розділив їх на «грошові знахідки» 
та «скарби різаного срібла», а за походжен-
ням виокремив місцеві, внутрішні, зовнішні 
та міжнародні (Luschin von Ebengreuth, 1926,  
s. 130–131). 

Німецький нумізмат Артур Зулє (1898–1974) 
виходячи з чисельності та цілісності виявле-
них монетних знахідок поділяв їх на три кате-
горії: 1) знахідки окремих одиничних монет; 
2) масові знахідки – скупчення монет, виявле-
них на порівняно невеликій площі; 3) монетні 
скарби. Услід за своїми попередниками він виді-
лив серед скарбів «внутрішні» та «зовнішні» 
(Schrötter, 1930, s. 416–418).

У 1953 р. на Міжнародному нумізматич-
ному конгресі в Парижі іспанський нумізмат 
Ф. Матеу-і-Льопіс запропонував власну схему 
класифікації монетних знахідок, поділивши 
їх на 4 категорії: скарби, знахідки культового 
характеру, поодинокі знахідки на поверхні 



155

землі та археологічні знахідки. Під скарбами, 
зокрема, вчений розумів комплекси монет різ-
ного об’єму, що стали результатом накопичення 
й тезаврації, були приховані обдумано, заздале-
гідь і втрачені в критичний момент. Знахідки 
культового характеру – це зазвичай приховані 
та втрачені пізніше храмові скарбниці, що скла-
далися з монет принесених у дар божествам 
і храмам (Mateu y Llopis, 1953).

Польський нумізмат Р. Керсновський пропо-
нував розділяти монетні знахідки на дві катего-
рії: втрати (випадково втрачені монети) та вкла-
дення (свідомо приховані скарби). Критерієм 
поділу в цьому випадку став характер/спосіб 
переходу монет зі стану активного елемента гро-
шового обігу до стану відомого на момент їх зна-
хідки. При цьому, серед монетних скарбів вче-
ний розрізняв так звані «безповоротні» (скарби 
культового характеру) та «поворотні скарби» 
(приховані з метою схоронення чи тезаврації). 
На його думку знайдені поодинокі монети також 
можуть відноситись як до групи втрачених 
(загублених) так і вкладених (безповоротних) 
скарбів (Kiersnowski, 1958, s. 182–184). Під-
даючи критиці поділ монетних скарбів на вну-
трішні та зовнішні, передусім через непевність 
критерію такого поділу в умовах середньовіч-
ного монетного ринку, Р.  Керсновський пропо-
нував розділяти скарби на первинні та вторинні. 
До первинних він відносив комплекси монет, які 
склалися в країні карбування. Вторинні скарби – 
це комплекси, які утворилися в результаті гро-
шового обігу й складалися як з монет місцевого 
карбування так і з іноземних, або ж лише з іно-
земних монет (Kiersnowski, 1964, s. 36–37).

У дискусію навколо класифікаційних крите-
ріїв групування монетних знахідок включився 
інший польський археолог і нумізмат Станіслав 
Табачинський (1930–2020). В основі його кла-
сифікації знаходиться глибинна природа пере-
ходу монет зі сфери грошового обігу в катего-
рію нумізматичної та історичної пам’ятки. Всі 
знахідки монет вчений пропонував поділити на 
дві категорії: економічні та культові. До кате-
горії економічних С. Табачинський відніс втра-
чені скарби та поодинокі втрати (знахідки на 
території поселень, «вільні знахідки»). У кате-
горії культових знахідок вчений виділив групи 
«посмертних приношень» (знахідки монет 
у похованнях) і «пожертви» (вотивні знахідки 
та скарби) (Tabaczyński, 1959).

Британський нумізмат Ф. Грірсон виділяє 
дві основні категорії монетних знахідок: випад-
кові та археологічні. У категорії випадкових 
знахідок вчений розрізняв три групи: знахідки 
поодиноких монет, нагромадження знахідок 
поодиноких монет і монетні скарби. Група 
скарбів за Ф. Грірсоном своєю чергою склада-
ється з чотирьох підгруп: 1) випадково втрачені 
скарби (до них вчений відносив, наприклад, 
загублені гаманці); 2) скарби надзвичайних 
обставин приховані в період війн, осад чи оку-
пації загарбників; вони діляться на офіційні 
скарби (міська казна, скарбниці церков, монас-
тирів) та приватні (гроші та цінності приват-
них осіб); 3) скарби-заощадження приховані 
з метою збереження; 4) безповоротні скарби – 
залишені власником без наміру їх повернення 
(закладні монети, монети в похованнях тощо) 
(Grierson, 1975).

На тлі досліджень західних вчених здобутки 
російських та українських нумізматів у царині 
загальної класифікації монетних знахідок 
і скарбів виглядають значно скромнішими. 
Приблизно на межі ХІХ–ХХ ст. бере свій поча-
ток дискусія щодо тривалості часу накопи-
чення давньоруських скарбів. Саме на основі 
цього критерію з’являється поділ на скарби 
тривалого та короткого накопичення. Тракту-
вання цих понять перетерпіло певну еволюцію. 
Зокрема, російський нумізмат Г. Фьодоров-
Давидов скарбом тривалого накопичення вва-
жав такий, що поповнювався представниками 
кількох поколінь власників протягом тривалого 
часу – десятків, і навіть сотень років. А ось час 
«короткого накопичення» міг на його думку 
обмежуватись кількома, інколи двома-трьома, 
роками (Федоров-Давыдов, 1963). Російський 
історик, археолог і нумізмат-медієвіст В. Янін 
в одній із своїх ранніх робіт, присвячених 
вивченню грошово-вагових систем домонголь-
ської Русі (1956), наголошував, що скарбами 
тривалого накопичення «слід вважати лише 
такі, весь склад яких принципово відрізняється 
від складу синхронних їм звичайних скарбів» 
(Янин, 1956, с. 63). За пізнішим визначенням 
вченого (2009) скарби короткого накопичення – 
це «моментальний фотознімок складу грошо-
вого обігу в той чи інший більш-менш точно 
датований період» (Янин, 2009, с. 73–74).

Інколи скарби систематизують залежно від 
матеріалу з якого виготовлені знайдені в них 



156

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

речі або монети. У такому разі змішаними вва-
жаються знахідки з присутніми в них виробами 
чи монетами з різних металів. Інколи крите-
рієм групування монетних знахідок є спосіб їх 
схоронення власником або тип посуду в якому 
було приховано скарб. Саме таким підходом 
керувався російський археолог Владислав Кро-
поткін (1922–1993), виокремлюючи у своєму 
дослідженні скарбів римських монет на тери-
торії тодішнього СРСР знахідки золотих, сріб-
них, мідних монет, змішані скарби, а також 
скарби схоронені в глиняних горщиках, посу-
динах, глечиках; у бронзових «вазах» і посу-
динах; у срібних посудинах; загорнуті в ткану 
чи шкіру (Кропоткин, 1961, с. 11, 14). Запропо-
нований вченим принцип групування монетних 
знахідок певного історичного періоду має воче-
видь прикладний характер та відображає ско-
ріше предметну сферу археології.

Власну класифікацію монетних знахідок 
у 1992 р. опублікував російський нумізмат 
В. Потін. Погодившись з С. Табачинським щодо 
поділу знахідок монет на категорії економічних 
і культових, дослідник запропонував і третю 
категорію – етнографічні знахідки. До цієї кате-
горії вчений відніс монети-прикраси, які, зняті 
з моніст, могли знову потрапити в обіг, а піз-
ніше відкластися у скарби. Кожну з трьох кате-
горій монетних знахідок вчений поділив на два 
різновиди: скарби та «вільні знахідки» (пооди-
нокі знахідки).

Скарби економічної категорії за класифіка-
цією В. Потіна поділяються на скарби корот-
кого (яких більшість) і тривалого накопичення. 
Так звані «первинні скарби» нумізмат відно-
сить саме до скарбів короткого накопичення. 
«Вільні знахідки» економічного характеру – це 
монети знайдені в культурних шарах поселень. 
«Випадкові знахідки» – монети виявлені на 
поверхні землі, на думку вченого можуть бути 
названі такими лише умовно, оскільки у біль-
шості випадків вони опинилися на поверхні 
землі в результаті впливу природи чи людини. 

Скарби культової категорії В. Потін також 
поділяє на групи короткого та тривалого нако-
пичення. У цьому випадку культовим скарбом 
тривалого накопичення є, наприклад, знахідки 
на жертовних місцях чи вотивні храмові скарби, 
а скарбом короткого накопичення – групи монет 
в похованнях чи «закладні» монети храмів 
і будинків. «Вільні знахідки» цієї категорії – це 

монети, якими було «сплачено» за потрапляння 
померлого в інший світ («обол мертвих»), або ж 
приховані в момент закладання будівель пооди-
нокі монети.

Виокремлюючи категорію етнографічних 
знахідок В. Потін виділяє серед них групу речо-
вих скарбів з монетами-прикрасами та «вільні 
знахідки» – прикраси у вигляді імітацій монет із 
поховань і культурного шару поселень (Потин, 
1992, с. 176–178).

Аналіз структури монетних знахідок у кра-
їнах світу протягом другої половини ХХ ст. 
привів В. Потіна до переконання в доцільності 
виділення їх четвертої категорії – скарбів заги-
блих (затонулих) кораблів. Ці знахідки вчений 
класифікує на три групи: 1) монети – особисті 
гроші членів команди або пасажирів; 2) кора-
бельні скарбниці; 3) скарби піратських кораблів 
(Потин, 1992, с. 178–179).

Опублікована В. Потіним схема класифікації 
монетних знахідок не бездоганна. Якщо вихо-
дити з критерію запропонованого самим вче-
ним, а саме – природи формування монетних 
скарбів, то виділення серед них етнографічних 
знахідок і скарбів загиблих кораблів, як базових 
категорій, викликає обґрунтовані сумніви.

По-перше, попри свою естетичну функцію 
моністи, дукачі, окремі монети з «вушком» чи 
отворами для носіння в якості прикраси потра-
пляли в землю чи стіну будинку, тобто ставали 
скарбом, не тому, що були предметами задо-
волення культурно-естетичних потреб (хоча 
не можемо виключати й таких прецедентів). 
Спостереження за складом скарбів, зокрема на 
теренах України, дозволяють стверджувати, що 
в більшості випадків тезаврація таких предме-
тів відбувалася через усвідомлення власниками 
передусім їх матеріальної цінності як носіїв 
певної вартості, що вимірювалась у грошах. 
А саме грошима більшість монет-прикрас, 
окрім хіба-що дукачів-імітацій, і були в сво-
єму утилітарному минулому. Тобто, глибинна 
причина появи таких скарбів та окремих знахі-
док аж ніяк не «етнографічна», а знову ж таки 
криється в економіці. Звісно ж, ми не можемо 
заперечувати, що якась частина монет-прикрас 
приховувалася їх власниками саме через усві-
домлення естетичної цінності цих предметів, 
однак у загальній масі таких знахідок їх дуже 
небагато, а тому на статус такої класифікацій-
ної поділки як «тип» етнографічні знахідки «не 



157

дотягують», та й відносяться вони назагал до 
речових скарбів.

По-друге, не менш обґрунтовані сумніви 
викликає виділення в окрему категорію монет-
них знахідок скарбів загиблих кораблів. Прак-
тично всі такі скарби є результатом надзвичай-
них ситуацій чи непереборних обставин у яких 
опинилися судна з їх екіпажами та внаслідок 
яких ці цінності опинилися на морському дні. 
Такими ж надзвичайними обставинами були 
піратські напади та пограбування кораблів 
і суден, наслідком яких стало формування пірат-
ських скарбів. Більше того, за природою свого 
походження піратські скарби нічим не відрізня-
ються від скарбів прихованих розбійниками чи 
злодіями на суходолі, а відтак подібні монетно-
речові чи монетні знахідки типологічно скоріше 
належать до скарбів надзвичайних обставин.

З розвитком теорії та методики дослідження 
монетних скарбів змінилося й розуміння сут-
ності скарбів короткого й тривалого накопи-
чення. У кінці ХХ ст. в пострадянських країнах 
утвердилося розуміння скарбу короткого нако-
пичення як такого, що за своїм складом відби-
ває один з обмежених у часі періодів грошового 
обігу певної території чи держави. Скарбом три-
валого накопичення наразі називають єдиний 
і цілісний нумізматичний комплекс, що склада-
ється з монет двох і більше періодів грошового 
обігу. В українській археології та нумізматиці 
вже доволі давно утвердився підхід за яким 
скарби поділяють на речові, змішані (монетно-
речові) та монетні (Брайчевський, 1992; Кот-
ляр, 1971; Котляр, 1974). Із когорти сучасних 
українських вчених-нумізматів у тій чи іншій 
мірі проблеми класифікації монетних знахі-
док порушували в своїх дисертаційних працях 
Олексій Бакалець та Валерій Нечитайло. Пер-
ший традиційно виокремлює «скарби трива-
лого та короткочасного зберігання» (виділення 
наше – О. П.) (Бакалець, 2012, с. 21). В. Нечи-
тайло серед категорій нумізматичних джерел 
свого дослідження називає монети, монетні 
і монетно-речові скарби, відносить до «специ-
фічного виду скарбів заховані колишніми влас-
никами прикраси, виконані із монет», а також 
ототожнює поняття скарбу і скарбового комп-
лексу (Нечитайло, 2018, с. 33–34).

Наведені вище приклади систематизації 
монетних знахідок зауважують кілька очевид-
них речей. Найперше, знахідки поодиноких 

монет, монетних комплексів і скарбів, попри 
всю їх типологічно-видову різноманітність, 
мають універсальний характер визначений при-
родою їх походження. За такої різноманітності 
нумізматичних пам’яток успіх їх вивчення 
напряму залежить від рівня диференціації 
та систематизації цього джерельного матеріалу. 
Відтак значення досліджень у царині класифіка-
ції монетних знахідок є важливим не лише для 
розвитку теорії скарбознавства, але й для при-
кладного вивчення скарбів і комплексів монет. 
Попри запропоновані археологами, істориками 
і нумізматами різноманітні підходи до групу-
вання монетних знахідок і скарбів та різновдалі 
спроби їх класифікації наразі це завдання зали-
шається серед актуальних у теорії нумізматики.

Систематизація монетних знахідок як істо-
ричних джерел об’єктивно зумовлюється двома 
головними функціями нумізматичного скар-
бознавства – евристичною та аналітичною 
(Потильчак, 2023, с. 231). Якщо розглядати 
джерельну базу нумізматичного скарбознав-
ства як певну систему носіїв інформації, як 
сукупність специфічних об’єктів пізнання, то 
необхідність групування та поділу цих об’єктів 
на типи, види і різновиди стає очевидною. 

Ключовою проблемою, що постає перед 
дослідником на цьому шляху є вибір критерію 
систематизації та побудова на цій основі кла-
сифікаційної схеми. Як ми вже пересвідчились 
у випадку з монетними знахідками критеріїв їх 
систематизації може бути кілька: від найоче-
видніших (набір знайдених предметів, монет-
ний метал, структура та склад, спосіб і форма 
схоронення чи виявлення знахідок, чисельність 
монет у них) до аналітично складніших згру-
пувань (за характером чи способом переходу 
з доджерельного стану в стан історичного дже-
рела; за природою виникнення скарбів).

На нашу думку, цілком виправданим є поділ 
усієї сукупності скарбів і монетних знахідок на 
три типологічні групи: речові, монетно-речові 
та монетні. Причому предметом нумізматич-
ного скарбознавства є не лише монетно-речові 
та монетні скарби, але й деяка частина речових 
скарбів так званих товаро-грошей – предметів, 
що в різні історичні періоди та в різних обста-
винах виконували на ринку функцію еквіва-
ленту вартості товарів. 

Та обставина що різного роду монетні зна-
хідки є відображенням і сутнісним породженням 



158

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

багатьох історичних, економічних, соціальних 
і культурних процесів, схиляє нас до вибору 
в якості базової класифікаційної ознаки їх групу-
вання природу виникнення скарбів. Наразі йдеться 
про сутнісний зміст процесів, що спричинили 
сам факт тезаврування грошей та їх випадіння 
в скарби. У цьому зв’язку всі відомі монетні 
знахідки ми поділяємо на три типи: 1) знахідки 
економічного походження; 2) культові знахідки; 
3) знахідки надзвичайних обставин.

За критерієм кількості монет і предметів 
присутніх в знахідках, речові знахідки ми поді-
ляємо на три види: одиничні знахідки, речові 
комплекси та речові скарби; монетно-речові 
знахідки поділяється на два види: монетно-
речові комплекси та монетно-речові скарби. 
Що стосується суто монетних знахідок, то їх 
ми класифікуємо на чотири види – знахідки оди-
ничних монет, монетні комплекси («гаманці»), 
локальні групи монет та скарби.

За іншими критеріями два останні види монет-
них знахідок поділяються на кілька різновидів. 
Зокрема, за критерієм тривалості накопичення 
серед знахідок розрізняють скарби короткого чи 
тривалого накопичення. За складом монетних 
знахідок (набором монет) виокремлюємо: одно-
рідні (такі, що складаються з монет однієї дер-
жави чи монетного ринку) та змішані (комплекси, 
локальні групи монет та скарби, що містять 
монети різних держав і монетних ринків).

Група речових знахідок. Речові знахідки, 
які можна розглядати як предмет дослідження 
нумізматичного скарбознавства – це знахідки 
економічного походження, що ілюструють про-
цеси виникнення та розвитку відносин обміну 
і торгівлі передусім у їх домонетній, товаро-
грошовій формі. В Україні такі знахідки відомі 
в широкому хронологічному діапазоні від ене-
оліту до середньовіччя. Прикладом раннього 
товаро-грошового скарбу може бути скарб кре-
меневих заготовок знайдений в 1930 році у селі 
Шистів на Волині. Скарб складався з кіль-
кох десятків виготовлених з місцевого напів-
прозорого димчастого кременю добре обро-
блених ножів-пластин довжиною 20–22 см,  
щільно вкладених вертикально в глиняний 
горщик культури лінійчатого посуду, що дату-
ється серединою ІІІ тис. до Р. Х. (Кучинко М., 
Кучинко З., 2007, с. 19). Подібним є скарб 
кременевих пластин трипільської культури  
IV тис. до Р. Х. з Середнього Подніпров’я. 
У  глиняному горщику археологи виявили  
150 пластин волинського кременю, видобутих 
за сотні кілометрів від берегів Дніпра (Дми-
тренко, Відейко, 2019, с. 3). Склад і характер 
схоронення скарбів свідчать на користь того, 
що подібні вироби з кременю могли викону-
вати функцію товаро-грошей та є різновидом 
речових комплексів і скарбів короткого нако-
пичення.

Таблиця 1
Класифікація скарбів і монетних знахідок*

Класифікаційні
категорії Скарби і монетні знахідки

Групи Речові Монетно-речові Монетні

Типи

Зн
ах

ід
ки

 е
ко

но
мі

чн
ог

о 
по

хо
дж

ен
ня

Ку
ль

то
ві

 зн
ах

ід
ки

Зн
ах

ід
ки

 н
ад

зв
ич

ай
ни

х 
об

ст
ав

ин

Зн
ах

ід
ки

 е
ко

но
мі

чн
ог

о 
по

хо
дж

ен
ня

Ку
ль

то
ві

 зн
ах

ід
ки

Зн
ах

ід
ки

 н
ад

зв
ич

ай
ни

х 
об

ст
ав

ин

Зн
ах

ід
ки

 е
ко

но
мі

чн
ог

о 
по

хо
дж

ен
ня

Ку
ль

то
ві

 зн
ах

ід
ки

Зн
ах

ід
ки

 н
ад

зв
ич

ай
ни

х 
об

ст
ав

ин

Види

Одиничні знахідки

Монетно-речові комплекси 

Одиничні знахідки

Комплекси речей
Комплекси монет

Локальні групи (скупчення) 
монет

Речові скарби Монетно-речові скарби Монетні скарби

Різновиди
Знахідки короткого/тривалого накопичення

Однорідні/змішані
*Примітка. Авторська класифікація.



159

Значно частіше скарби товаро-грошей (зна-
ряддя праці, зброя, зливки металу) зустріча-
ються на території України у періоди міді-
бронзи. Типовими для раннього залізного віку 
та давньоруського періоду є речові скарби, що 
складаються з коштовностей, прикрас і ювелір-
них виробів, які також часто правили за гроші. 
Деяка частина таких знахідок, особливо числен-
них за кількістю та різноманітних за складом 
предметів, являють собою скарби тривалого 
накопичення, адже складалися представниками 
кількох поколінь членів однієї родини. Інша час-
тина, переважно нечисленних за кількістю речей 
знахідок – це скарби короткого накопичення.

Важливим у групі речових пам’яток є тип 
культових знахідок. Серед них: знайдені випад-
ково чи в результаті археологічних досліджень 
речі поховального інвентаря, зокрема й коштов-
ності; храмові пожертви у вигляді коштовних 
речей та ювелірних виробів (комплекси та скарби 
вотивного характеру); речові скарби і скарбниці 
жертовників, святилищ, храмів тощо. Всесвіт-
ньо відомим став знайдений у 1912 р. неподалік 
Полтави Малоперещепинський скарб, що скла-
дався з золотих і срібних виробів візантійського, 
іранського, аварського та «варварського» похо-
дження (посуду, предметів особистого вбрання, 
кінського спорядження, зброї та захисних обла-
дунків, а також залишків коштовного оздоблення 
поховального саркофагу) загальною вагою понад 
70 кг. На думку більшості дослідників унікаль-
ної, найбільшої в Європі, знахідки – малопере-
щепинський комплекс – це залишки поховальної 
камери та інвентар якогось ханського чи цар-
ського поховання VII  ст. Популярною є версія 
про належність скарбу похованню одного з ханів 
Великої Болгарії Кубрата. За іншими версіями 
скарб належав якомусь з володарів Хазарії, або 
слов’янському князю (Приймак, Супруненко, 
2005, с. 8–17). Попри наявність у Малопереще-
пинському скарбі золотих візантійських солідів – 
усі вони мають отвори та «вушка» для підвішу-
вання, а частина навіть з’єднані золотим дротом 
у намисто. Ця обставина свідчить про виразно 
речовий характер поховального комплексу.

У тій самій групі речових джерел доволі 
численним є тип знахідок надзвичайних обста-
вин. Це речі (найчастіше, предмети ювелірного 
мистецтва, прикраси та коштовності), що при-
ховувались власниками в критичні часи небез-
пек, війн, ворожих набігів і облог. Прикладом 

речового скарбу надзвичайних обставин 
ранньослов’янського періоду є Мартинівський 
скарб, знайдений на Черкащині у 1907 р. і дато-
ваний останньою чвертю VII ст. З його складу 
відомо близько 120 срібних ювелірних виро-
бів, деталей обладунків і зброї. Найімовірніше, 
що речі скарбу – це військові трофеї, які нале-
жали якомусь антському дружиннику та були 
закопані під час воєн з хозарами (Приходнюк, 
2009, с. 531). Широко відомими є речові скарби 
часів монгольського завоювання. Наприклад, 
тільки на невеликому городищі Родня, поблизу 
сучасного Канева, археологами було виявлено 
кілька скарбів золотих і срібних ювелірних 
виробів, а ось на території середньовічного 
Києва таких скарбів знайдено майже півсотні 
(Корзухина, 1954, с. 105–126).

Іншу частину знахідок надзвичайних обста-
вин становлять речові комплекси та скарби 
виявлені на облавку затонулих кораблів і суден, 
а також коштовні речі схоронені піратами, роз-
бійниками чи злодіями.

Група монетно-речових знахідок. Досить 
поширеними у давніх слов'ян і Київській 
Русі були монетно-речові скарби. Серед них 
зустрічаються як «типові», що складаються 
з коштовних речей у комплексі з арабськими, 
іранськими чи візантійськими монетами, так 
і не зовсім типові тезаврації. Один з таких скар-
бів було знайдено у 1949 р. в околицях села 
Харівка Сумської області. Окрім золотих і сріб-
них ювелірних виробів VII–VIII ст. у скарбі зна-
ходилося 110 морських мушель cypraea moneta, 
які в ті часи правили за гроші (Брайчевський, 
1992, с. 34–35).

Типовою монетно-речовою тезаврацією Х ст.,  
є скарб знайдений археологами на городищі 
давньоруського Звеничева в Чернігівській 
області. Складався він із 143-х арабських 
куфічних дірхемів, срібної гривни та кіль-
кох цілих і зламаних срібних браслетів (Кова-
ленко, Фомин, Шекун, 1992, с. 65–66). Стан 
срібних речей з цього скарбу, більшість яких 
були поламані, не залишає сумнівів у його гро-
шовому характері. Ще один приклад. У травні 
2017 р. в лісовому масиві поблизу хутора 
Кобеляки Звенигородського району Черкась-
кої області було знайдено монетно-речовий 
скарб. У невеликому сіро-коричневому гли-
няному горщику витягнутої форми містилося  
74 куфічних аббасидських дірхеми та дві шийні 



160

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

гривні, виготовлені з чотиригранного срібного 
дроту. Скарб датовано першою половиною  
ІХ ст. (Лемберг, Шостопал, 2020, с. 58–69). 

Наймасовішою групою є монетні знахідки, 
тобто такі, що складаються з одних лише монет. 
Типологічно монетні знахідки поділяються на: 
знахідки економічного походження, культові 
знахідки та знахідки надзвичайних обставин. 
Всередині кожного типу археологи й нуміз-
мати виокремлюють види знахідок: загублені 
та приховані поодинокі монети; монетні комп-
лекси (загублені «гаманці»); групи (скупчення) 
окремих монет; монетні скарби. Останні також 
поділяються на різновиди: скарби короткого 
та тривалого накопичення.

Природньо, що у групі монетних знахі-
док превалюють саме знахідки економічного 
характеру. Вони різноманітні й численні. Серед 
них значно переважають знахідки поодино-
ких монет, загублених їх власниками в період 
активного використання в грошовому обігу. 
Такі «тезаврації випадку» зберігають своє зна-
чення для нумізматичної науки та історії гро-
шового обігу лише за умови їх чіткої прив’язки 
до місця виявлення (Орлик, 2017, с. 37–74; 
Орлик, 2020, с. 5–13; Орлик, 2021, с. 5–44; 
Орлик, 2022, с. 5–44; Кулєшов, 2020, с. 70–81; 
Мірошніченко, 2022, с. 46–70; Потильчак, 
2020, с. 89–103.). Другим за частотою виявлення 
видом монетних знахідок є монетні комплекси 
(їх археологи та нумізмати часто умовно нази-
вають «гаманцями» чи «кошелями»). Головним 
критерієм монетного комплексу є його ціліс-
ність, що виявляється в факті збереження усіх 
монет комплексу для нумізматичного дослі-
дження. Як нумізматична пам’ятка «гаманець» 
може стати ілюстрацією грошового обігу на 
певному хронологічному відрізку, який зазви-
чай збігається з часом його втрати власником.

Прикладом такого типового «гаманця» може 
бути описаний нами в одній з попередніх публі-
кацій комплекс монет XVII ст. з Литвинівки 
Вишгородського району на Київщині. Понад 
два десятки його білонних і мідних монет були 
емітовані в Речі Посполитій, Пруссії, балтій-
ських провінціях Швеції та в Баварії в 1610-х – 
1660-х рр. За складом монет (подвійний дена-
рій, соліди, подвійний крейцер) – це типовий 
для грошового обігу Правобережної Київщини 
другої половини XVII ст. комплекс дрібних 
номіналів (Потильчак, 2017, с. 108–121).

Інший характерний приклад демонструє зна-
хідка 2012 р. у Кримському передгір’ї монет-
ного комплексу з 44-х срібних османських 
акче попередньо датованих другою половиною 
60 – початком 70-х рр. XV ст. та карбованих 
султанами Мурадом ІІ (1421–1444, 1446–1451) 
та Мехмедом ІІ (1444–1446, 1451–1481). Біль-
шість монет зі складу комплексу (37) було 
емітовано на Румелійських монетних дворах – 
Едірне, Новарі та Серезі. Знайдений комплекс 
інтерпретовано як свідчення збільшення надхо-
дження османських монет до Криму внаслідок 
захоплення турками найбільших комерційних 
центрів Південного Причорномор’я (Романке-
вич, Янов, 2019, с. 77–79).

Групи монет – це скупчення окремих монет 
на певній, як правило обмеженій площею, 
території. Групи монетних знахідок найчастіше 
є результатом систематичних археологічних 
досліджень і походять зазвичай з одного куль-
турного шару (чи кількох різних культурних 
шарів) давніх поселень і городищ. Кількість, 
різноманітність і частота виявлення таких 
знахідок може свідчити про характер архе-
ологічної пам’ятки, активність і тривалість 
економічного життя, торгівельно-економічні 
зв’язки регіону. Наприклад, такою локальною 
групою монет є комплекс російських мідних 
монет XVIII ст. з Трушків на Білоцерківщині, 
введений до наукового обігу автором в одному 
з випусків Українського нумізматичного щоріч-
ника (Потильчак, 2019, с. 119–131). Іншим 
прикладом дослідження такої локальної групи 
нумізматичних пам’яток є описаний Андрієм 
Бойком-Гагаріним та Володимиром Мойже-
сом комплекс монетних знахідок із розкопок 
церкви на території Ужгородського замку, що 
проводились закарпатськими археологами 
у 2018–2019 та 2023 рр. (Бойко-Гагарін, Мой-
зес, 2023, с. 89–123).

До найчисельніших і найрізноманітніших 
за складом монетних знахідок економічного 
походження належать скарби монет. Серед них 
розрізняють тезаврації короткого й тривалого 
накопичення. Скарб короткого накопичення, 
як правило, за своїм складом відбиває один 
з періодів грошового обігу певного монетного 
ринку, а скарби тривалого накопичення міс-
тять у собі монети кількох тривалих за часом 
періодів грошового обігу. Прикладом типо-
вого скарбу короткого накопичення може бути 



161

описаний Олександром Надвірняком та Оле-
гом Погорільцем «комплекс» із 44-х римських 
антонініанів та їх фрагментів з околиць хутора 
Балакирі Ярмолинецького району Хмель-
ницької області. Монети від імені Гордіана III 
(238–244 рр.), Філіпа І Араба (244–249  рр.), 
Траяна Деція (249–251  рр.), Требоніана Гала 
(251–253 рр.) та його сина-співправителя 
Волузіана (251–253 рр.) було викарбовано 
в Римі та Антіохії. Цей комплекс монет з Пів-
денного Побужжя став першим топографічно 
зафіксованим та науково атрибутованим депо-
зитом антонініанів у Лісостеповій зоні Пів-
денно-Східної Європи (Надвірняк, Погорілець, 
2021, с. 148–173).

Сенсацією у вітчизняній нумізматиці стала 
знахідка в серпні 2020 р. в лісі поблизу селища 
Городниця на Житомирщині скарбу з 38-ми дав-
ньоруських срібляників кінця Х – початку ХІ ст. 
карбування Володимира Святославича та Свя-
тополка Ярополковича (Алфьоров, Петраускас, 
2021, с. 259–268). За усіма ознаками ця тезавра-
ція – скарб короткого накопичення.

Прикладом тезаврації тривалого накопи-
чення є найбільший у Східній Європі Києво-
Печерський скарб 1898 р., знайдений під 
час ремонту на другому поверсі Успенського 
собору в приділах Антонія і Феодосія. В ніші 
однієї зі стін робітники виявили дерев’яний 
кадуб і чотири великі олов’яні посудини. 
Загалом скарб налічував 16,079 унікальних 
і рідкісних монет, медалей і жетонів. Із них:  
6,184 золоті монети вагою 27,43 кг, та 9,895 сріб-
них, які важили 273,44 кг. Серед інших речей 
у скарбі була унікальна медаль Василя Ост-
розького, монета в десять дукатів, викарбувана 
польським королем Сигізмундом III у 1621 р. на 
честь перемоги під Хотином, а також римський 
золотий медальйон Констанція ІІ (337–361 рр.). 
Монети і медалі скарбу охоплювали період 
у півтора століття – з середини XVI – до початку 
XVIII ст. Наймолодша монета датована 1702 р. 
Склад і характер скарбу не залишає сумнівів 
у тому, що в 1898  р. було випадково відкрито 
монастирську казну, приховану ченцями від 
конфіскації царським урядом Петра І імовірно 
ще у 1717 р. (Потин, 2000, с. 30–33). 

Нарешті, знахідки культового характеру 
в групі монетних у значній кількості представ-
лені «закладними» монетами з фундаментів 
і підмурівків будівель, поодинокими монетами 

чи групами монет із поховань (т. з. «обол мерт-
вих»), а також вотивними скарбами монет (лат. 
votivus – присвячений богам), виявленими на 
території жертовників, святилищ чи храмів. 
Наприклад, нерідкими в могилах ольвійського 
некрополя VI–IV ст. до Р.Х. є «оболи Харона» 
у вигляді монет-дельфінів (Карышковский, 
1988, с. 35). Археологічні дослідження похо-
вань дохристиянського часу на місці Десятинної 
церкви у Києві засвідчили присутність у бага-
тьох могилах арабських і візантійських монет 
та їхніх наслідувань (Равдина, 1988, с. 72–74).

Прикладом монетних скарбів надзвичайних 
обставин можуть бути нерідкі тезаврації оль-
війських оболів – «борисфенів» на території 
Правобережної хори Ольвії. На думку Миколи 
Ніколаєва, ці скарби стали наслідком агре-
сії племен скіфо-галатів на ольвійські землі 
у середині 80-х рр. ІІІ ст. до Р.Х. та є індика-
торами загибелі цієї частини сільської околиці 
полісу (Ніколаєв, 2021, с. 75). Імовірно тезав-
рацією надзвичайних обставин є знайдений 
у 2020 р. поблизу селища Мала Копаня на Закар-
патті великий скарб із понад 4,000 дакійських 
монет-імітацій грецької тетрадрахми Філіпа ІІ 
Македонського. На думку публікатора знахідки 
Миколи Орлика, скарб міг бути частиною при-
хованої казни, або ж частиною військової здо-
бичі одного з гето-дакійських племен у період 
міжусобних воєн, що тривали в регіоні на 
рубежі нової ери (Орлик М., 2022, с. 113, 119).

Висновки. Сучасний стан скарбознавчих 
досліджень у нумізматиці наразі актуалізує тео-
ретичні проблеми пов’язані з розробкою типо-
логії монетних знахідок та класифікаційних 
схем нумізматичних джерел – знайдених оди-
ничних монет, їхніх локальних груп, монетних 
комплексів і скарбів. 

Знахідки поодиноких монет і скарбів, попри 
їх типологічно-видову різноманітність, мають 
універсальний характер визначений приро-
дою їх походження. За такої різноманітності 
нумізматичних пам’яток успіх їх вивчення 
напряму залежить від рівня диференціації 
та систематизації цього джерельного матері-
алу. Попри запропоновані археологами, істо-
риками і нумізматами різноманітні підходи 
до групування монетних знахідок і скарбів 
та різновдалі спроби їх класифікації, наразі це 
завдання залишається серед актуальних у тео-
рії нумізматики. 



162

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

На думку автора, цілком виправданим є поділ 
усієї сукупності скарбів і монетних знахідок на 
три типологічні групи: речові, монетно-речові 
та монетні. Причому предметом нумізматич-
ного скарбознавства є не лише монетно-речові 
та монетні скарби, але й деяка частина речових 
скарбів так званих товаро-грошей – предметів, 
що в різні історичні періоди та в різних обста-
винах виконували на ринку функцію еквіваленту 
вартості товарів. Базовою класифікаційною 
ознакою групування монетних знахідок вважа-
ємо природу виникнення скарбів. Наразі йдеться 
про сутнісний зміст процесів, що спричинили 
сам факт тезаврування грошей та їх випадіння 
в скарби. У цьому зв’язку всі відомі монетні 
знахідки ми поділяємо на три типи: 1) знахідки 
економічного походження; 2) культові знахідки; 

3) знахідки надзвичайних обставин. За крите-
рієм кількості монет і предметів присутніх у зна-
хідках, речові знахідки поділяємо на три види: 
одиничні знахідки, речові комплекси та речові 
скарби. Серед монетно-речових знахідок виді-
ляємо монетно-речові комплекси та монетно-
речові скарби. Монетні знахідки ми класифіку-
ємо на чотири види – знахідки одиничних монет, 
монетні комплекси («гаманці»), локальні групи 
монет і скарби. 

Насамкінець наголосимо, що порушені 
в статті теоретичні проблеми типології та кла-
сифікації речових, монетно-речових і монет-
них знахідок далеко не вичерпуються її зміс-
том та залишаються відкритими для подальшої 
теоретичної розробки та практичної апробації 
у скарбознавчих дослідженнях.

Список використаних джерел:
Алфьоров O., Петраускас, A. (2021). Городницький скарб: срібники Володимира Святославича. Український 

нумізматичний щорічник. (5), 259–268. https://doi.org/10.31470/2616-6275-2021-5-259-268
Бакалець O. A. (2012). Скарби монет як джерело вивчення грошового обігу Гетьманщини (1648–1781 рр.). 

Київ: ВД «Стилос». 336 с.
Бакалець O., Курок O. (2020). Скарб московських та шведських монет середини XVII ст. із с. Войнашівка 

Барського району Вінницької області. Вісник Черкаського університету. Серія «Історичні науки». (1), 135–144. 
https://doi.org/10.31651/2076-5908-2020-1-135-144

Бойко-Гагарін А., Мойзес В. (2023). Нумізматичні знахідки з розкопок церкви на території Ужго-
родського замку за 2018, 2019 та 2023 роки. Український нумізматичний щорічник. (7), 89–123.  
https://doi.org/10.31470/2616-6275-2023-7-89-123

Брайчевський М. Ю. (1992). Скарби знайдені і незнайдені. Kиїв: Наукова думка, 88 с.
Дмитренко В. В., Відейко М. Ю. (2019). Історія грошей. Харків: Фоліо. 123 с.
Карышковский П. О. (1988). Монеты Ольвии. Очерк денежного обращения Северо-Западного Причерноморья 

в античную эпоху. Kиев: Наукова думка. 166 с.
Коваленко В. П., Фомин А. В., Шекун А. В. (1992). Давньоруський Звеничев і скарб арабських дірхемів. Архе-

ологія. (1), 65–66.
Корзухина Г. Ф. (1954). Русские клады IX-XIII веков. Москва-Ленинград: Изд-во АН СССР. 156 с.
Котляр М. Ф. (1971). Шукачі та дослідники скарбів. Київ: Наукова думка. 148 с.
Котляр Н. Ф. (1974). Кладоискательство и нумизматика. Киев: Наукова думка. 73 с.
Кропоткин В. В. (1961). Клады римских монет на территории СССР. Москва: Изд-во АН СССР. 135 с.
Кучинко М., Кучинко З. (2007). Давні та середньовічні скарби Волині. Луцьк: Волинська книга. 172 с.
Кулєшов С. (2020). Нові знахідки скандинавських монет ІХ-ХІ століть на території України. Український 

нумізматичний щорічник. (4), 70–81. https://doi.org/10.31470/2616-6275-2020-4-70-81
Лемберг Є., Шостопал А. (2020). Монетно-речовий скарб першої половини ІХ століття з Черкаської області. 

Український нумізматичний щорічник. (4), 58–69. https://doi.org/10.31470/2616-6275-2020-4-58-69
Мірошніченко Д. (2022). Знахідки давньогрецьких монет у Білозерському районі Херсонської області. Україн-

ський нумізматичний щорічник. (6), 46–70. https://doi.org/10.31470/2616-6275-2022-6-46-70
Надвірняк О, Погорілець О. (2021). Скарб антонініанів з Південного Побужжя. Український нумізматичний 

щорічник. (5), 58–69. https://doi.org/10.31470/2616-6275-2021-5-148-173
Ніколаєв М. (2021). Тезаврація скарбів «борисфенів» на території ольвійської хори: історичний контекст. Укра-

їнський нумізматичний щорічник. (5), 59–80. https://doi.org/10.31470/2616-6275-2021-5-59-80
Нечитайло В. В. (2018). Грошовий обіг на території Гетьманщини (1648-1764). Дис. канд. іст. наук. 07.00.06. 

Кропивницький-Переяслав-Хмельницький. 250 с.
Орлик В. (2017). Топографія знахідок в Україні монет держави Тевтонського ордену в Пруссії та її Лівон-

ського відділення (зведені відомості по областям). Український нумізматичний щорічник. (1), 37–74.  
https://doi.org/10.5281/zenodo.1291728



163

Орлик В. (2020). Знахідки в басені р. Тясмину мідних монет Ольвії з Деметрою та «істрінським» варіантом 
міської емблеми. Український нумізматичний щорічник. (4), 5–17. https://doi.org/10.31470/2616-6275-2020-4-5-13

Орлик В. (2021). Знахідки античних монет I-VI ст. до н.е. в басейні річки Тясмин. Український нумізматичний 
щорічник. (5), 5–44. https://doi.org/10.31470/2616-6275-2021-5-45-58

Орлик В. (2022). Античні монети VI-I ст. до н.е. на Поділлі. Український нумізматичний щорічник. (6), 5–45. 
https://doi.org/10.31470/2616-6275-2022-6-5-45

Орлик М. (2022). Скарб кельтських монет з колишнього Виноградівського району Закарпатської області. Укра-
їнський нумізматичний щорічник. (6), 109–123. https://doi.org/10.31470/2616-6275-2022-6-109-123

Потильчак О. (2017). Знахідка монет XVII століття з Литвинівки Вишгородського району на Київщині. Україн-
ський нумізматичний щорічник. (1), 108–121. https://doi.org/10.31470/2616-6275-2017-1-108-121

Потильчак О. (2018). Мідна російська монета в грошовому обігу Правобережної України у XVIII ст. (на матері-
алах нумізматичних знахідок 2017 року з Трушків на Білоцерківщині). Український нумізматичний щорічник. (2),  
119–131. https://doi.org/10.31470/2616-6275-2018-2-119-131

Потильчак О. (2020). Маловідомий тип наслідування дірхема з «князівським знаком» Володимира Ольгердо-
вича. Український нумізматичний щорічник. (4), 89–103. https://doi.org/10.31470/2616-6275-2020-4-89-103

Потильчак О. (2023). Скарбознавство як галузь нумізматики. Український нумізматичний щорічник. (7), 
221–246. https://doi.org/10.31470/2616-6275-2023-7-221-246

Потин В. М. (1992). Монеты. Клады. Коллекции. Очерки нумизматики. Monety. Санкт-Петербург: Искусство-
SPb.

Потин В. (2000). Сокровища монастырской казны (Киево-Печерский клад 1898 г.). Numizmatyka i falerystyka. 
(4), 30–33.

Приймак В. В., Супруненко О. В. (2005). Перещепинський «скарб». Київ-Полтава: Вид-во «АСМІ», ВТС 
«Археологія». 24 с.

Приходнюк О. М. (2009). Мартинівський скарб. У кн.: Смолій В. (гол. ред. кол.) Енциклопедія історії України. 
Київ: Наукова думка. Т. 6. С. 531.

Равдина Т. В. (1988). Погребения X-XI вв. С монетами на территории Древней Руси: Каталог. Москва: Наука. 
152 с.

Романкевич В., Янов Д. (2019). Комплекс з османськими монетами XV ст., знайдений у Криму. Український 
нумізматичний щорічник. (3), 77–87. https://doi.org/10.31470/2616-6275-2019-3-77-87

Федоров-Давыдов Г. А. (1963). Монеты рассказывают (нумизматика) (numizmatika). Москва: Изд-во АН 
СССР. 135 с.

Янин В. Л. (1956). Денежно-весовые системы русского средневековья. Домонгольский период. Moсква: Изд-во 
Московского ун-та. 204 с.

Янин В. Л. (2009). Денежно-весовые системы домонгольской Руси и очерки истории денежной системы сред-
невекового Новгорода. Москва: Языки славянских культур. 416 с.

Grierson, Ph. (1975). Numismatics. Oxford University Press. 211 p.
Kiersnowski R. (1958). O tzw. “Luznych” znaleziskach monet wczesnosredniowiecznych w Polsce. Wiadomosci 

Archeologiczne. (25-3), 182–184.
Kiersnowski R. (1964). Wstęp do numizmatyki polskiej wieków średnich. Warszawa: Panstwowe wydawnistwo 

naukowe. 236 s.
Mateu y Llopis, F. (1953). Rapport sur les trouvailles monetaires. Congres International de numismatique. Paris,  

6–11 juillet 1953. Vol. 1. Paris.
Tabaczyński S. (1959). Zagadnienie klasyfikacji wczesnośredniowiecznych znalezisk pieniądza kruszcowego w 

Polsce. Wiadomości Numizmatyczne. (3), (1–2).
Schrötter, Friedrich Freiherr von (Hrsg.). Wörterbuch der Münzkunde. Berlin; Leipzig, 1930. S. 416–418.

References:
Alfʹorov, O., Petrauskas, A. (2021). Horodnytsʹkyy skarb: sribnyky Volodymyra Svyatoslavycha 

[Horodnytsia treasure: silver coins of Volodymyr Svyatoslavych.]. Ukrainian Numismatic Annual. (5), 259–268.  
https://doi.org/10.31470/2616-6275-2021-5-259-268 [in Ukrainian].

Bakalets,ʹ O. A. (2012). Sarby monet yak dzherelo vyvchennya hroshovoho obihu Hetʹmanshchyny (1648–1781 rr.)  
[Sarbs of coins as a source of studying the monetary circulation of the Hetmanate (1648–1781)]. Kyiv: VD «Stylos». 
[in Ukrainian].

Bakaletsʹ O., Kurok O. (2020). Skarb moskovsʹkykh ta shvedsʹkykh monet seredyny XVII st. iz s. Voynashivka 
Barsʹkoho rayonu Vinnytsʹkoyi oblasti [A treasure of Moscow and Swedish coins of the mid-17th century. from the village 



164

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Voynashivka, Bar district, Vinnytsia region]. Visnyk Cherkasʹkoho universytetu. Seriya “Istorychni nauky”, (1), 135–144. 
https://doi.org/10.31651/2076-5908-2020-1-135-144 [in Ukrainian].

Boyko-Haharin A., Moyzhes V. (2023). Numizmatychni znakhidky z rozkopok tserkvy na terytoriyi 
Uzhhorodsʹkoho zamku za 2018-2019 ta 2023 roky [Numismatic finds from the excavations of the church on the 
territory of the Uzhhorod castle for the years 2018-2019 and 2023]. Ukrainian Numismatic Annual. (7), 89–123.  
https://doi.org/10.31470/2616-6275-2023-7-89-123 [in Ukrainian].

Braychevsʹkyy, M.Yu. (1992). Skarby znaydeni i neznaydeni [Treasures found and not found]. Kyiv: Naukova dumka. 
[in Ukrainian].

Dmytrenko, V. V., Videyko, M. Yu. (2019). Istoriya hroshey [The history of money]. Kharkiv: Folio. [in Ukrainian].
Fedorov-Davydov, G. A. (1963). Monety rasskazyvayut (numizmatika) [Coins tell (numismatics)]. Moskva: Izd-vo 

AN SSSR. [in Russian].
Grierson, Ph. (1975). Numismatics. Oxford University Press. [in English].
Karyshkovskiy, P. O. (1988). Monety Ol'vii. Ocherk denezhnogo obrashcheniye Severo-Zapadnogo Prichernomor'ya 

v antichnuyu epokhu [Coins of Olbia. Essay on the monetary circulation of the North-Western Black Sea region in the 
ancient era]. Kiev: Naukova dumka. [in Russian].

Kiersnowski, R. (1958). O tzw. “Luznych” znaleziskach monet wczesnosredniowiecznych w Polsce [About the 
so-called “Loose” finds of early medieval coins in Poland]. Wiadomosci Archeologiczne. (25-3), 182–184. [in Poland].

Kiersnowski, R. (1964). Wstęp do numizmatyki polskiej wieków średnich [Introduction to Polish Numismatics of the 
Middle Ages]. Warszawa: Panstwowe wydawnistwo naukowe. [in Poland].

Kovalenko, V. P., Fomyn, A. V., Shekun, A. V. (1992). Davnʹorusʹkyy Zvenychev i skarb arabsʹkykh dirkhemiv 
[Ancient Russian Zvenichev and a treasure of Arab dirhams]. Arkheolohiya. (1), 65–66. [in Ukrainian].

Korzukhina, G. F. (1954). Russkiye klady IX-XIII vekov [Russian treasures of the 9th-13th centuries]. Moskva-
Leningrad: Izd-vo Akademii nauk SSSR. [in Russian].

Kotliar, M. F. (1971). Shukachi ta doslidnyky skarbiv [Seekers and researchers of treasures]. Kyiv, Naukova dumka. 
[in Ukrainian].

Kotlyar, N. F. (1974). Kladoiskatel'stvo i numizmatika. [Treasure hunting and numismatics]. Kyiv: Naukova dumka. 
[in Russian].

Kropotkin, V. V. (1961). Klady rimskikh monet na territorii SSSR [Hoards of Roman coins on the territory of the 
USSR]. Moskva: Izd-vo AN SSSR. [in Russian].

Kuchynko, M., Kuchynko, Z. (2007). Davni ta serednʹovichni skarby Volyni [Ancient and medieval treasures of 
Volyn]. Lutsʹk: Volynsʹka knyha. [in Ukrainian].

Kuleshov, S. (2020). Novi znakhidky skandynavsʹkykh monet IX-XI stolitʹ na terytoriyi Ukrayiny [New finds of 
Scandinavian coins of the 9th-11th centuries on the territory of Ukraine]. Ukrainian Numismatic Annual. (4), 70–81. 
https://doi.org/10.31470/2616-6275-2020-4-70-81 [in Ukrainian].

Lemberh, Ye., Shostopal, A. (2020). Monetno-rechovyy skarb pershoyi polovyny IX stolittya z Cherkasʹkoyi oblasti 
[First half of the IX-th century coin-ware hoard from Cherkasy region]. Ukrainian Numismatic Annual. (4), 58–69.  
https://doi.org/10.31470/2616-6275-2020-4-58-69 [in Ukrainian].

Mateu y Llopis, F. (1953). Rapport sur les trouvailles monetaires. Congres International de numismatique. Paris,  
6–11 juillet 1953 [Rapport sur les trouvailles monetaires. International Numismatic Conference. Paris, July 6–11, 
1953]. Vol. 1. Paris. [in Spanish].

Miroshnichenko, D. (2022). Znakhidky davnʹohretsʹkykh monet u Bilozersʹkomu rayoni Khersonsʹkoyi oblasti 
[Finds of ancient Greek coins in Bilozersk district, Kherson region.]. Ukrainian Numismatic Annual. (6), 46–70.  
https://doi.org/10.31470/2616-6275-2022-6-46-70 [in Ukrainian].

Nadvirnyak, O., Pohoriletsʹ, O. (2021). Skarb antonianiv z Pivdennoho Pobuzhzhya [Hoard of the Antonians from 
Southern Pobuzhie]. Ukrainian Numismatic Annual. (5), 58–69. https://doi.org/10.31470/2616-6275-2021-5-148-173 
[in Ukrainian].

Nikolayev, M. (2021). Tezavratsiya skarbiv «borysfeniv» na terytoriyi olʹviysʹkoyi khory: istorychnyy kontekst 
[Hoarding of the treasures of the "Borysthenes" on the territory of the Olvian choir: historical context]. Ukrainian 
Numismatic Annual. (5), 59–80. https://doi.org/10.31470/2616-6275-2021-5-59-80 [in Ukrainian].

Nechytaylo, V. V. (2018). Hroshovyy obih na terytoriyi Hetʹmanshchyny (1648-1764 rr.) [Money circulation on the 
territory of the Hetmanate (1648-1764)]. (Candidates thesis). Pereyaslav-Khmelʹnytsʹkyy. [in Ukrainian].

Orlyk, V. (2017). Topohrafiya znakhidok v Ukrayini monet derzhavy Tevtonsʹkoho ordenu v Prusiyi ta yiyi Livonsʹkoho 
viddilennya (zvedeni vidomosti po oblastyam) [Topography of finds in Ukraine of coins of the state of the Teutonic 
Order in Prussia and its Livonian branch (combined information by region)]. Ukrainian Numismatic Annual. (1), 37–74.  
https://doi.org/10.5281/zenodo.1291728 [in Ukrainian].



165

Orlyk, V. (2020). Znakhidky v baseyni r. Tyasmynu midnykh monet Olʹviyi z Demetroyu ta «istriysʹkym» variantom 
misʹkoyi emblemy [Finds in the river basin A bunch of Olbia copper coins with Demeter and the "Istrian" version of the 
city emblem]. Ukrainian Numismatic Annual. (4), 5–17. https://doi.org/10.31470/2616-6275-2020-4-5-13 [in Ukrainian].

Orlyk, V. (2021). Znakhidky antychnykh monet I-VI st. do n.e. v baseyni richky Tyasmyn [Finds of ancient 
coins of the 1st-6th centuries. BC in the Tyasmin river basin]. Ukrainian Numismatic Annual. (5), 5–44.  
https://doi.org/10.31470/2616-6275-2021-5-45-58 [in Ukrainian].

Orlyk, V. (2022). Antychni monety VI-I st. do n.e. na Podilli [Ancient coins of the VI-I centuries BC on the Podilla]. 
Ukrainian Numismatic Annual. (6), 5–45. https://doi.org/10.31470/2616-6275-2022-6-5-45 [in Ukrainian].

Orlyk, M. (2022). Skarb kelʹt·sʹkykh monet z kolyshnʹoho Vynohradivsʹkoho rayonu Zakarpat·sʹkoyi oblasti [The 
hoard of celtic coins from the former Vynogradiv district of Transcarpathian region]. Ukrainian Numismatic Annual. (6), 
109–123. https://doi.org/10.31470/2616-6275-2022-6-109-123 [in Ukrainian].

Potylʹchak, O. (2017). Znakhidka monet XVII stolittya z Lytvynivky Vyshhorodsʹkoho rayonu na Kyyivshchyni [A 
set of coins of the XVII century from Lytvynivka (Vyshorod district, Kyiv region)]. Ukrainian Numismatic Annual. (1), 
108–121. https://doi.org/10.31470/2616-6275-2017-1-108-121 [in Ukrainian].

Potylʹchak, O. (2018). Midna rosiysʹka moneta v hroshovomu obihu Pravoberezhnoyi Ukrayiny u XVIII st.  
(na materialakh numizmatychnykh znakhidok 2017 roku z Trushkiv na Bilotserkivshchyni) [Copper Russian coin 
in monetary circulation of Right-Bank Ukraine in the 18th century]. Ukrainian Numismatic Annual. (2), 119–131.  
https://doi.org/10.31470/2616-6275-2018-2-119-131 [in Ukrainian].

Potylʹchak, O. V. (2020). Malovidomyy typ nasliduvannya dirkhema z «knyazivsʹkym znakom» Volodymyra 
Olʹherdovycha [The unknown type of dirhem imitation with the «knights sign» of Volodymyr Olgerdovych]. Ukrainian 
Numismatic Annual. (4), 89–103. https://doi.org/10.31470/2616-6275-2020-4-89-103

Potylʹchak, O. V. (2023). Skarboznavstvo yak haluzʹ numizmatyky [Treasure science as a branch of numismatics]. 
Ukrainian Numismatic Annual. (7), 221–246. https://doi.org/10.31470/2616-6275-2023-7-221-246 [in Ukrainian].

Potin, V. M. (1992). Monety. Klady. Kollektsii: Ocherki numizmatiki [Coins. Treasures. Collections: Essays on 
Numismatics]. Sankt Peterburg: Iskusstvo-SPb [in Russian].

Potin, V. (2000). Sokrovishcha monastyrskoy kazny (Kiyevo-Pecherskiy klad 1898 g.) [Treasures of the monastery 
treasury (Kiev-Pechersk treasure of 1898)]. Numizmatyka i falerystyka. (4), 30–33 [in Russian].

Pryymak, V. V., Suprunenko, O. B. (2005). Pereshchepynsʹkyy «skarb» [Pereshchepinsky "treasure"]. Kyiv-Poltava: 
Vyd-vo «ASMI», VTS «Arkheolohiya».

Prykhodnyuk, O. M. (2009). Martynivsʹkyy skarb [Martynov treasure]. In: Smoliy V. (Ed.) Entsyklopediya istoriyi 
Ukrayiny. Kyiv: Naukova dumka. Vol. 6, 531 [in Ukrainian].

Ravdina, T. V. (1988). Pogrebeniya X-XI vv. s monetami na teritorii Drevney Rusi: Katalog [Burials of the 10th-11th 
centuries with coins on the territory of Ancient Rus: Catalog]. Moskva: Nauka [in Russian].

Romankevych, V., Yanov, D. (2019). Kompleks z osmansʹkymy monetamy XV st., znaydenyy v Krymu [A 
complex with Ottoman coins of the 15th century, found in the Crimea]. Ukrainian Numismatic Annual. (3), 77–87.  
https://doi.org/10.31470/2616-6275-2019-3-77-87 [in Ukrainian].

Tabaczyński, S. (1959). Zagadnienie klasyfikacji wczesnośredniowiecznych znalezisk pieniądza kruszcowego w Polsce 
[The problem of classification of early medieval finds of precious metal money in Poland]. Wiadomości Numizmatyczne. 
(3), (1–2) [in Poland].

Yanin, V. L. (1956). Denezhno-vesovyye sistemy russkogo srednevekov'ya. Domongol'skiy period [Monetary and 
weight systems of the Russian Middle Ages. Pre-Mongol period]. Moskva: Izd-vo Moskovskogo universiteta. [in Russian].

Yanin, V. L. (2009). Denezhno-vesovyye sistemy domongol'skoy Rusi i ocherki istorii denezhnoy sistemy 
srednevekovogo Novgoroda [Monetary and weight systems of pre-Mongol Rus' and essays on the history of the monetary 
system of medieval Novgorod]. Moskva: Yazyki slavyanskikh kul'tur [in Russian].

Schrötter, Friedrich Freiherr von (Hrsg.). Wörterbuch der Münzkunde [Dictionary of Numismatics]. Berlin; Leipzig, 
1930. S. 416–418 [in German].



166

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

ФІЛОСОФІЯ

УДК [124.5:316:752]: 159.923.2
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.19

Бойко Анжела Іванівна,
доктор філософських наук, професор,

завідувач кафедри філософських і політичних наук
Черкаського державного технологічного університету

orcid.org/0000-0002-6414-2214
Scopus Author ID: 57217105268 

ResearcherID: S-7775-2016
a.boiko@chdtu.edu.ua

Бойко Андрій Олександрович,
кандидат філософських наук, викладач

Черкаської медичної академії
orcid.org/0009-0007-1181-5335

luni201091@gmail.com

СИСТЕМА ЦІННОСТЕЙ ЯК ФУНДАМЕНТ  
КУЛЬТУРНОЇ ІДЕНТИЧНОСТІ В СУЧАСНОМУ СУСПІЛЬСТВІ:  

ОГЛЯД ОСНОВНИХ ПРОБЛЕМ

У сучасному світі, що стрімко змінюється під впливом глобалізації, технологічного прогресу та соціаль-
них трансформацій, питання збереження культурної ідентичності набуває особливої актуальності. У статті 
розглянуто ключову роль системи цінностей у формуванні та підтримці культурної ідентичності суспільства, 
проведено аналіз її елементів, викликів сучасності та стратегій адаптації. Система цінностей являє собою 
комплекс фундаментальних принципів, переконань та ідеалів, які визначають світогляд, поведінку та жит-
тєві орієнтири як окремих індивідів, так і цілих спільнот. Вона охоплює моральні й етичні норми, традиції, 
звичаї, релігійні вірування, ставлення до ключових аспектів життя (сім’я, праця, освіта), базові уявлення 
про справедливість, свободу та рівність. Ця система формується протягом століть під впливом історичного 
досвіду, географічних умов, економічних чинників і культурних взаємодій. Культурна ідентичність, у свою 
чергу, є сукупністю характеристик, які визначають приналежність індивіда або групи до якоїсь культури. 
Вона включає мову, релігію, традиції, мистецтво й інші елементи, які разом створюють унікальний культур-
ний код. Система цінностей виступає своєрідним «скелетом» культурної ідентичності, надає їй структуру 
та зміст. У статті детально розглядаються компоненти системи цінностей і їхній вплив на формування куль-
турної ідентичності.

Проаналізовано, як ці компоненти взаємодіють і створюють унікальний культурний профіль суспільства. 
Особлива увага приділяється викликам, з якими стикаються традиційні системи цінностей у сучасному гло-
балізованому світі: культурна глобалізація через поширення глобальної масової культури може призводити 
до розмивання локальних культурних особливостей. Цифрові технології та соціальні мережі трансформу-
ють способи комунікації та формування спільнот, впливають на традиційні цінності. Зростання мобільності 
населення призводить до зіткнення різних культурних систем у межах одного суспільства. Зміни в еконо-
мічних моделях впливають на трудові цінності та соціальні структури. У статті розглянуто різні стратегії, 
які суспільства використовують для адаптації своїх систем цінностей до нових реалій, за збереження водно-
час культурної ідентичності. Селективну адаптацію як інтеграцію нових елементів, які не суперечать core 
values, з одночасним збереженням ключових традиційних цінностей. Культурний синтез через створення 
нових культурних форм, які поєднують елементи різних традицій. Свідоме звернення до історичного коріння 
та відновлення забутих культурних практик. Освіта та культурна політика: цілеспрямовані зусилля з боку 
держави та громадянського суспільства для збереження та популяризації національної культури. Відкритість 
до міжкультурного обміну за збереження власної ідентичності. Важливим аспектом, який підкреслюється 
у статті, є роль індивідуальної та колективної рефлексії у процесі адаптації системи цінностей. Здатність 



167

суспільства критично осмислювати свої цінності, відкрито обговорювати їхню релевантність і знаходити 
баланс між традицією й інновацією є ключовою для здорового розвитку культури.

У висновках статті наголошено на важливості збереження культурного розмаїття у глобальному масш-
табі. Унікальні системи цінностей різних культур розглядаються як джерело інноваційних ідей і підходів до 
вирішення глобальних проблем. Водночас підкреслюється необхідність розвитку міжкультурного діалогу 
та пошуку спільних цінностей, які могли б стати основою для глобальної етики та співпраці. У підсум-
ку стверджується, що система цінностей залишається фундаментальною основою культурної ідентичності 
навіть у світі, що швидко змінюється. Здатність суспільств адаптувати свої цінності за збереження водночас 
своєї сутності є ключовою для культурного виживання та розвитку. Розуміння динаміки цих процесів є кри-
тично важливим для політиків, освітян, культурних діячів і всіх, хто зацікавлений у збереженні багатого 
культурного спадку людства.

Ключові слова: культура, цінності, суспільство, система цінностей, ідентичність, соціальна дія, безпека.

Boiko Angela,
Doctor of Philosophical Sciences, Professor, 

Head of the Department of Philosophical and Political Sciences 
Cherkasy State Technological University

orcid.org/0000-0002-6414-2214
Scopus Author ID: 57217105268 

ResearcherID: S-7775-2016
a.boiko@chdtu.edu.ua

Boiko Andrii, 
Candidate of Philosophical Sciences, Lecturer 

Cherkasy Medical Academy
orcid.org/0009-0007-1181-5335

luni201091@gmail.com

VALUE SYSTEM AS THE FOUNDATION OF CULTURAL IDENTITY  
IN MODERN SOCIETY

In the rapidly changing modern world influenced by globalization, technological progress, and social 
transformations, the issue of preserving cultural identity becomes particularly relevant. This article examines 
the key role of the value system in forming and maintaining the cultural identity of society, analyzing its constituent 
elements, contemporary challenges, and adaptation strategies. The value system represents a complex of fundamental 
principles, beliefs, and ideals that define the worldview, behavior, and life orientations of both individuals and entire 
communities. It includes moral and ethical norms, traditions, customs, religious beliefs, attitudes towards key 
aspects of life (family, work, education), and basic concepts of justice, freedom, and equality. This system is formed 
over centuries under the influence of historical experience, geographical conditions, economic factors, and cultural 
interactions. Cultural identity, in turn, is a set of characteristics that determine the belonging of an individual or 
group to a particular culture. It includes language, religion, traditions, art, and other elements that together create 
a unique cultural code. The value system acts as a kind of “skeleton” of cultural identity, providing it with structure 
and content. The article examines in detail the components of the value system and their influence on the formation 
of cultural identity.

The article analyzes how these components interact and create a unique cultural profile of society. Special attention 
is paid to the challenges faced by traditional value systems in the modern globalized world: cultural globalization 
through the spread of global mass culture can lead to the erosion of local cultural features. Digital technologies 
and social networks are transforming ways of communication and community formation, affecting traditional values. 
The growing mobility of the population leads to the collision of different cultural systems within one society. Changes 
in economic models affect labor values and social structures. The article examines various strategies that societies use 
to adapt their value systems to new realities while preserving cultural identity. Selective adaptation as the integration 
of new elements that do not contradict core values, while preserving key traditional values. Cultural synthesis through 
the creation of new cultural forms that combine elements of different traditions. Conscious appeal to historical roots 
and restoration of forgotten cultural practices. Education and cultural policy: purposeful efforts by the state and civil 
society to preserve and promote national culture. Openness to intercultural exchange while maintaining one’s own 



168

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

identity. An important aspect emphasized in the article is the role of individual and collective reflection in the process 
of adapting the value system. The ability of society to critically comprehend its values, openly discuss their relevance, 
and find a balance between tradition and innovation is key to the healthy development of culture.

In conclusion, the article emphasizes the importance of preserving cultural diversity on a global scale. Unique 
value systems of different cultures are seen as a source of innovative ideas and approaches to solving global problems. 
At the same time, it emphasizes the need to develop intercultural dialogue and search for common values that could 
become the basis for global ethics and cooperation. In summary, the article argues that the value system remains 
the fundamental basis of cultural identity even in a rapidly changing world. The ability of societies to adapt their 
values while preserving their essence is key to cultural survival and development. Understanding the dynamics 
of these processes is critically important for politicians, educators, cultural figures, and all those interested in 
preserving the rich cultural heritage of humanity.

Key words: culture, values, society, value system, identity, social action, security.

Вступ. У контексті стрімких глобалізаційних 
процесів, технологічних змін і соціокультурних 
трансформацій дослідження системи цінностей 
як фундаменту культурної ідентичності набуває 
особливої актуальності. Ця тема перебуває на 
перетині кількох ключових аспектів сучасного 
суспільствознавства та культурології, що зумов-
лює її значущість для наукового аналізу. В умо-
вах інтенсифікації міжкультурних контактів 
та інформаційного обміну питання збереження 
та розвитку культурної ідентичності набу-
ває особливого значення. Процеси культурної 
гомогенізації та гетерогенізації створюють нові 
виклики для традиційних систем цінностей, що 
потребує глибокого наукового осмислення. Роз-
виток цифрових технологій і соціальних мереж 
змінює способи формування та трансляції 
культурних цінностей, також потребує нових 
підходів до їх вивчення. Виникнення віртуаль-
них спільнот і цифрової ідентичності ставить 
питання про їхній вплив на традиційні форми 
культурної ідентифікації. Зростання соціальної 
мобільності та міграційні процеси приводять 
до формування мультикультурних суспільств, 
де питання цінностей та ідентичності набува-
ють нового значення. Зміни у структурі сім’ї, 
ґендерних ролях і міжгенераційних відноси-
нах впливають на процеси передачі культурних 
цінностей, що потребує детального вивчення. 
Зростання популізму та націоналістичних рухів 
у багатьох країнах актуалізує питання про роль 
культурних цінностей у формуванні націо-
нальної ідентичності. Геополітичні конфлікти 
часто мають культурне підґрунтя, що підкрес-
лює важливість розуміння ціннісних систем 
різних спільнот. Глобальна економічна конку-
ренція ставить питання про роль культурних 
цінностей у формуванні конкурентних переваг 
націй і регіонів. Зміни у структурі зайнятості 

та характері праці впливають на ціннісні орі-
єнтації, особливо серед молоді, що потребує 
наукового аналізу. Необхідність переходу до 
сталого розвитку вимагає переосмислення тра-
диційних ціннісних парадигм, що створює. Роз-
виток міждисциплінарних підходів відкриває 
нові можливості для комплексного вивчення 
взаємозв’язку між системою цінностей і куль-
турною ідентичністю. Нові методи збору й ана-
лізу даних, як-от big data та машинне навчання, 
дозволяють по-новому підійти до вивчення цін-
нісних орієнтацій великих соціальних груп.

Отже, дослідження системи цінностей як 
фундаменту культурної ідентичності в сучас-
ному суспільстві є надзвичайно актуальним 
з огляду на комплексні виклики, з якими сти-
каються сучасні спільноти. Це дослідження 
має не лише теоретичне значення для розвитку 
соціальних і гуманітарних наук, але й прак-
тичну цінність для розроблення ефективних 
стратегій культурної політики, освіти та соці-
альної інтеграції. Розуміння динаміки взаємо-
дії між ціннісними системами та культурною 
ідентичністю є ключовим для прогнозування 
й управління соціокультурними процесами 
в епоху глобальних трансформацій.

Актуальність дослідження. Актуальність 
зумовлена численними культурними, соціаль-
ними та політичними трансформаціями, які 
відбуваються в умовах глобалізації, технологіч-
ного прогресу та культурної взаємодії. У сучас-
ному світі система цінностей усе частіше стає 
важливим чинником для збереження унікальної 
ідентичності суспільства та визначає поведінку 
і самовідчуття окремих людей і груп. Це дослі-
дження дозволяє зрозуміти, як культурна іден-
тичність впливає на формування стабільного 
суспільства, здатного ефективно реагувати 
на виклики сьогодення. Система цінностей 



169

є основою для міжособистісної комунікації, 
соціальної солідарності та підтримки єдності 
в суспільстві. У періоди змін, коли суспільство 
стикається з моральними, економічними чи 
політичними кризами, саме цінності визнача-
ють те, наскільки люди можуть адаптуватися, 
зберігати відчуття належності та єдності. Це 
дослідження актуальне для сучасного суспіль-
ства, оскільки воно допомагає виявити цін-
нісні орієнтири, що об’єднують різні культурні 
групи, і забезпечити їхню співпрацю та толе-
рантність.

В умовах зростання націоналістичних 
настроїв, розбіжностей між політичними гру-
пами та міжнародної поляризації система цін-
ностей визначає спільне бачення національної 
ідентичності та політичного курсу. Наприклад, 
у багатьох країнах цінності демократії, прав 
людини, поваги до культурного розмаїття 
є фундаментальними для формування грома-
дянського суспільства. Вивчення системи цін-
ностей дає можливість політикам і соціальним 
інститутам розробляти ефективні стратегії 
розвитку, орієнтовані на зміцнення соціальної 
злагоди. Глобалізація стимулює взаємопроник-
нення культур, але також несе ризик втрати 
національної самобутності. У зв’язку із цим 
система цінностей слугує важливим елементом 
збереження культурної ідентичності, оскільки 
допомагає уникнути асиміляції в умовах гло-
бального культурного обміну. Дослідження цієї 
теми допомагає визначити ключові культурні 
цінності, що підтримують національну спад-
щину та культурну унікальність, а також сприяє 
взаєморозумінню між культурами.

Цінності глибоко впливають на світогляд, 
мотивацію і психологічне благополуччя інди-
віда. В умовах змін і невизначеності система 
цінностей стає психологічною основою, що 
допомагає людям орієнтуватися у світі, робити 
вибір і зберігати почуття власної ідентичності. 
Це дослідження є актуальним для розуміння 
процесів, які забезпечують емоційне та пси-
хологічне благополуччя особистості, допома-
гають їй адаптуватися до сучасних викликів. 
Система цінностей є важливою складовою 
частиною освітнього процесу, оскільки фор-
мує світогляд і моральні орієнтири молодого 
покоління. Вивчення цінностей як основи куль-
турної ідентичності дозволяє системі освіти 
ефективніше впливати на формування всебічно 

розвинених і свідомих громадян. Це також 
сприяє розвитку критичного мислення та соці-
альної відповідальності, що є важливими якос-
тями для стійкого суспільства.

Актуальність дослідження проблеми 
ідентичності в контексті сучасних воєнних, 
міграційних і геополітичних викликів визна-
чається значним впливом цих чинників на гло-
бальне суспільство та національні спільноти. 
У зв’язку з поточними подіями у світі, як-от 
збройні конфлікти, масштабні міграційні кризи 
та зростання геополітичного протистояння, 
дослідження ідентичності стає важливим для 
глибшого розуміння процесів, що визначають 
соціальні, культурні та політичні зміни. Воєнні 
конфлікти, що продовжуються в різних регі-
онах світу, зокрема в Україні, на Близькому 
Сході, в Африці й інших зонах нестабільності, 
не лише спричиняють гуманітарні кризи, але 
і трансформують ідентичність залучених спіль-
нот. Вивчення цих процесів важливе для того, 
щоб зрозуміти, як відбувається формування 
колективної ідентичності під впливом воєнної 
агресії, як ця ідентичність може вплинути на 
стратегії відновлення суспільства після завер-
шення конфлікту.

Масові міграції, спричинені війнами, еко-
логічними кризами й економічною нерівністю, 
створюють нові реалії як для мігрантів, так 
і для суспільств, які їх приймають. Вивчення 
змін в ідентичності мігрантів допомагає зро-
зуміти їхні потреби й адаптаційні виклики. Це 
сприяє створенню гуманітарних програм і полі-
тик інтеграції, що дозволяють зберегти їхню 
культурну ідентичність і водночас інтегрува-
тися у спільноти, що приймають.

Виклад основного матеріалу. Філософ-
ське осмислення цінностей традиційно сягає 
корінням часів античності. Цінності як пред-
мет філософського дослідження є централь-
ною темою етики, аксіології та філософської 
антропології. В античній філософії цінності 
розглядалися в контексті поняття «благо». Пла-
тон, наприклад, розглядав ідею блага як вищу 
форму буття, джерело істини та краси (Платон, 
2000). Арістотель пов’язував цінності з понят-
тям «евдемонія» (процвітання, щастя), уважав, 
що найвищою цінністю є досягнення людиною 
свого призначення (Арістотель, 2002).

У сучасній філософії трактування ціннос-
тей має значне розширення смислового поля. 



170

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Зокрема, німецький філософ Макс Шелер 
розробив феноменологічну теорію цінностей 
і стверджував, що цінності є об’єктивними якос-
тями, які можна інтуїтивно осягнути (Scheler, 
1973). Жан-Поль Сартр, представник екзистен-
ціалізму, наголошував на суб’єктивності цін-
ностей, уважав, що людина сама створює свої 
цінності через вільний вибір (Sartre, 2007). Аксі-
ологія, як спеціальна філософська дисципліна, 
зосереджується на вивченні природи ціннос-
тей, їхнього місця в реальності, структури цін-
нісного світу. Н. Гартман розробив онтологічну 
теорію цінностей і розглядав їх як ідеальні сут-
ності, незалежні від суб’єкта (Hartmann, 1932). 
Філософи культури, як-от Ернст Кассірер, роз-
глядали цінності як фундаментальні елементи 
культури, що формують символічні системи, 
через які людина сприймає й інтерпретує світ 
(Cassirer, 1944). У сучасному філософському 
дискурсі тривають дебати щодо об’єктивності 
чи суб’єктивності цінностей, їхньої універсаль-
ності чи релятивності. Юрген Габермас, напри-
клад, пропонує комунікативну теорію ціннос-
тей, де вони формуються через раціональний 
діалог у суспільстві (Habermas, 1984).

У сучасному трактування цінностей значно 
розширено спектр питань – від онтологічного 
статусу цінностей до їхньої ролі у формуванні 
особистості та суспільства. Це актуалізує 
соціологічний підхід до розуміння цінностей. 
Соціологія як наука про суспільство приділяє 
значну увагу вивченню цінностей, розглядає 
їх як ключовий елемент соціальної структури 
та культури. Соціологічний підхід до розуміння 
цінностей фокусується на їхній ролі у форму-
ванні соціальних норм, поведінки та взаємодій.

Еміль Дюркгейм розглядав цінності як 
колективні уявлення, що формують основу 
соціальної солідарності. Він стверджував, що 
цінності є продуктом колективної свідомості 
і виконують функцію соціальної інтеграції 
(Durkheim, 1995).

Макс Вебер акцентував увагу на ролі ціннос-
тей для формування соціальної дії. Його кон-
цепція «ціннісно-раціональної дії» пояснює, 
як цінності впливають на вибір засобів досяг-
нення цілей у соціальній поведінці (Weber, 
1978). Талкотт Парсонс розвинув ідеї про цін-
ності в рамках своєї теорії соціальної дії. Він 
розглядав цінності як вищий рівень норматив-
ної регуляції соціальних систем, що забезпечує 

їхню стабільність та інтеграцію (Parsons, 1951). 
Роберт Мертон досліджував роль цінностей 
у контексті соціальної аномії, демонструючи, 
як розрив між культурно схваленими цілями 
та доступними засобами їх досягнення може 
призводити до девіантної поведінки (Merton, 
1968). Представники символічного інтерак-
ціонізму, зокрема Герберт Блумер, убачали 
в цінностях продукт соціальної взаємодії. Вони 
наголошували на тому, що значення цінностей 
постійно інтерпретується та переосмислюється 
у процесі соціальної комунікації (Blumer, 1969). 
Ральф Дарендорф та інші теоретики конфлікту 
вивчали цінності через аналіз соціальних 
суперечностей. Стверджувалось, що різні соці-
альні групи можуть мати різні, часом несумісні, 
ціннісні орієнтації, що призводить до соціаль-
ної напруженості та змін (Dahrendorf, 1959). 

Процеси глобалізації, культурного розмаїття 
та соціальних змін внесли свої корективи в роз-
гляд системи цінностей. Для динаміки соціаль-
них змін важливою є теорія соціальних змін. 
Рональд Інглхарт, наприклад, розробив теорію 
постматеріалістичних цінностей, яка пояснює 
зміни в ціннісних орієнтаціях суспільств у про-
цесі модернізації (Inglehart, 1997). П’єр Бурдьє 
ввів поняття «габітус», яке включає інтерналі-
зовані цінності як частину соціального та куль-
турного капіталу індивіда (Bourdieu, 1984). 

У галузі соціології тривають активні емпі-
ричні дослідження цінностей. Масштабні між-
народні проєкти, як-от World Values Survey, 
досліджують динаміку ціннісних орієнтацій 
у різних культурах і суспільствах (World Values 
Survey, 2020). 

Сучасні позиції щодо розуміння цінностей 
підкреслюють їхню соціальну природу, роль 
у формуванні соціальної структури та пове-
дінки. Цей підхід дозволяє аналізувати цінності 
на макро- та мікрорівнях соціальної реальності, 
розкривати їхнє значення для функціонування 
та розвитку суспільства.

Система цінностей, хоча часто сприймається 
як стабільна основа суспільства й індивідуаль-
ної ідентичності, насправді має динамічну при-
роду. Ця динаміка відображає здатність ціннос-
тей адаптуватися до змінних умов середовища, 
соціальних трансформацій і нових викликів. 
Так, Лев Кохлберг розглядає розвиток мораль-
них цінностей як процес адаптації до більш 
складних соціальних взаємодій (Kohlberg, 1981). 



171

Питання динаміки соціальних цінностей 
викликає до життя питання саме механізмів 
змін цінностей. І в таких механізмах є важливим 
загальновідомий чинник соціалізації. Первинна 
та вторинна соціалізація є ключовим механізмом 
передачі та модифікації цінностей між поколін-
нями. У процесі соціалізації індивід не лише 
пасивно засвоює суспільні норми та цінності, 
але й активно їх інтерпретує й адаптує до влас-
ного досвіду. Це приводить до формування уні-
кальної ціннісної системи кожної особистості, 
яка, хоч і базується на загальноприйнятих нор-
мах, має індивідуальні особливості. Зміни в сус-
пільстві неминуче приводять до трансформації 
ціннісних орієнтацій. Технологічний прогрес, 
соціальні рухи, економічні кризи та політичні 
події можуть суттєво вплинути на те, що сус-
пільство вважає важливим і цінним. Це демон-
струє динамічну природу цінностей і їхню здат-
ність адаптуватися до нових реалій.

Важливо зазначити, що вплив соціалізації 
на цінності не є єдиноспрямованим процесом. 
Індивіди, які засвоюють і переосмислюють 
суспільні цінності, також впливають на їх фор-
мування та зміну. Це створює постійний діалог 
між особистістю та суспільством, який забез-
печує еволюцію ціннісних систем і їхню відпо-
відність актуальним потребам і викликам часу.

Цінності формують основу соціальних 
норм, впливають на поведінку людей і визна-
чають пріоритети суспільства. Варто акценту-
вати увагу на колективній природі цінностей, 
адже соціальні цінності формуються та підтри-
муються групою людей, а не окремими інди-
відами. Водночас, і це представляється як 
наступний аспект, це – культурна специфіка, 
адже цінності різняться в різних культурах 
і спільнотах. Важливий аспект концептуаліза-
ції торкається проблеми історичної динаміки, 
оскільки соціальні цінності мають здатність 
змінюватися із часом під впливом історичних 
подій і соціальних змін. Не менш важливим 
соціальним концептом для цінностей є форму-
вання та виконання нормативної функції. Саме 
цінності є орієнтирами для оцінювання «пра-
вильної» чи «хибної» поведінки суспільного 
індивіда. Для концептуалізації є визначальною 
ієрархічна структура цінностей. Суспільство 
формує ієрархію цінностей, де одні вважаються 
більш важливими за інших. На ієрархії ціннос-
тей формується державна ідеологія.

Ієрархічна система цінностей є ключовим 
концептом у соціальних науках, який описує 
структуровану організацію цінностей у сус-
пільстві та на індивідуальному рівні. Концеп-
ція ієрархії цінностей представлена у працях 
соціальних дослідників XX ст. Одним з осно-
воположників цієї теорії вважається Мілтон 
Рокіч із його методологією вимірювання цін-
нісних орієнтацій (Rokeach, (1973). Шалом 
Шварц розширив роботу М. Рокіча, запропо-
нував теорію базових людських цінностей. 
Він виділив десять типів цінностей, які орга-
нізовані у кругову структуру, що відображає 
їхні взаємозв’язки (Schwartz, 1992, р. 1–65). Ця 
модель демонструє, як різні цінності можуть 
конфліктувати або доповнювати одна одну. 
Дослідження Гірта Хофстеде показали, що 
ієрархія цінностей може суттєво відрізнятися 
між культурами. Його модель культурних вимі-
рів включає такі аспекти, як «індивідуалізм – 
колективізм», дистанція влади, що безпосеред-
ньо впливають на ціннісні пріоритети різних 
суспільств (Hofstede, 2001). 

Для становлення, засвоєння та сталості соці-
альних цінностей важливим видається аспект 
їх інституціоналізації, процес, за допомогою 
якого окремі цінності, норми та переконання 
стають невід’ємною частиною соціальної 
структури через їх закріплення в законах, тра-
диціях і соціальних інститутах. Цей процес 
відіграє ключову роль у підтримці соціального 
порядку та забезпеченні стабільності суспіль-
ства. Так, саме соціальні цінності є основою 
європейських цілей сталого розвитку.

Концепція інституціоналізації цінностей 
бере свій початок у поглядах Еміля Дюркгейма 
та Макса Вебера. Е. Дюркгейм розглядав соці-
альні інститути як «кристалізацію» колектив-
них уявлень і цінностей (Durkheim, 1895/1982). 
М. Вебер наголошував на ролі легітимізації 
цінностей через соціальні структури, якими 
вбачалися закони (Weber, 1922/1978). Напри-
клад, конституції часто відображають фунда-
ментальні цінності суспільства, як-от свобода, 
рівність, справедливість. Так, Рональд Дворкін 
уважав, що різні моральні та політичні цін-
ності (свобода, рівність, демократія) не кон-
фліктують одна з одною, а утворюють єдину, 
взаємопов’язану систему. Він стверджував, що 
правильне розуміння однієї цінності допомагає 
краще зрозуміти інші. На його думку, цінності 



172

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

не є об’єктивними фактами, які можна просто 
виявити, а потребують інтерпретації. Ця інтер-
претація має враховувати контекст, історію 
та практичні наслідки. Р. Дворкін надавав осо-
бливого значення рівності, уважав її основою 
для інших цінностей. Він розробив концепцію 
«рівності ресурсів», яка передбачає справед-
ливий розподіл ресурсів у суспільстві, та роз-
винув концепцію «ліберальної рівності», яка 
поєднує ідеї свободи та рівності. Він уважав, 
що справжня свобода можлива лише за умови 
забезпечення визначеного рівня рівності мож-
ливостей (Dworkin, 1977). 

Окрім законодавства, до механізмів пере-
дачі цінностей між поколіннями й інструментів 
інституаціоналізації варто віднести також тра-
диції та ритуали. 

Яскравим прикладом цього є релігійний 
контекст. Зокрема, релігійні ритуали часто вті-
люють і передають моральні цінності. Націо-
нальні свята та церемонії відображають і під-
креслюють важливі для суспільства цінності 
й ідеали. Варто звернути увагу на те, які саме 
свята та традиції в суспільстві мають статус 
офіційних. Такі позиції суголосні поглядам 
Еріка Хобсбаума, чиї роботи значно вплинули 
на розуміння традиції в сучасному суспіль-
ствознавстві. Його погляди на цінність тради-
ції є особливо важливими в контексті вивчення 
культурної ідентичності та соціальних змін. 
Е. Хобсбаум відомий своєю концепцією «винай-
дених традицій». Він стверджував, що багато 
так званих «старовинних» традицій насправді 
є відносно новими конструкціями, створеними 
для досягнення соціальних або політичних 
цілей. На думку Е. Хобсбаума, традиції викону-
ють важливі соціальні функції, як-от зміцнення 
групової солідарності, легітимізація інститутів 
влади та прищеплення визначених цінностей 
і норм поведінки. Багато традицій виникають 
як реакція на швидкі соціальні зміни. Вони 
необхідні для створення відчуття стабільності 
та безперервності в часи невизначеності. Він 
досліджував роль традицій у формуванні наці-
ональної ідентичності та показував, як «винай-
дені традиції» часто використовуються для 
створення відчуття спільної історії та культури 
(Hobsbawm, 1983). 

Найбільш суттєвим соціальним інститу-
том формування цінностей є освіта. Освітні 
установи передають цінності через формальні 

навчальні й уніфіковані стандарти на проце-
дури навчання. Одним із фундаторів критичної 
педагогіки Майклом Епплом було простежено 
зв’язок між освітою, суспільством та владою 
(Apple, 2004). М. Еппл стверджує, що освіта 
ніколи не є нейтральною. Вона завжди пов’язана 
із владними відносинами в суспільстві та відо-
бражає ідеологічні позиції. Він аналізує, як 
освітні інститути вибірково передають окремі 
аспекти культурної спадщини і так формують 
суспільні цінності й ідентичності. М. Еппл під-
креслює важливість розвитку критичної свідо-
мості, яка дозволяє учням аналізувати та ста-
вити під сумнів панівні цінності й ідеології. 
В останній тезі його думки суголосні позиції 
Пауло Фрейре з поняттям «усвідомлення», що 
означає процес розвитку критичної свідомості 
про соціальну, політичну й економічну реаль-
ність, розвиток критичного мислення через 
освіту для підвищення здатності оцінювати 
та переосмислювати усталені цінності (Freire, 
1970). Але освіта є державосформованою 
та контрольованою інституцією, що актуалізує 
питання державних цінностей. 

Для розуміння інституціоналізації цінностей 
досить впливовими є крос-культурні аспекти, 
оскільки процеси самої інституціоналізації 
цінностей можуть суттєво відрізнятися в різних 
культурах. Критики вказують на потенційну 
ригідність інституціоналізованих цінностей, 
що може перешкоджати соціальним змінам 
(Giddens, 1984). 

Ригідність інституціоналізованих цінностей – 
це феномен, за якого цінності, закріплені в соці-
альних інститутах, законах і традиціях, стають 
стійкими до змін, навіть коли ці зміни є необхід-
ними або бажаними для суспільства. Це явище 
має значні наслідки для соціального розвитку 
й адаптації суспільств до нових умов. Концеп-
ція ригідності інституціоналізованих цінностей 
базується на теоріях інституційної інерції та path 
dependence (залежності від шляху). Дуглас Норт 
у своїй теорії інституційних змін вказував на 
тенденцію інститутів до самопідтримки й опору 
змінам (North, 1990). Саме на цьому форму-
ється політична концепція консерватизму – збе-
реження цінностей для збереження status quo. 
Інституційна структура за своїм походженням 
є такою, що орієнтована на збереження наявних 
соціальних цінностей. Пол Пірсон розвинув кон-
цепцію path dependence, пояснював, як минулі 



173

рішення обмежують майбутні можливості для 
інституційних змін (Pierson, 2000, р. 251–267). 
Саме його роботи розширили розуміння впливу 
історичних рішень і подій на подальший розви-
ток інститутів і політичних процесів. П. Пірсон 
розширив концепцію path dependence, яка спо-
чатку була розроблена в економіці, застосував 
її до політичних і соціальних об’єктів. Він аргу-
ментував, що ця концепція особливо релевантна 
для розуміння політичних феноменів. П. Пірсон 
наголошує на важливості механізмів самопід-
кріплення (self-reinforcing mechanisms) у полі-
тичних процесах. Ці механізми приводять до 
того, що окремі інституційні рішення стають усе 
більш стійкими із часом (Pierson, 2004). Концеп-
ція «зростання віддачі» (increasing returns) є цен-
тральною в аналізі П. Пірсона. Він стверджує, 
що в політиці часто спостерігається ситуація, 
коли вигоди від дотримання шляху зростають 
із часом, що ускладнює зміну курсу. П. Пірсон 
підкреслює, що колективна природа політики 
посилює ефекти path dependence. Координація 
дій багатьох акторів ускладнює зміну устале-
них практик (Pierson, 1993, p. 595–628). Поняття 
«інституційна щільність» (institutional density) 
у політиці означає, що зміна одного інституту 
часто потребує змін у багатьох пов’язаних інсти-
тутах, що створює додаткові бар’єри для змін. 
П. Пірсон звертає увагу на те, як path dependence 
може призводити до асиметрії влади, коли окремі 
групи отримують переваги від наявних інститу-
тів, отже, опираються змінам. Одним із ключо-
вих внесків П. Пірсона є наголос на важливості 
довгострокової перспективи в аналізі політич-
них процесів. Він стверджує, що багато важли-
вих політичних результатів проявляються лише 
із часом. П. Пірсон підкреслює важливість послі-
довності подій. Він аргументує, що не лише самі 
події, але й порядок, у якому вони відбуваються, 
мають значення для політичних результатів. 
Авторству П. Пірсона належить ідея «критич-
ного роздоріжжя» (critical junctures) – миттєвос-
тей, коли ухвалюються рішення, що визнача-
ють подальший шлях розвитку. Він наголошує 
на важливості аналізу формативних моментів 
в історії інститутів для розуміння їх сучасного 
стану та можливостей змін. П. Пірсон активно 
використовує метод порівняльного історичного 
аналізу для виявлення патернів path dependence. 
Він також наголошує на важливості процесуаль-
ного відстеження (process tracing) для розуміння 

механізмів, через які минулі рішення впливають 
на сучасні результати.

Групове мислення може призвести до того, 
що колективи опираються змінам цінностей 
заради збереження групової гармонії. Соціаль-
ний конформізм сприяє підтримці статус-кво 
в ціннісних орієнтаціях. Інституційні меха-
нізми формують формальні правила та проце-
дури, які втілюють визначені цінності, часто 
мають вбудовані механізми самозбереження. 
Серед яких і є освіта, політична система, тра-
диції тощо. Взаємозалежність інститутів може 
створювати «замкнене коло», де зміна в одному 
інституті потребує змін у багатьох інших.

Ригідність в аксеологічному контексті має 
деякі особливості. Зокрема, ригідність може 
забезпечувати передбачуваність і стабільність 
у суспільстві. Може захищати фундаментальні 
цінності від швидких, необдуманих змін. Вод-
ночас варто відзначити й негативні аспекти 
ригідності. Надмірна ригідність може при-
звести до того, що суспільство не адаптується 
до нових викликів. Може виникати розрив між 
цінностями старших і молодших поколінь. 
У подоланні ригідності важливу роль відігра-
ють інституційні інновації, серед яких доцільно 
виділити створення «експериментальних зон» 
для тестування нових цінностей і норм, упро-
вадження механізмів регулярного перегляду 
й оновлення інституціоналізованих цінностей. 

Окрім того, сучасні виклики також форму-
ють нову систему координат соціальних ціннос-
тей. Глобалізація створює тиск на традиційні 
цінності, що може призводити до посилення 
ригідності як захисної реакції. Технологічні 
зміни вимагають швидкої адаптації цінностей, 
що суперечить їхній інституціоналізованій 
природі (Castells, 2010). Існує також проблема 
розриву між офіційно інституціоналізованими 
цінностями та реальною соціальною практи-
кою.

Різні суспільства мають свої унікальні сис-
теми цінностей, які відображають їхню історію, 
традиції та світогляд. Глобалізація та міжкуль-
турна комунікація приводять до взаємопроник-
нення та синтезу різних ціннісних систем, ство-
рюють нові гібридні форми. 

Сучасні війни та переміщення великих мас 
людей створюють нові виклики для самоіденти-
фікації окремих індивідів і цілих груп. Проблема 
ідентичності може проявлятися у формі запитань: 



174

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

«Хто ми?», «До якої культурної чи національної 
спільноти ми належимо?», «Як зберегти свою 
самобутність у глобалізованому світі?». 

Сучасні воєнні конфлікти, особливо гібридні 
війни та громадянські війни, ставлять питання 
ідентичності на передній план. Війна часто роз-
колює суспільство, змушує людей визначати 
себе за новими, іноді нав’язаними категорі-
ями – «свій – чужий». Наприклад, війна в Укра-
їні спричинила значні зміни в ідентифікації 
населення, зокрема поширення національної 
самосвідомості та посилення відчуття прина-
лежності до української нації.

Окрім того, воєнні конфлікти загострюють 
проблему культурної та мовної ідентичності. 
Часто це супроводжується ворожими настро-
ями щодо мовних і культурних меншин, що 
впливає на процес формування колективної 
ідентичності в суспільстві.

Масові міграції, зумовлені війнами, еконо-
мічною нерівністю, екологічними катастро-
фами, створюють особливі виклики для іден-
тичності мігрантів і спільнот, що приймають. 
Для мігрантів, які змушені залишати свої кра-
їни, постає проблема збереження культурної 
та мовної ідентичності в умовах асиміляційного 
тиску в нових країнах. Мігранти опиняються 
між двома світами: вони, з одного боку, праг-
нуть інтегруватися в нову культуру, з іншого – 
відчувають потребу зберегти зв’язок зі своєю 
культурою й ідентичністю.

Суспільства, що приймають, також стика-
ються з викликами, оскільки іноді їм важко 
адаптуватися до присутності великих мігрант-
ських спільнот, що відрізняються за мовою, 
релігією та традиціями. Це може призводити до 
конфліктів і культурного розриву, які потребу-
ють політики інклюзії та заходів для інтеграції 
мігрантів без втрати ними своєї самобутності.

Глобальні геополітичні зміни також мають силь-
ний вплив на ідентичність, особливо у країнах, що 
перебувають між впливом великих держав чи бло-
ків. Для багатьох націй питання ідентичності стало 
значно політизованим: належність до тієї чи іншої 
геополітичної сфери розглядається як частина 
національної ідентичності. Наприклад, в Україні 
та країнах Балтії ідентичність багато в чому визна-
чається бажанням бути частиною Європейського 
Союзу й уникнути впливу Росії.

Глобалізація також стирає межі між націо-
нальними особливостями, але водночас посилює 

локальну й етнічну ідентичність як реакцію на 
«розмивання» культурних відмінностей. Це осо-
бливо актуально для багатонаціональних дер-
жав, де загроза сепаратизму може зрости через 
посилення регіональної ідентичності, що проти-
ставляється загальнонаціональній.

Не менш важливим й актуальним чинни-
ком, який викликано до життя міграційними 
процесами, що активно ширяться, є феномен 
культурної дифузії. Численні спроби запобігти 
цьому або унебезпечити процес розчинення 
в контексті сучасних соціально-державних зсу-
вів приводять до традиційного визнання глоба-
лізації та міжкультурних контактів, що призво-
дять до обміну та змішування ціннісних систем 
різних культур. Сучасні технологічні інновації 
породжують систему цінностей без урахування 
культурного підґрунтя, що також посилює 
феномен культурної дифузії. 

Динаміці соціальних цінностей сприяють 
кризи та соціальні потрясіння, що є ознакою 
сучасного періоду суспільного розвитку. Масш-
табні події, як-от війни, економічні кризи або 
пандемії, можуть призвести (і призводять) до 
швидких змін у ціннісних пріоритетах суспіль-
ства. Такий підхід дозволяє формувати нові 
цінності, серед яких особливе місце та роль 
відводиться безпеці. Так, політична філософія 
розглядає безпеку нарівні зі справедливістю, як 
основну суспільно-політичну константу.

На динаміку соціальних змін суспільних 
цінностей впливають також інші, не менш важ-
ливі чинники. Крістіан Вельзель, один із засно-
вників Світового дослідження цінностей, який 
запровадив «коло солідарності», наголошував, 
що тип політичної системи та рівень демокра-
тизації суспільства формують специфічні цін-
нісні орієнтації (Welzel, 2013). 

Мануель Кастельс, як теоретик інформацій-
ного суспільства, убачає сучасні медіа та соці-
альні мережі значним важелем формування 
та зміни суспільних цінностей. Артикульоване 
М. Кастельсом «мережеве суспільство» – це 
власне і є суспільством панування медіа, які 
змінили спосіб, за допомогою якого відбува-
ється комунікація. Соціальні мережі дозво-
ляють більшій кількості людей брати участь 
у створенні та поширенні інформації, що може 
сприяти демократизації цінностей. Глобальний 
характер медіа та соціальних мереж дозволяє 
говорити про феномен глобальної культури. Але 



175

водночас відбувається фраґментація аудиторії, 
що може призвести до формування «ехо-камер» 
та посилення поляризації суспільства. Інформа-
ція стає знаряддям зброї та впливу, змушує змі-
нюватися традиційні механізми влади, впливає 
на формування суспільної думки та цінностей. 
М. Кастельс уводить поняття «культура реаль-
ної віртуальності», де віртуальний і реальний 
світи переплітаються, впливають на форму-
вання цінностей. На процес формування цін-
ностей впливає також швидкість, інформація, 
що швидко поширюється, приводить до швид-
ших змін у соціальних цінностях. Водночас 
«життєвий цикл» інформації видається досить 
коротким, а наслідки можуть бути тривалими, 
тому М. Кастельс наголошує на важливості 
розвитку критичного мислення для навігації 
в інформаційному просторі та формування 
стійких цінностей. Глобальна культура, що 
створюється через медіа, сприяє формуванню 
нових форм колективної й індивідуальної іден-
тичності, які впливають на ціннісні орієнтації 
(Castells, 2009). 

У динаміці змін соціальних цінностей важ-
ливі темпоральні аспекти. Так, можливими вида-
ються короткострокові флуктуації – цінності 
можуть зазнавати короткострокових змін у від-
повідь на актуальні події чи соціальні тренди. 
У цьому контексті варто ще раз згадати Шалома 
Шварца з його теорією базових людських цін-
ностей. Ш. Шварц визнає, що цінності мають як 
стабільні, так і мінливі компоненти. Базові струк-
тури цінностей залишаються відносно постій-
ними, але їхня пріоритетність може змінюватися 
із часом. У своїх дослідженнях Ш. Шварц роз-
глядає еволюцію цінностей у різних культурах 
із плином часу, відзначає як універсальні тен-
денції, так і культурно-специфічні зміни. І хоча 
Ш. Шварц не говорить про строгу циклічність 
у зміні цінностей, він відзначає патерни, які 
можуть повторюватися в різних історичних кон-
текстах. Ш. Шварц зазначає, що темп змін у цін-
ностях може варіюватися залежно від суспіль-
ства й історичного періоду. Важливим є також 
усвідомлення генераційних зсувів. Різні поко-
ління можуть мати відмінні ціннісні орієнтації, 
що приводить до поступових змін у загальній 
системі цінностей суспільства На основі своєї 
теорії Ш. Шварц пропонує можливість прогно-
зування майбутніх змін у ціннісних орієнтаціях 
суспільства (Schwartz, 2006, р. 137–182). 

Динаміка змін соціальних цінностей має 
наслідком такі феномени, як соціальні кон-
флікти. Різниця в ціннісних орієнтаціях між 
різними групами суспільства несе потенційну 
небезпеку соціальних напружень і конфліктів, 
що слушно було відзначено С. Хантінгтоном. 
Зміни в системі цінностей часто приводять до 
трансформацій соціальних інститутів, зокрема 
й законів і норм поведінки. У контексті росій-
сько-української війни важко не погодитися 
з думкою С. Хантінгтона про те, що основні 
конфлікти в постбіполярному світі трапля-
тимуться не через ідеологію чи економіку, 
а через культурні та цивілізаційні відмінності, 
які часто базуються на різних ціннісних систе-
мах. С. Хантінгтон вказував на парадокс, коли 
глобалізація посилює як універсалізацію, так 
і партикуляризацію цінностей, що може при-
зводити до конфліктів (Huntington, 1996). 

Висновки. Отже, цінності є фундаментом, 
на якому вибудовується культурна ідентичність 
як окремих індивідів, так і цілих спільнот. Вони 
визначають норми поведінки, соціальні ідеали 
та принципи, на яких ґрунтується суспільне 
життя. Коли суспільство стикається із кризами 
або зовнішніми викликами, система цінностей 
відіграє роль стабілізуючого чинника, який 
допомагає зберегти єдність і надає спільноті 
моральну основу для подолання труднощів.

Система соціальних цінностей визначається 
багатьма чинниками, але водночас, маючи 
ознаки системи, постає як цілісність, яка здатна 
і до опору, і до формування нового. Динамічна 
природа цінностей може стимулювати інновації 
та креативне вирішення соціальних проблем. 
Саме динаміка змін соціальних цінностей фор-
мує адаптивність суспільства до нових викли-
ків і умов. Розуміння механізмів і чинників, що 
впливають на зміни цінностей, є критично важ-
ливим для прогнозування соціальних транс-
формацій і розроблення ефективних стратегій 
управління соціальними процесами. Водночас 
ця динаміка створює виклики для збереження 
соціальної стабільності. 

Глобалізаційні процеси створюють ризики 
для культурної самобутності, оскільки поси-
люють взаємопроникнення та стандартиза-
цію культур. Проте система цінностей сприяє 
збереженню національної ідентичності, допо-
магає суспільству захищати свою культурну 
спадщину й уникати асиміляції. Отже, цінності 



176

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

стають «щитом» для культурної унікальності 
кожної нації, водночас дозволяють інтеграцію 
у глобальний контекст.

У багатонаціональних і полікультурних 
суспільствах система цінностей є основою 
для мирного співіснування та взаємодії різних 
груп. Повага до спільних цінностей сприяє 

створенню атмосфери взаєморозуміння, толе-
рантності та співпраці між культурами. Це осо-
бливо важливо для інтеграції мігрантів та інших 
соціальних груп, які можуть відрізнятися за 
своїми культурними орієнтирами. Збереження 
спільної системи цінностей допомагає уникати 
конфліктів і сприяє стабільності в суспільстві.

Список використаних джерел:
Арістотель. Нікомахова етика / Αριστοτελους. Ηθικα Νικομαχεια. К.: Аквілон-Плюс, 2002. 480 с.
Платон. Держава / Пер. з давньогрец. Д. Коваль. К.: Основи, 2000.
Apple, M.W. (2004). Ideology and Curriculum. Routledge.
Blumer, H. (1969). Symbolic Interactionism: Perspective and Method. Berkeley: University of California Press. 
Bourdieu, P. (1984). Distinction: A Social Critique of the Judgement of Taste / Trans. R. Nice. Cambridge: Harvard 

University Press. 
Cassirer, E. (1944). An Essay on Man: An Introduction to a Philosophy of Human Culture. New Haven: Yale University 

Press.
Castells, M. (2009). Communication Power. Oxford University Press.
Castells, M. (2010). The Rise of the Network Society (2nd ed.). Wiley-Blackwell.
Dahrendorf, R. (1959). Class and Class Conflict in Industrial Society. Stanford: Stanford University Press.
Durkheim, E. (1912/1995). The Elementary Forms of Religious Life. Free Press.
Durkheim, E. (1895/1982). The Rules of Sociological Method. New York: Free Press.
Dworkin, R. (1977). Taking Rights Seriously. Harvard University Press.
Freire, P. (1970). Pedagogy of the Oppressed. Continuum.
Giddens, A. (1984). The Constitution of Society. Polity Press.
Hartmann, N. (1932). Ethics / Trans. S. Coit. London: Allen & Unwin.
Habermas, J. (1984). The Theory of Communicative Action / Trans. T. McCarthy. Boston: Beacon Press.
Hobsbawm, E., & Ranger, T. (1983). The Invention of Tradition. Cambridge University Press.
Hofstede, G. (2001). Culture’s consequences: Comparing values, behaviors, institutions, and organizations across 

nations. Sage Publications.
Huntington, S.P. (1996). The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order. Simon & Schuster.
Inglehart, R. (1997). Modernization and postmodernization: Cultural, economic, and political change in  

43 societies. Princeton University Press. 
Inglehart, R. et al. (2020). World Values Survey: Round Seven – Country-Pooled Datafile. Madrid: JD Systems 

Institute, 
Kohlberg, L. (1981). Essays on Moral Development, Vol. I: The Philosophy of Moral Development. Harper & Row.
Merton, R.K. (1968). Social Theory and Social Structure. New York: Free Press.
North, D C. (1990). Institutions, Institutional Change and Economic Performance. Cambridge University Press.
Parsons, T. (1951). The Social System. New York: Free Press. 
Pierson, P. (2000, pp. 251–267). Increasing Returns, Path Dependence, and the Study of Politics. American Political 

Science Review, 94 (2).
Pierson, P. (2004). Politics in Time: History, Institutions, and Social Analysis. Princeton University Press.
Pierson, P. (1993, pp. 595–628). When Effect Becomes Cause: Policy Feedback and Political Change. World Politics, 45 (4).
Pierson, P. (2003, pp. 177–207). Big, Slow-Moving, and... Invisible: Macrosocial Processes in the Study of Comparative 

Politics. In J. Mahoney, & D. Rueschemeyer (Eds.), Comparative Historical Analysis in the Social Sciences. Cambridge 
University Press.

Pierson, P., & Skocpol, T. (2002, pp. 693–721). Historical Institutionalism in Contemporary Political Science. In 
I. Katznelson, & H.V. Milner (Eds.), Political Science: State of the Discipline. W.W. Norton.

Rokeach, M. (1973). The nature of human values. Free Press.
Sartre, J.-P. (2007). Existentialism Is a Humanism / Trans. C. Macomber. New Haven: Yale University Press.
Scheler, M. (1973). Formalism in Ethics and Non-Formal Ethics of Values / Trans. M.S. Frings and R.L. Funk. 

Evanston: Northwestern University Press.
Schwartz, S.H. (1992). Universals in the content and structure of values: Theoretical advances and empirical tests in 

20 countries. Advances in Experimental Social Psychology, 25, 1–65.



177

Schwartz, S.H. (2006). A Theory of Cultural Value Orientations: Explication and Applications. Comparative Sociology, 
5 (2–3), 137–182.

Weber, M. (1922/1978). Economy and Society. Berkeley: University of California Press.
Welzel, C. (2013). Freedom Rising: Human Empowerment and the Quest for Emancipation. Cambridge University Press.

References:
Aristotel. Nikomakhova etyka [Nicomachean Ethics] K.: Akvilon-Plius, 2002. 480 s. [in Ukrainian].
Platon. Derzhava [The Republic] / Per. z davn’ohrets. D. Koval. K.: Osnovy, 2000 [in Ukrainian].
Apple, M.W. (2004). Ideology and Curriculum. Routledge.
Blumer, H. (1969). Symbolic Interactionism: Perspective and Method. Berkeley: University of California Press. 
Bourdieu, P. (1984). Distinction: A Social Critique of the Judgement of Taste / Trans. R. Nice. Cambridge: Harvard 

University Press. 
Cassirer, E. (1944). An Essay on Man: An Introduction to a Philosophy of Human Culture. New Haven: Yale University 

Press.
Castells, M. (2009). Communication Power. Oxford University Press.
Castells, M. (2010). The Rise of the Network Society (2nd ed.). Wiley-Blackwell.
Dahrendorf, R. (1959). Class and Class Conflict in Industrial Society. Stanford: Stanford University Press.
Durkheim, E. (1912/1995). The Elementary Forms of Religious Life. Free Press.
Durkheim, E. (1895/1982). The Rules of Sociological Method. New York: Free Press.
Dworkin, R. (1977). Taking Rights Seriously. Harvard University Press.
Freire, P. (1970). Pedagogy of the Oppressed. Continuum.
Giddens, A. (1984). The Constitution of Society. Polity Press.
Hartmann, N. (1932). Ethics / Trans. S. Coit. London: Allen, & Unwin.
Habermas, J. (1984). The Theory of Communicative Action / Trans. T. McCarthy. Boston: Beacon Press.
Hobsbawm, E., & Ranger, T. (1983). The Invention of Tradition. Cambridge University Press.
Hofstede, G. (2001). Culture’s consequences: Comparing values, behaviors, institutions, and organizations across 

nations. Sage Publications.
Huntington, S.P. (1996). The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order. Simon, & Schuster.
Inglehart, R. (1997). Modernization and postmodernization: Cultural, economic, and political change in  

43 societies. Princeton University Press. 
Inglehart, R. et al. (2020). World Values Survey: Round Seven – Country-Pooled Datafile. Madrid: JD Systems 

Institute. 
Kohlberg, L. (1981). Essays on Moral Development, Vol. I: The Philosophy of Moral Development. Harper & Row.
Merton, R.K. (1968). Social Theory and Social Structure. New York: Free Press.
North, D.C. (1990). Institutions, Institutional Change and Economic Performance. Cambridge University Press.
Parsons, T. (1951). The Social System. New York: Free Press. 
Pierson, P. (2000, pp. 251–267). Increasing Returns, Path Dependence, and the Study of Politics. American Political 

Science Review, 94 (2).
Pierson, P. (2004). Politics in Time: History, Institutions, and Social Analysis. Princeton University Press.
Pierson, P. (1993, pp. 595–628). When Effect Becomes Cause: Policy Feedback and Political Change. World Politics, 45 (4).
Pierson, P. (2003, pp. 177–207). Big, Slow-Moving, and... Invisible: Macrosocial Processes in the Study of Comparative 

Politics. In J. Mahoney, & D. Rueschemeyer (Eds.), Comparative Historical Analysis in the Social Sciences. Cambridge 
University Press.

Pierson, P., & Skocpol, T. (2002, pp. 693–721). Historical Institutionalism in Contemporary Political Science. In 
I. Katznelson, & H.V. Milner (Eds.), Political Science: State of the Discipline. W.W. Norton.

Rokeach, M. (1973). The nature of human values. Free Press.
Sartre, J.-P. (2007). Existentialism Is a Humanism / Trans. C. Macomber. New Haven: Yale University Press.
Scheler, M. (1973). Formalism in Ethics and Non-Formal Ethics of Values / Trans. M.S. Frings and R.L. Funk. 

Evanston: Northwestern University Press.
Schwartz, S.H. (1992). Universals in the content and structure of values: Theoretical advances and empirical tests in 

20 countries. Advances in Experimental Social Psychology, 25, 1–65.
Schwartz, S.H. (2006). A Theory of Cultural Value Orientations: Explication and Applications. Comparative Sociology, 

5 (2–3), 137–182.
Weber, M. (1922/1978). Economy and Society. Berkeley: University of California Press.
Welzel, C. (2013). Freedom Rising: Human Empowerment and the Quest for Emancipation. Cambridge University Press.



178

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

УДК 1.316.3[165.021:008:32] 
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.20

Герасимова Ельвіра Миколаївна,
доктор філософських наук, 

професор кафедри філософії 
і соціальної антропології імені професора І. П. Стогнія 

Університету Григорія Сковороди в Переяславі
orcid.org/0000-0003-0046-8458

gerelvira@ukr.net

Вихованець Зоріна Сергіївна, 
кандидат філософських наук, 

доцент кафедри іноземних мов 
з курсом латинської мови та медичної термінології 

Вінницького національного медичного 
університету імені М. П. Пирогова

orcid.org/0000-0002-1653-5873
zarina.vyhovanec@gmail.com

КРИТИЧНЕ МИСЛЕННЯ ЯК СТРАТЕГІЧНИЙ РЕСУРС  
ПРОФЕСІЙНОЇ ДІЯЛЬНОСТІ ЛЮДИНИ ПОЛІКУЛЬТУРНОГО СОЦІУМУ

У публікації здійснюється соціально-філософський аналіз феномену критичного мислення як стратегіч-
ного ресурсу у професійній діяльності людини полікультурного соціуму в умовах нових реалій постіндустрі-
альної архітектоніки світового господарства. Зазначено, що повномасштабна війна незалежної Української 
держави проти російської федерації за свій суверенітет і територіальну цілісність посилює актуальність 
дослідження проблеми інтеграції кожної вільної країни до структурно-організованого механізму глобалі-
зованого світу з метою довгострокового взаємовигідного партнерства та забезпечення стабільного соці-
ально-економічного розвитку. Констатовано, що професійні компетенції кожної окремої людини створю-
ють діяльнісний соціальний потенціал держави завдяки інтенсивному розвитку дослідницьких інституцій 
та навчально-освітнього процесу, що опосередковано посилює необхідність критичного осмислення їх 
доробку в конкретній галузі сучасного виробництва. Результатом проведеного дослідження є такі положен-
ня: 1) у межах полікультурного соціуму обсяг професійних знань набуває свою унікальну системність і коге-
рентність, що обумовлює відносну самостійність закономірностей існування соціального розуму та колек-
тивної дієвості; 2) на фоні протиріч переходу до принципово нових засад соціально-економічної парадигми 
глобалізованого світу відбувається структурне ускладнення самого пізнавального процесу, коли сучасний 
фахівець засвоює не тільки методи компетентної оцінки економіко-господарських знань, їх гуманітарного 
характеру та смислового поля культури, а й починає враховувати потужний інформаційний фактор впливу 
на систему формування сучасних символів і знаків у політико-ідеологічному механізмі суспільних відносин; 
3) зростаючи можливості робототехніки вимагають нової методологічної структури та принципів побудови 
навчальних освітніх програм для спеціалістів, які мають володіти основами критичного мислення, тому клю-
човою освітньою компетенцією фахівця майбутнього стає раціональне дослідно-практичне світорозуміння 
й навички управління новітніми технологічними механізмами предметно-матеріального перетворення дій-
сності. Доведено, що процес пізнавального привласнення знань й навичок критичного мислення сучасним 
фахівцем, по-перше, стимулює процес самоактуалізації природніх якостей особистості, по-друге, визначає 
основою інтелектуальної діяльності ідею відкритості соціального простору для новітніх інноваційних під-
ходів з акцентом на дієвий результат; по-трете, сприяє розумінню соціокультурних надбань як прояву актив-
ності її суб’єктів, можливості існування різноманітних світоглядних настанов і ліберальних правил суспіль-
ної поведінки.

Ключові слова: критичне мислення, людина, суспільство знань, полікультурний соціум, соціальна кому-
нікація, освітній простір, ключові компетенції, інтелектуальна діяльність. 



179

Gerasymova Elvira,
Doctor of Philosophical Sciences,

Professor at the Department of Philosophy and Social Anthropology named after Professor I.P. Stogniy, 
Department of History and Social and Psychological Education 

Hryhorii Skovoroda University in Pereiaslav
orcid.org/0000-0003-0046-8458

gerelvira@ukr.net

Vykhovanets Zorina,
Candidate of Philosophical Sciences/PhD 

Associate Professor at the Department of Foreign Languages 
National Pirogov Memorial Medical University

orcid.org/0000-0002-1653-5873
zarina.vyhovanec@gmail.com

CRITICAL THINKING AS A STRATEGIC RESOURCE OF A PERSON’S 
PROFESSIONAL ACTIVITIES IN A POLYCULTURAL SOCIETY

The publication carries out a socio-philosophical analysis of the phenomenon of critical thinking as a strategic 
resource of a person’s professional activity in a multicultural society under conditions of new realities of the post-
industrial architecture of the world economy. It is noted that the full-scale war of the independent Ukrainian state 
against the Russian Federation for its sovereignty and territorial integrity increases the relevance of studying 
the problem of the integration of each free country into the structurally organized mechanism of the globalized 
world with the aim of long-term mutually beneficial partnership and ensuring stable socio-economic development. 
It was established that the professional competences of each individual create the active social potential of the state, 
thankfully to the intensive development of research institutions and the educational process, which indirectly increases 
the need for a critical understanding of their development in a specific field of modern production. The results 
of the conducted research are the following provisions: 1) within a multicultural society, the volume of professional 
knowledge acquires its unique systematicity and coherence, as well as determines the relative independence of the laws 
of existence of social mind and collective effectiveness; 2) against the background of contradictions of transition 
to fundamentally new foundations of socio-economic paradigm of the globalized world, there is a structural 
complication of the cognitive process itself, when a modern specialist learns not only the methods of competent 
assessment of economic and economic knowledge, their humanitarian nature and the semantic field of culture, but 
also begins to take into account powerful informational factor of influence on the system of formation of modern 
symbols and signs in the political-ideological mechanism of social relations; 3) growing possibilities of robotics 
require a new methodological structure and principles of building educational programs for specialists who must 
possess the basics of critical thinking, therefore, the key educational competence of a future specialist is rational 
experimental and practical understanding of the world and skills for managing the latest technological mechanisms 
of subject-material transformation of reality. It was proven that the process of cognitive appropriation of knowledge 
and critical thinking skills by a modern specialist, firstly, stimulates the situation of self-actualization of the natural 
qualities of an individual; secondly, defines the basis of intellectual activity as the idea of openness of social space 
for the latest innovative approaches with an emphasis on effective results; thirdly, it contributes to the understanding 
of socio-cultural heritage as a manifestation of activity of its subjects, the possibility of the existence of various 
worldview guidelines and liberal rules of social behaviour.

Key words: critical thinking, man, knowledge society, multicultural society, social communication, educational 
space, key competencies, intellectual activity.

Актуальність і проблемність дослідження. 
Повномасштабна війна незалежної Української 
держави проти російської федерації за свій 
суверенітет і територіальну цілісність посилює 
актуальність дослідження проблеми інтеграції 
кожної вільної країни до структурно-організо-
ваного механізму глобалізованого світу з метою 

довгострокового взаємовигідного партнер-
ства та забезпечення стабільного соціально-
економічного розвитку. Однак, пріоритетним 
напрямком у функціонуванні постіндустріаль-
ного суспільства стає активний процес соці-
альної комунікації, який здійснюється завдяки 
морально-нормативному взаєморозумінню між 



180

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

людьми в системі єдиних інституціональних 
структур полікультурного соціуму та визна-
ється всіма суб’єктами відносин. Варто відзна-
чити, що умовою ефективної реалізації довго-
строкових перспектив стабільного розвитку 
держави є формування її сучасного соціального 
капіталу, де головною структурною одиницею 
визнається висококваліфікований фахівець, 
якій володіє відповідними до своєї спеціаліза-
ції ключовими компетенціями. Можемо конста-
тувати, що процедура визначення внутрішніх 
логіко-пізнавальних закономірностей ефектив-
ної професійної діяльності фахівця надає мож-
ливість опанувати методи управління новітніми 
технологіями на принципах дії штучного інте-
лекту. Функціонування будь-якого виробничого 
процесу завжди обумовлюється ідеологічними 
та політичними механізмами відповідного сус-
пільного структурування, тому феномен дер-
жавотворення визначається соціокультурними 
принципами та світоглядними настановами 
населення певного історико-цивілізаційного 
періоду, впливаючи у такий спосіб на грома-
дянську позицію та професійну підготовку 
дієвця. Людина у своїй професійно-трудовій 
діяльності стикається не тільки з теоретико-піз-
навальними або психологічними проблемами, 
але постійно вирішує конкретні завдання гос-
подарсько-виробничого характеру на основі 
свідомого інтелектуального вибору та особис-
тих творчих зусиль. 

Отже, аналіз сучасного проблемного поля 
соціокультурної реальності визначається акту-
альною практикою дослідження механізмів 
цивілізаційного поступу людства на основі 
новітніх можливостей робототехніки, а широка 
гуманітарна дискусія про світові політико-іде-
ологічні реалії фокусується на проблемах еко-
номічної справедливості процесу інтеграції 
кожної окремої країни до нової архітектоніки 
планетарного співіснування. Водночас, зрос-
таючи можливості робототехніки вимагають 
нової методологічної структури та принципів 
побудови навчальних освітніх програм для спе-
ціалістів, які мають оволодіти основами критич-
ного мислення, красномовним підтвердженням 
таких змін стала перемога штучного інтелекту 
над здібностями людини у Стенфордському 
тесті на читання та сприйняття прочитаного. 
Ключовою освітньою компетенцією фахівця 
майбутнього стає його розуміння й засвоєння 

сучасних дослідно-практичних навичок пред-
метно-матеріального перетворення дійсності, 
тому проблематика феномену критичного мис-
лення як стратегічного ресурсу homo intelligens 
є безперечно актуальним дослідницьким 
завданням. 

Аналіз останніх досліджень і публікацій. 
Ідейні засади міждисциплінарного наукового 
підходу побудови теорії діяльності ми зна-
ходимо в історико-соціологічних концепціях 
та класичних нормативно-правових заса-
дах к. ХІХ – поч. ХХ ст. у творах М. Вебера, 
Е. Дюркгейма, О. Конта, Н. Лумана, Т. Пар-
сонса, К.-Р. Поппера та багатьох ін.; техноло-
гії набуття фахових ключових компетенцій 
та динаміку розвитку освітніх процесів пред-
ставлено в розвідках Х. Гарднера, Е. Глейзера, 
М. Ліпмана тощо; культурний та інституцій-
ний ландшафт дослідження аспектів сумісної 
діяльності належить Дж. Коулмену, М. Крозьє, 
Дж.-Ф. Медару; аналіз природи процесів соці-
альної діяльності, їх виникнення та еволюції 
є присутнім у працях таких сучасних дослід-
ників глобалізаційних тенденцій, як Р. Арон, 
З. Бжезинський, Ж. Бодрійяр, М. Гайдеггер, 
Е. Тоффлер, Ю. Хабермас, К. Ясперс, а також 
ними започатковується розгляд специфіки пере-
ходу сучасного суспільства у стані гіперреаль-
ності. Зокрема, родоначальником ідеї критич-
ного мислення, як інтелектуального феномену 
властивого мисленню людини, у англомовній 
літературі вважається Ф. Бекон, а у варіанті 
наукового терміну він систематично використо-
вувався у працях К. Поппера, але без додатко-
вих пояснень. 

Ідея універсальної наукової логіки нале-
жить Дж. Ст. Міллю, він визнавав математичну 
логіку інтелектуальним взірцем, заперечуючи 
при цьому вплив світоглядних чинників на про-
цеси мислення. Натомість, міждисциплінарний 
характер трактування категорії критичного мис-
лення та актуальність його практичного вико-
ристання в різноманітних прикладних сферах 
діяльності належить психологам Е. Норрісу 
та Р. Енніс. У свою чергу, Дж. МакПен напо-
лягає на індуктивному характері критичного 
мислення, підкреслює його невід’ємний статус 
від конкретної наукової галузі, що вимагає про-
фесійного володіння обсягом знань та навичок 
з цієї самої дисципліни (McPeck J. E., 1981), 
а також не можна оминути увагою роздуми про 



181

сутність критичного мислення таких дослідни-
ків як Б. Бейєр, Д. Джонс, Дж. Дьюї, Д. Курфіс, 
К. С. Меридіт, Дж. Д. Стіл, Ч. Темпл, С. Уол-
тер, Д. Халперн та ін. Варто відзначити праці 
таких українських науковців з предмету логіки 
та досліджень специфіки феномену критич-
ного мислення, як В. Горський, Н. Доній, 
Е. Конвєрський, С. Ніщимна, С. Терно, О. Тягло, 
І. Хоменко та багатьох ін., наприклад, на думку 
вітчизняного дослідника С. Терно: «критичне 
мислення є винаходом американської когнітив-
ної психології» (Терно С. О., 2009, с. 4), – тому, 
можемо констатувати, що єдиного загальновиз-
наного підходу до розуміння феномену критич-
ного мислення у сучасних наукових колах немає. 

Метою даної публікації є соціально-філо-
софський аналіз феномену критичного мис-
лення як стратегічного ресурсу у професійній 
діяльності людини полікультурного соціуму 
в умовах нових реалій постіндустріальної архі-
тектоніки світового господарства.

Методологія дослідження. Активне вико-
ристання в сучасних наукових дослідженнях 
соціокультурологічної та герменевтичної мето-
дології як соціально-когнітивного феномену 
стимулювало процес пошуку й обґрунтування 
таких понятійних структур, які б дозволяли 
зафіксувати реальну багатомірність соціокуль-
турного простору, їх заглиблення у конкретні 
способи виробництва та історичні контексти. 
Стрімкий розвиток сучасних наукових знань 
надає впевненості життєтворчому настрою 
людини тільки тоді, коли вони підтвердженні 
ефективними технологіями їх застосування – 
це означає, що доказовість, системність і кри-
тичність мислення забезпечуються інформа-
ційно-символічною узгодженістю між дієвими 
учасниками виробничого процесу на основі 
єдиного ціннісно-смислового усвідомлення 
принципів і законів громадянського суспільства 
у соціокультурному просторі. Крім того, базо-
вими методами нашої розвідки було визнано 
культурно-історичний, аналітичний, порів-
няльний, а також діалектичний метод забезпе-
чив дослідження процесів і явищ соціальної 
дійсності з точки зору системного розвитку 
та взаємозв’язку подій.

Виклад основного матеріалу. Кардиналь-
ний поворот у переосмисленні чинників дер-
жавотворення, навколо яких населення кра-
їни гуртувалося й утворювало соціокультурні 

спільноти, починається у ХІХ ст. До зазначеного 
історичного періоду основними засадами, які 
об’єднували людей, вбачилися спільність мови, 
родинна спорідненості, релігійні вподобання 
тощо, але починаючи з ХІХ ст. таким чинником 
починає вважатися обмін речами, що проявля-
лося в урізноманітненні способів і методів тор-
гівлі, а також у початку процесу формування 
тенденції до глобалізаційних процесів. Роз-
ширення торгівлі до планетарного масштабу 
позначалося специфічною індиферентністю 
до питань власності, культури та релігії. Стало 
можливим продавати або обмінювати будь-які 
товари, причому незалежно від того, ким і де 
вони виготовлені та яку релігію сповідують їх 
виробники. Так само, у руслі широкого спек-
тру системних досліджень класичної соціоло-
гії наприкінці ХІХ – початку ХХ ст. продовжує 
здійснюватися концептуальний аналіз розши-
рення професійних видів діяльності людини, 
які розглядаються як специфічний феномен 
природно-антропологічного процесу освоєння 
людиною навколишнього середовища на основі 
історично-сформованого суспільного поділу 
праці. По-суті, саме професійна діяльність 
людини, на відміну від феномену людської 
діяльності як такої, формує сучасну структурну 
платформу соціокультурного виміру, поза меж-
ами концептів соціальної дії. Отож всі зазначені 
фактори, які слугували перепоною для обміну 
товарами й грошима у минулі століття, почина-
ючи з ХІХ ст. поступово зникають в умовах роз-
гортання міждержавного товарообміну, а нова 
хвиля соціокультурних очікувань тільки наби-
рає обертів. Ба більше, вони посилили мож-
ливості інформаційно-пізнавальної діяльності 
дослідницьких інституцій та, урешті-решт, 
створили той «всесвітній розум», який сьогодні 
представлений міжнародною системою «Інтер-
нет». Натомість, така ситуація тільки підви-
щує стандарти та вимоги до професійної ква-
ліфікації фахівця, а також збільшує загальний 
обсяг трудових зусиль людини. Паралельно 
з’являється цілий комплекс побічних наслідків 
і ризиків, які вимагають постійного моніто-
рингу та дієвої реакції, наприклад, «мережеві 
технології надають можливість швидко отри-
мати будь-яку базову інформацію, окрім тієї, яка 
має гриф секретності, а саме: 1) всі новітні тех-
нологічні розробки; 2) політичні домовленості 
«сильних світу цього» та 3) історичні пам’ятки 



182

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

і дослідження, які не вкладаються у визнані 
більшістю суспільством гуманітарні пара-
дигми» (Herasymova E., 2019, с. 6), – як бачимо, 
найбільш дієві винаходи сучасного цифро-
вого світу залишаються закритими авторським 
правом і системою патентування. Проте, саме 
такий рівень технологічних надбань неможна 
виміряти грошовими одиницями, а також саме 
вони одразу надають історичні преференції їх 
власникам щодо інших країн і частин світу – 
така ситуація породжує нові форми економіч-
ної несправедливості, залежності та формує 
величезне емоційне підґрунтя для теорій змови, 
різноманітних домислів з конспірології тощо. 

Подальший розгляд розгалуженої кваліфіка-
ційної мережі професійної діяльності людини 
вимагає додаткового аналізу типології цілей 
направленої життєвої активності людини, яка 
тісно співвідносилася з його потребами, зді-
бностями та соціально-антропологічними 
характеристиками. Процес структурної органі-
зації професійної діяльності людини та техно-
логія історико-культурного обумовлення колек-
тивного цілепокладання у різноманітних як 
нормативно-правових, так й ситуаційно-опо-
середкованих значеннях носить мозаїко-плас-
тичний характер і не має категоріально визна-
ченого статусу в гуманітарних дослідженнях. 
Людська діяльність є способом існування 
людини у процесі практичного перетворення 
оточуючого світу на основі діалектичної 
суб’єктно-об’єктної взаємодії його внутрішніх 
і зовнішніх детермінацій. У свою чергу, профе-
сійна діяльність людини є меншим за обсягом 
поняттям, але більшим за змістом, ніж категорія 
людської діяльності, яка має безмежний еврис-
тичний потенціал і включає сучасні техноло-
гії оволодіння критичним мисленням. Термін 
«критичне мислення» у західному освітньому 
просторі стає умовною назвою такого виду 
наукового типу мислення, який допомагає вирі-
шувати цілий комплекс практичних проблем як 
побутового, так і професійного рівня діяльності 
людини. Створюючи свою загальновизнану 
концепцію освіти, М. Ліпман стверджував, що 
необхідною умовою якісного рівня освіти є гар-
монійне поєднання та реалізація двох її цілей: 
1) трансляція та передача сукупності необхід-
них фахових знань; 2) здійснення дослідницької 
роботи з метою досягнення наукової істини. Він 
вказує, що критичне мислення: «це міркування, 

яке забезпечує рішення, тому що використо-
вує логічні умови, коригує себе й є чутливим 
до контексту» (Lipman M., 2003, p. 212), – як 
бачимо, практика критичного мислення означає 
формування методів міркування та практичних 
навичок. Найбільш відомим розробником тео-
ретико-методологічних підходів дослідження 
феномену критичного мислення визнано 
Е. Глейзера, який створює покрокову програму 
інтелектуального вміння критичного мислення. 
Він вважає, що «критичне мислення – це обґрун-
тованість суджень, тверджень, дій та здатність 
оцінити ступень їх обґрунтованості (раціональ-
ності, розумності), знайти певну межу засто-
суванню» (Glaser E. M., 1941, p. 6), – тобто 
феномен мислення людини спирається на зна-
ння та соціально визнані шаблони, у той час 
як критичний аналіз допомагає інтерпретувати 
наявний фактичний матеріал, аналізувати події 
та визначатися зі стратегією діяльності тощо. 
З позицій практичної логіки специфіку критич-
ного мислення вирішував Х. Гарднер, якій про-
понував для досягнення істинних умовиводів 
використовувати об’єктивні логічні процеси 
для комплексного аналізу актуальних фактів. 
У свою чергу, на думку вітчизняного колективу 
авторів посібника «Основи критичного мис-
лення та праворозуміння у судовій практиці» 
феномен критичного мислення: «має декілька 
важливих маркерів та критерії, перелік яких 
залежить від концептуальної позиції науковця. 
Крім того, воно передбачає ввічливий скепти-
цизм, означає формулювання думки щодо пев-
ного питання та здатність відстоювати цю пози-
цію логічними доводами. Критичне мислення 
передбачає увагу до аргументів опонента та їх 
логічне осмислення. І головне, воно вдоскона-
люється винятково в присутності когось, тобто 
в процесі взаємодії під час навчання чи праці» 
(Доній Н. Є., Ніщимна С. О., Герасимова Е. М., 
2021, c. 5). Отож критичне мислення на засадах 
раціонального дослідно-практичного світоро-
зуміння забезпечує пізнавальне привласнення 
у процесі набуття професійних компетенцій 
працівником, тобто виникає ефект унікального 
поєднання логіко-раціональних пізнаваль-
них здібностей людини та його творчо-вольо-
вих зусиль на основі суб’єктно-емоційного 
настрою, який створюється в умовах певного 
соціокультурного простору з урахуванням 
мовно-символічного сприйняття дійсності.



183

Сучасна система досліджень визначає кри-
тичне мислення як стратегію пізнання та, вод-
ночас, уособленням комунікаційних якостей 
дієвої людини, яка постійно взаємодіє з інфор-
маційною реальністю. Критичне мислення 
може бути сформоване виключно в умовах 
соціального простору конкурентної ринкової 
боротьби та колективної дії, постійних полі-
тико-ідеологічних дискусій, відстоювання 
власної позиції доведеними аргументами тощо. 
Дослідницькі спроби проаналізувати феномен 
критичного мислення наповнені широким спек-
тром структурно-аналітичних викладок і схем, 
наприклад, у концепції тільки Р. Пола пере-
лік кількості основних умінь критичного мис-
лення сягає 3541. До того ж, людина постійно 
знаходиться під впливом величезної кількості 
інформації, вона просто фізично не може 
контролювати та осмислювати за правилами 
критичного мислення потік змін як у сфері осо-
бистого життя, так й у виробничих процесах, 
комплексно оцінювати ризики у соціальних 
подіях і т. п. Власне, тому виникає необхід-
ність розробки ефективних програм, доступних 
методів, практикумів, тестового забезпечення 
в дослідницько-освітньому процесі підготовки 
висококваліфікованого фахівця з навичками 
критичного аналізу поточних виробничих про-
блем. До того ж, стратегічним ресурсом про-
фесійної діяльності людини визнається не 
тільки величезний обсяг знань й інформації 
про способи і навички критичного мислення, 
а головним стає актуальний час оцінки вироб-
ничих проблем, швидкість прийняття дієвих 
рішень та мобільність у виконанні поставле-
них завдань в умовах жорсткої конкурентної 
боротьби у глобалізованому суспільстві. Отож 
при всій теоретико-методологічної складності 
аналізу та визначення феномену критичного 
мислення у дослідницьких розвідках, сус-
пільно-необхідною вимогою стає нова соці-
альна якість людини як homo intelligens, вона 
виховується в умовах відповідного соціокуль-
турного простору та поєднує такі три компо-
ненти: 1) установки, готовності до критичного 
мислення (critical thinking dispositions); 2) нте-
лектуальні (розумові) навички і вміння (critical 
thinking skills and abilities); 3) вже наявні знання, 
минулий досвід (Paul R., 1995, p. 324–326). Ще 
Арістотель у своїх творах підкреслював тех-
нологічні особливості різних видів діяльності 

людини й, по-суті, сформулював одне з перших 
визначень поділу праці, звернувши увагу на її 
інтелектуальний характер, а саме: можливість 
досягнення людиною блага завжди залежить 
від виконання ним двох умов – це правильне 
усвідомлення кінцевої мети будь-якого роду 
діяльності та відшукання необхідних засобів, 
що призведуть до досягнення визначеної цілі 
(Арістотель, 2005). Мова йде про те, що кри-
тичне мислення фахівця в умовах цифрового 
суспільства має забезпечити, у першу чергу, 
аналіз послідовності інтелектуальної діяль-
ності для досягнення ефективних результа-
тів у конкурентній боротьбі. Без опанування 
технологічних нововведень сучасного кіберп-
ростору не тільки окрема людина чи певна 
спільнота не зможе забезпечити свій добробут, 
а й держава без функціонування технологічних 
засобів буде позбавлена самостійності та неза-
лежності, оскільки не буде здатна відтворити 
умови для власного існування. Відомі дослід-
ники сучасної когнітивної сфери Стіл Дж.,  
Мередіт К., Темпл Ч. визначили пріоритетні 
напрямки у створенні нових технологій розви-
тку критичного мислення, а саме: теорію кон-
структивізму Ж. Піаже, коли розвиток здійсню-
ється в процесі активного конструювання знань 
суб’єктом навчання з чітко визначеними цілями 
його дій; теорію схем Р. Андерсона зазначає, 
що людина в процесі пізнання видозмінює свої 
уявлення та схеми, тому необхідним стає кри-
тицизм читача «у відповідь»; теорію метаког-
нітивного вчення Л. Розенблатта та Д. Бляйха 
полягає у тому, що студентам треба нада-
вати можливість самостійно конструювати 
сенс повідомлення та озвучувати свою думку  
(Стіл Дж., Мередіт К., Темпл Ч, 2001).

Отже, професійні компетенції кожної окре-
мої людини створюють діяльнісний соціальний 
потенціал держави завдяки інтенсивному роз-
витку дослідницьких інституцій та освітнього 
процесу, що опосередковано посилює необхід-
ність критичного осмислення їх доробку в пев-
ній галузі конкретного виробництва. У межах 
соціокультурного простору обсяг професій-
них знань набуває свою унікальну системність 
і когерентність, що обумовлює відносну само-
стійність закономірностей існування соціаль-
ного розуму та колективної дієвості. Крім того, 
на фоні протиріч переходу до принципово 
нових засад соціально-економічної парадигми 



184

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

постіндустріального суспільства відбувається 
структурне ускладнення самого пізнавального 
процесу, який починає враховувати компетентні 
оцінки не тільки економіко-господарських 
знань, їх гуманітарного характеру та смисло-
вого поля культури, а й з’являється потужний 
інформаційний фактор впливу на систему фор-
мування сучасних символів і знаків у політико-
ідеологічному механізмі суспільних відносин. 

Висновки та перспективи досліджень. 
Критичне мислення на засадах раціонального 
дослідно-практичного світорозуміння забез-
печує пізнавальне привласнення у процесі 
набуття професійних компетенцій працівником, 
тобто виникає ефект унікального поєднання 
логіко-раціональних пізнавальних здібнос-
тей людини та його творчо-вольових зусиль на 
основі суб’єктно-емоційного настрою, який 
створюється в умовах певного соціокультурного 
простору з урахуванням мовно-символічного 
сприйняття дійсності. Зазначимо, що такий інте-
гральний підхід забезпечує теоретико-методо-
логічну спрямованість дослідження стратегій 
та ресурсних складових професійної підготовки 
фахівця, який спрямовується на пошук глибин-
них джерел соціально-економічної динаміки 
та вимагає від людини критичного осмислення 
складних конструкцій полікультурного соціуму. 
Соціокультурний вимір постіндустріального 
суспільства включає до свого арсеналу як випад-
кові безконтрольні конфігурації, так і процес 
визрівання фундаментальних складових інно-
ваційного діяльнісного простору людини, де 
пріоритет надається сучасним формам інтелек-
туального капіталу та моделям соціальної кому-
нікації. Тимчасом концептуалізація феноменаль-
них можливостей критичного мислення людини 
як способи системного отримання достовірних 
знань та набуття фахових ключових компетен-
цій, сприяє формуванню як нової соціально-еко-
номічної парадигми розвитку, так і появі прак-
тично-дійових методів її реалізації. Натомість, 
програмна реалізація доктрини соціально-еко-
номічного розвитку країни потребує ідеоло-
гічно-змістовної мотивації населення, яку може 
забезпечити тільки оригінальна конфігурація 
відповідних соціокультурних принципів, істо-
ричного контексту та інтелектуальний потенціал 
соціального капіталу, що вимагає від кожного 
громадянина критичного осмислення складних 
конструкцій полікультурного соціуму. 

Отже, процес пізнавального привласнення 
знань й навичок критичного мислення сучас-
ним фахівцем, по-перше, стимулює процес 
самоактуалізації природніх якостей особис-
тості, по-друге, визначає основою інтелекту-
альної діяльності ідею відкритості соціального 
простору для новітніх інноваційних підходів 
з акцентом на дієвий результат; по-трете, сприяє 
розумінню соціокультурних надбань як прояву 
активності її суб’єктів, можливості існування 
різноманітних світоглядних настанов і лібе-
ральних правил суспільної поведінки. Отож 
професійні компетенції кожної окремої людини 
створюють діяльнісний соціальний потенціал 
держави завдяки інтенсивному розвитку дослід-
ницьких інституцій та навчально-освітнього 
процесу, що опосередковано посилює необхід-
ність критичного осмислення їх доробку в кон-
кретній галузі сучасного виробництва. Варто 
відзначити, у межах полікультурного соціуму 
обсяг професійних знань набуває свою уні-
кальну системність і когерентність, що обумов-
лює відносну самостійність закономірностей 
існування соціального розуму та колективної 
дієвості. Особливо зараз, на фоні протиріч пере-
ходу до принципово нових засад соціально-
економічної парадигми глобалізованого світу 
відбувається структурне ускладнення самого 
пізнавального процесу, коли сучасний фахівець 
засвоює не тільки методи компетентної оцінки 
економіко-господарських знань, їх гуманітар-
ного характеру та смислового поля культури, 
а й починає враховувати потужний інформа-
ційний фактор впливу на систему формування 
сучасних символів і знаків у політико-ідеологіч-
ному механізмі суспільних відносин. Водночас, 
зростаючи можливості робототехніки вимага-
ють нової методологічної структури та прин-
ципів побудови навчальних освітніх програм 
для спеціалістів, які мають володіти основами 
критичного мислення, тому ключовою освіт-
ньою компетенцією фахівця майбутнього стає 
раціональне дослідно-практичне світорозу-
міння й навички управління новітніми техноло-
гічними механізмами предметно-матеріального 
перетворення дійсності. Зазначимо, що про-
цеси суспільного поступу та перетворень мають 
нелінійний непрогнозований характер, а тому 
проблематика сучасної пізнавальної діяль-
ності людини залишається гостро актуальною 
та вимагає подальших дослідницьких зусиль.



185

Список використаних джерел:
Арістотель. (2005). Політика. Київ: Видавництво Соломії Павличко «ОСНОВИ». 239 с.
Доній, Н. Є., Ніщимна, С. О., Герасимова, Е. М. (2021). Основи критичного мислення та праворозуміння у судо-

вій практиці : навчальний посібник. Академія Державної пенітенціарної служби. Чернігів : Академія ДПтС. 432 с.
Стіл, Дж., Мередіт, К., Темпл, Ч. (2001). Методична система «Розвиток критичного мислення у навчанні різних 

предметів». Посібники І-ІІ. Посібники ІІІ-ІV. Київ : Міленіум.180 с. 
Терно, С. О. (2009). Критичне мислення – сучасний вимір суспільствознавчої освіти. Запоріжжя : Просвіта. 

268 с.
Glaser, E. M. (1941). An Experiment in the Development of Critical Thinking. Teacher’s College. Columbia University. 

212 p. 
Herasymova, E. (2019). Essay about social mind as a phenomenon of collective wisdom. Sophia Prima: dialogue of 

eternal recurrence. International Humanitarian Journal. Vol. 2 № 2(1). P. 4-16.
Lipman, M. (2003). Thinking in Education. 2-nd еd. New York : Cambridge University Press. Р. 212. 
McPeck, J. E. (1981). Critical thinking and education. New York : St. Martin’s. 170 р.
Paul, R. (1995). Critical Thinking: How to Prepare Students for a Rapidly Changing World. Foundation for Critical 

Thinking. 572 р.

References:
Aristotle. (2005). Polityka [Policy]. Kyiv: Vydavnytstvo Solomii Pavlychko «OSNOVY», р. 239 [in Ukrainian].
Donii, N. Ye., Nishchymna, S. O., Herasymova, E. M. (2021). Osnovy krytychnoho myslennia ta pravorozuminnia u 

sudovii praktytsi [Basics of critical thinking and legal understanding in judicial practice]. Chernihiv: Academy of the State 
Penitentiary Service, р. 432 [in Ukrainian].

Steele, J., Meredith, K., Temple, C. (2001). Metodychna systema «Rozvytok krytychnoho myslennia u navchanni 
riznykh predmetiv» [Methodical system "Development of critical thinking in teaching various subjects"]. Manuals I–II. 
Manuals III-IV. Kyiv: Milenium [in Ukrainian].

erno, S. O. (2009). Krytychne myslennia – suchasnyi vymir suspilstvoznavchoi osvity [Critical thinking is a modern 
dimension of social science education]. Zaporizhzhia: Prosvita, р. 268 [in Ukrainian].

Glaser, E. M. (1941). An Experiment in the Development of Critical Thinking. Teacher’s College. Columbia University, 
212 p. [in English]. 

Herasymova, E. (2019). Essay about social mind as a phenomenon of collective wisdom. Sophia Prima: dialogue of 
eternal recurrence, 2, 2(1), 4–16 [in English].

Lipman, M. (2003). Thinking in Education. (2-nd еd.). New York: Cambridge University Press, Р. 212 [in English]. 
McPeck, J. E. (1981). Critical thinking and education. New York: St. Martin’s, 170 р. [in English].
Paul, R. (1995). Critical Thinking: How to Prepare Students for a Rapidly Changing World. Foundation for Critical 

Thinking, 572 р. [in English].



186

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

УДК 130.121
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.21

Данканіч Римма Іванівна,
кандидат філософських наук, доцент,

доцент кафедри філософії 
факультету суспільних наук і міжнародних відносин

Дніпровського національного університету імені Олеся Гончара
orcid.org/0000-0003-4968-678X

rimma_dankanich@ukr.net

КУЛЬТУРНО-ФІЛОСОФСЬКІ ЗАСАДИ КРИЗИ  
КЛАСИЧНОГО МИСЛЕННЯ У ТЛУМАЧЕННІ Г. ГАДАМЕРА

Історико-філософські та соціокультурні трансформації цілісності суспільства в контексті антропологіч-
ного виміру сучасного глобального світу привертають увагу до кризи класичного мислення. Вивчення онто-
логічних підвалин цієї кризи нині є актуальним для філософського осмислення світу, що прагне пояснити 
суб’єктивність, ірраціональність і суперечності людської природи. Це безпосередньо стосується поточних 
світоглядних проблем, як-от: відчуження, пошук сенсу, криза ідентичності та недовіра до традиційних інсти-
туцій знання і моралі тощо. У статті акцентується увага на проблемному полі співвідношення класичної 
та некласичної парадигм мислення, що суттєво вплинули на формування сучасного світогляду. Протистав-
лення класичного, некласичного, постмодерного світоглядів на зламі епох призводить до світоглядних криз, 
що породжують суспільно-політичні та культурно-філософські протистояння. Філософська герменевтика 
порушує питання про те, як можливий філософський і культурний діалог епох нині? Адже культурний і філо-
софський спадок минулого завжди є полем інтерпретації, від якості якої, а також релевантності перекладу 
того чи іншого твору, залежить майбутнє наступних поколінь, культура та мислення яких ґрунтуються на тих 
акцентах і горизонтах, які формує філософія. Сучасна герменевтика спирається на різні парадигми мислен-
ня, світобачення різних епох, дослідження яких робить можливим діалог теперішнього та минулого. У статті 
розглядається приклад герменевтичного досвіду Г. Гадамера в контексті дослідження особливостей крити-
ки Фрідріхом Ніцше класиків античної філософії – Сократа і Платона. Ф. Ніцше не схвалював моральних 
настанов Сократа, які він розцінював як такі, що заперечують життєву енергію й інстинкти. Сократівська 
ідея підпорядкування бажань і пристрастей контролю розуму суперечила світосприйняттю Ф. Ніцше, який 
цінував силу волі, інстинктивну радість життя і свободу від моральних обмежень. Сократівську мораль, з її 
прагненням до «чеснотливого» життя через розум, Ф. Ніцше вважав пригніченням справжньої життєвої сили 
людини. Ф. Ніцше, відкидаючи ідеї об’єктивної моралі й етичного раціоналізму, закликав до «переоцінки 
всіх цінностей», що стало підґрунтям для філософського релятивізму та моральної суб’єктивності. Відмова 
від об’єктивних критеріїв добра і зла створила нову парадигму, яка призвела до кризи ідентичності, втрати 
стабільних моральних орієнтирів, що призводить до зниження рівня суспільної довіри, розриву соціальних 
зв’язків і зростання егоїзму, що стає серйозною загрозою для сталого розвитку суспільства.

Європейський феномен Ф. Ніцше суттєво вплинув на формування філософського світогляду Г. Гадамера. 
Ніцшеанська критика платонізму і християнства лягла в основу формування некласичного мислення та сут-
тєво вплинула на філософські течії ХХ століття, зокрема й на фундатора фундаментальної онтології М. Гай-
деггера та його учня, засновника філософської герменевтики Г. Гадамера. 

Ключові слова: античність, класичне мислення, Ф. Ніцше, Платон, Сократ, Г. Гадамер, діалог, культура, 
філософія. 



187

Dankanich Rymma,
Ph. D., Associate Professor,

Associate Professor at the Department of Philosophy
Oles’ Honchar Dnipro National University 

orcid.org/0000-0003-4968-678X
rimma_dankanich@ukr.net

CULTURAL AND PHILOSOPHICAL CRISIS ROOTS  
OF CLASSICAL MIND IN HANS-GEORG GADAMER INTERPRETATION

The historical, philosophical, and socio-cultural changes affecting the integrity of society highlight the crisis facing 
classical thinking within the context of modern global anthropology. Today, the study of the ontological foundations 
of this crisis is vital for philosophically understanding a world that seeks to explain the subjectivity, irrationality, 
and dynamism of human nature. This inquiry is directly connected to existing worldview issues, such as alienation, 
the search for meaning, crises of identity, and the growing distrust of traditional institutions of knowledge and morality. 
This article focuses on the problematic relationship between classical and non-classical paradigms of thought, both 
of which have significantly influenced the formation of contemporary worldviews. The tension among classical, 
non-classical, and postmodern perspectives at the turn of the epochs has led to worldview crises that result in socio-
political, cultural, and philosophical confrontations. Philosophical hermeneutics raises an important question: how 
can a philosophical and cultural dialogue across epochs be achieved today? The artistic and philosophical heritage 
of the past serves as a continuous field for interpretation. The quality of this interpretation, along with the relevance 
of translating specific works, will determine the future for new generations, whose culture and thinking are shaped 
by the perspectives and horizons established by philosophy. Modern hermeneutics is based on various paradigms 
of thought and the worldviews of different eras, allowing for a dialogue between the present and the past. This article 
examines Hans Gadamer’s hermeneutical experience in the context of Friedrich Nietzsche’s critique of ancient 
philosophy, particularly regarding Socrates and Plato. Nietzsche disapproved of Socrates’ moral principles, viewing 
them as a denial of vital energy and instincts. Friedrich Nietzsche, by rejecting the concepts of objective morality 
and ethical rationalism, called for a «reassessment of all values». This idea became the foundation for philosophical 
relativism and moral subjectivity. The dismissal of objective standards for good and evil has created a new paradigm 
that has led to an identity crisis and a loss of stable moral guidelines. Consequently, this has resulted in a decrease in 
public trust, a breakdown of social ties, and a rise in selfishness, all of which pose a serious threat to the sustainable 
development of society.

Nietzsche’s influence on European thought significantly shaped the philosophical outlook of Hans Gadamer. 
Nietzsche’s critique of Platonism and Christianity was instrumental in the development of non-classical thinking, 
which greatly influenced 20th-century philosophical trends. This includes the work of Martin Heidegger, the founder 
of fundamental ontology, and his student, Hans Gadamer, the founder of philosophical hermeneutics.

Key words: Antiquity, classical thinking, Nietzsche, Plato, Socrates, Hans Gadamer, dialog, culture, philosophy.

Вступ. Актуальність і постановка про-
блеми. Усеохоплююча криза людського буття, 
що розгортається нині, поставила людство 
перед такими викликами, які ставлять під 
загрозу саме його існування. Світ зіткнувся 
з низкою політичних, соціальних, екологічних, 
національних, релігійних суперечностей, що 
суттєво актуалізували проблему формування 
стратегії подолання загальної кризи людства. 
Однак найважливішою проблемою залишається 
світоглядна криза, що полягає, на наш погляд, 
у кардинальній зміні парадигми мислення від 
класичного до некласичного і постмодерного. 

Класична парадигма мислення сформувалася 
в лоні античної філософії та своєї довершеності 
досягла в епохи Нового часу та Просвітництва. 

Її головними атрибутами є: об’єктивність 
істини, раціоналізм (єдиним джерелом піз-
нання виступає розум), континуальність, детер-
мінізм (причино-наслідкові зв’язки), моральна 
свідомість, системність, лінійність, цілісність, 
критичне мислення тощо. Для некласичної 
парадигми мислення характерним є: релятивізм 
(відносність істини), ірраціоналізм, дискретне 
мислення, телеологізм, несистемність, комплі-
ментарність, парадоксальність, сингулярність 
тощо. Постмодернізм нівелює класичні посту-
лати та трансформує некласичні. Світ втра-
чає історію, традиції, цінності, національну 
належність, культуру загалом. Тому філософія 
ХХ ст. транслює такі есхатологічні та футу-
рологічні наративи, як: кінець історії, занепад 



188

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

буття, занепад культури тощо. Ф. Ніцше вво-
дить поняття «остання людина». Ніцшеанські 
ідеї лягли в основу постмодерної парадигми 
мислення, у якій істина – це соціальний кон-
структ і всі погляди – рівнозначні. Імморалізм 
Ф. Ніцше змінює фраґментація моралі, де вже 
не існує єдиного етичного критерію. Нігілізм 
Ф. Ніцше трансформується в так звану «куль-
туру відміни», тобто цілковите ігнорування 
людини чи групи людей, що не підлягають кор-
поративним критеріям тощо. 

Тому людина, що виховується в умовах 
суб’єктивної моралі, стає менш схильною до 
соціальної відповідальності та солідарності 
з іншими. Це призводить до зниження рівня 
суспільної довіри, розриву соціальних зв’язків 
і зростання егоїзму, що стає серйозною загро-
зою для сталого розвитку суспільства (Bauman, 
2000). У світі, де раціональність поступилася 
місцем релятивістським підходам, індивід стає 
вразливим до ідей псевдонауки, маніпуляцій 
і конспірології. Недовіра до традиційних науко-
вих і освітніх інституцій, яку породжує відсут-
ність стабільних ціннісних орієнтирів, створює 
умови для поширення дезінформації, ідеоло-
гічних маніпуляцій і конспірологічних теорій. 
Це має негативні наслідки для суспільства зага-
лом, оскільки підриває здатність ухвалювати 
обґрунтовані рішення на основі раціональних 
доказів (Sokal & Bricmont, 2003). Отже, інди-
від, що відмовляється від критичного мислення 
і сприймає суб’єктивний досвід як єдине дже-
рело істини, стає менш здатним до самостій-
ного аналізу інформації і більш схильним до 
сліпої віри в маніпулятивні ідеї. Це особливо 
небезпечно в умовах сучасної інформаційної 
війни, де критичне мислення стає важливим 
інструментом для захисту від дезінформації.

Отже, нагальним є виявлення підвалин сві-
тоглядної кризи, що, на наш погляд, бере свої 
витоки із критики Фрідріхом Ніцше класиків 
античної філософії Сократа і Платона в ерис-
тичному та софістичному стилі. Наприклад, 
відкидання Ф. Ніцше етичного раціоналізму 
Сократа, який був підданий ним неабиякій 
критиці, стало каталізатором для зміни пара-
дигми мислення, що ґрунтується на реляти-
вістських принципах. Ця зміна, яка знайшла 
своє продовження у філософії XX ст., призвела 
до підриву традиційних основ західної цивілі-
зації – етики, істини та раціональності – а їх 

заміни суб’єктивними критеріями та мораль-
ним релятивізмом. Цей вплив Ф. Ніцше відо-
бразився в багатьох аспектах сучасного мис-
лення та культури, спричинивши відмову від 
об’єктивних, логічних підходів і раціоналіс-
тичних цінностей, що нині асоціюється із кри-
зою сенсу, зниженням критичного мислення 
та нездатністю сучасної людини адекватно реа-
гувати на виклики часу.

Ф. Ніцше у працях «Народження траге-
дії з духу музики», «Антихрист», «По той бік 
добра і зла» та «Сутінки ідолів, або як філософ-
ствують молотом» гостро критикував мораль 
і раціоналізм, які були основою західної філо-
софії ще із часів Сократа та Платона, уважав 
їх обмежувальними для розвитку людської 
індивідуальності та творчого потенціалу. Він 
закликав до переоцінювання цінностей, уни-
каючи моральних обмежень і раціональної 
об’єктивності, що призвело до формування 
так званого «вольового нігілізму». Відмова від 
раціоналізму, на думку Ф. Ніцше, мала спри-
яти вивільненню людської сутності, однак це 
призвело до соціальної фраґментації та втрати 
моральних орієнтирів.

На думку сучасних філософів, ця відмова 
від раціональних засад сприяла зростанню 
кризових явищ у суспільстві. К. Льовіт у праці 
«Від Гегеля до Ніцше» досліджує, як відмова 
від раціональної філософії спричинила під-
йом нігілізму, що виразився у втраті сенсу 
й орієнтирів у житті людини. Він зазначає, що 
критика античної філософії та релігії, яку роз-
винув Ф. Ніцше, відкрила шлях до переоцінки 
моральних стандартів, однак це також стало 
причиною для наростання світоглядної дезо-
рієнтації (Löwith, 1964). Д. Янг, автор праці 
«Філософія релігії Ніцше», підкреслює, що 
відмова від метафізичної основи буття, як це 
пропонував Ф. Ніцше, підриває здатність сус-
пільства досягати моральної єдності та коо-
перації. Це стає особливо очевидним у сучас-
ному суспільстві, де посилення індивідуалізму 
та суб’єктивізму часто веде до міжособистісних 
конфліктів і послаблення суспільних зв’язків 
(Young, 2006).

Нині відмова від раціонального мислення 
у вигляді поширення ірраціональних учень 
і відносності істини створює нові виклики. 
Проблема набуває глобальних масштабів, 
коли суспільство втрачає здатність критично 



189

оцінювати ідеї, що призводить до популяризації 
маніпулятивних політичних ідеологій, відмови 
від науково обґрунтованих поглядів на еколо-
гічні та медичні питання, а також до загальної 
кризи довіри до інституцій. Згідно з досліджен-
нями, втрата раціональності у світоглядній базі 
суспільства впливає на здатність ухвалювати 
зважені рішення, зокрема щодо глобальних 
проблем, як-от зміна клімату, бідність та інфек-
ційні захворювання (Vattimo, 1988).

Інший погляд на проблему класичного мис-
лення представив засновник філософської гер-
меневтики Г. Гадамер, який відзначався висо-
ким рівнем культури критики та толерантності 
щодо видатних філософів античності, до філо-
софського надбання цивілізації загалом. Кри-
тика класичного мислення Г. Гадамером не 
містила протиставлення минулих епох і вчень, 
навпаки, була заснована на досвіді сократів-
ського діалогу, що збагатило герменевтичний 
досвід і відкрило нові горизонти в пізнанні.

Аналіз досліджень та публікацій. Криза 
класичного мислення та її співвіднесення 
з некласичним мисленням були в центрі 
уваги таких дослідників, як: А. Шопенгауер, 
С. К’єркегор, Ф. Ніцше, В. Дільтей, Г. Зім-
мель, А. Бергсон, Ф. Брентано, Е. Гуссерль, 
М. Шелер, М. Гайдеггер, К. Ясперс, М. Фуко, 
Г. Гадамер, інших. Водночас кризу раціона-
лізму досліджували К. Поппер, Р. Карнап, 
П. Феєрабенд, Р. Рорті, К. Апель, Ю. Габермас, 
а також сучасні українські науковці О. Хома, 
С. Ягодзінський, І. Чорноморденко, І. Загрій-
чук, І. Добронравова, В. Пронякін, В. Окоро-
ков, В. Панфілов, А. Малівський, С. Секундант, 
Т. Суходуб та інші.

 Ф. Ніцше суттєво вплинув на формування 
філософського світогляду Г. Гадамера. Сучасні 
дослідники впливу Ф. Ніцше на Г. Гадамера – 
Жан Гронден (Grondin, 2003) і Річард Палмер 
(Palmer, 1969) зазначають, що ніцшеанська кри-
тика об’єктивності збігається з ідеєю Г. Гада-
мера про неможливість досягнення чистої 
істини. Вони підкреслюють, що для Г. Гада-
мера, як і для Ф. Ніцше, будь-яке розуміння 
є суб’єктивним і культурно зумовленим. Час-
тина дослідників, зокрема Р. Достал (Dostal, 
2022) та Н. Дейві (Davey, 2006), уважають, 
що Г. Гадамер зазнав значного впливу з боку 
Ф. Ніцше, особливо в питаннях філософії 
мови, герменевтики та критичного ставлення 

до просвітницької моделі пізнання. Здається, 
специфіка Ф. Ніцше полягає в тому, що кожен 
філософ, починаючи із середини ХІХ ст., тобто 
ще за часів життя німецького філософа, ніби 
був підпорядкований якомусь нестатутному 
зобов’язанню. Таке враження, що з того часу, 
як в історії філософської думки з’явився Фрі-
дріх Ніцше, він буде продовжувати залишатися 
в будь-якому часі, у думці будь-якого мислителя 
як керманич даної епохи. Так, Віталій Табач-
ковський у статті «Ф. Ніцше: «Неевклідова 
рефлексивність»» звернув увагу вчених на те, 
що в Україні постала необхідність у глибокому 
дослідженні ніцшеанського спадку, оскільки 
мало місце більш розважливе теоретичне 
вивчення того, що насправді вніс Фрідріх Ніцше 
у практику філософування. В. Табачковський 
закликав, зокрема молодих фахівців, залишити 
епатажність та «істеричний» дискурс у дослі-
дженні філософії Ф. Ніцше (Табачковський, 
2005, с. 4). Але В. Табачковський підкреслює, 
що специфіка Ф. Ніцше в тому і полягає, що 
блазнюючи та кривляючись, філософ розкриває 
свою метафізику проблем, яка й не могла бути 
пізнаною інакше, а лише таким чином (Табач-
ковський, 2005, с. 5).

Ігор Бичко у статті «Ф. Ніцше: онтологія 
нелінійності» звертається до гераклітівського 
Логосу, де тісно корелюються стихія Вогню 
та Логосу як міра, відповідно до якої цей Вогонь 
то спалахує, то згасає. Отже, І. Бичко вважає 
світ Геракліта світом становлення, який, на його 
думку, асоціюється з діонісійським началом, 
висловленим Ф. Ніцше в «Народженні трагедії 
з духу музики». Саме така позиція Ф. Ніцше, 
уважає І. Бичко, і привела німецького мислителя 
на терени філософії життя, адже феномен життя 
у Ф. Ніцше корелятивний стихії Вогню Гера-
кліта, де життя – це не-рівність, не-інертність, 
не-сутність, не-субстанціональність, а воля до 
влади (Бичко, 2005, с. 61–63).

Віталій Лях у статті «Двовимірність люд-
ського існування у філософії Ніцше та її інтер-
претація в сучасних антропологічних концеп-
ціях» акцентує увагу на тому, що необхідно 
розглядати позицію Ф. Ніцше щодо набли-
ження людини до її первинного природного 
стану не у плані повернення до первісного 
існування, а в контексті повернення людині 
її життєстверджуючого виміру, що уособлює 
її психічне здоров’я. В. Лях наголошує, що 



190

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

людина Ф. Ніцше має вийти за межі приму-
сового, детермінованого ззовні повсякденного 
існування і наблизитися до Надлюдини, яка 
уособлює розвиток людини, тобто стан, якого 
ще треба досягти (Лях, 2005, с. 32).

Великий внесок у дослідження некласичної 
парадигми мислення Ф. Ніцше зробив один із 
засновників філософської антропології німець-
кий філософ і соціолог Макс Шелер. Зокрема, 
у роботі «Ресентимент у структурі моралей» 
М. Шелер веде полеміку з Ф. Ніцше щодо його 
критики християнської моралі, обґрунтовуючи 
помилковість тези Ф. Ніцше про те, що христи-
янська мораль – це «витончена квітка ресенти-
менту». М. Шелер акцентує увагу на головному 
аспекті формування ресентименту – імпульсі 
помсти, який Ф. Ніцше розглядав у контек-
сті єврейського народу. Другим витоком фор-
мування ресентименту, на думку М. Шелера, 
є заздрість, ревнощі, прагнення до конкуренції. 
Заздрість зазвичай виникає з почуття безсилля, 
яке стоїть на шляху прагнення до володіння 
річчю, яка належить іншому. М. Шелер вказує 
на існування екзистенційної заздрості. Вона 
виражається словами: «Я все можу тобі про-
стити, окрім того, що ти існуєш та є істотою, 
якою ти є; Я все можу тобі простити – тільки не 
те, що не Я є те, що є Ти; що Я не є Ти» (Scheler, 
1994, p. 25).

На думку К. Ясперса, Ф. Ніцше виявляється 
якісним вихователем за умови, якщо читачу 
вдається подолати ті хибні судження, до 
яких він спонукає. Ці судження подібні про-
вокаціям Сократа, що примушують, урешті-
решт, мислити самостійно. Інакше кажучи, 
Ф. Ніцше провокує, збуджує читача неорди-
нарними висловлюваннями з метою спонукати 
в людині бажання вдосконалення та розвитку, 
тобто розбудити в людині волю до влади, яка 
забезпечить досягнення неймовірних цілей. 
Це є щось на кшталт вирішення завдання мето-
дом від противного. К. Ясперс відзначає дуже 
цікаву річ: якщо читач потрапить у так звану 
пастку Ф. Ніцше, то це призведе його до неро-
зуміння думки Ф. Ніцше (Jaspers, 1961, p. 450). 
К. Ясперс помічає дуже важливу і тонку річ, 
що мислення Ф. Ніцше фактично визначається 
християнськими імпульсами, хоча зміст їх 
втрачено. 

Мета статті – визначення культурно-філо-
софських засад кризи класичного мислення 

у тлумаченні Г. Гадамера, у контексті ніцшеан-
ської критики філософії Сократа та Платона. 

Виклад основного матеріалу. Сучасна 
герменевтика спирається на різні парадигми 
мислення, світобачення різних епох, завдяки 
дослідженню яких стає можливим діалог 
теперішнього та минулого. Однією з фунда-
ментальних основ європейської цивілізації 
є антична культура та філософія. Історико-філо-
софська традиція неодмінно вказує на заро-
дження й етапи розвитку філософії як у схід-
них, так і в західних культурах, починаючи із  
VIІ–VI ст. до н. е. Європейське філософське 
мислення зародилося в античній культурі. 
Ми знаємо прекрасну плеяду давньогрець-
ких мислителів протягом усього періоду існу-
вання античної філософії від Мілетської школи 
(Фалес, Анаксімандр, Анаксімен) до неопла-
тонізму Плотіна та платонізму Прокла, остан-
ніх напрямів Академії Платона, забороненої 
в 529 р. імператором Юстиніаном, у рамках 
боротьби з язичництвом. Попри це, антична 
культура і філософія є колискою європейської 
цивілізації. Осмислення будь-яких процесів 
і подій сьогодення з необхідністю спирається 
на досвід і досягнення античної культури 
і філософії. Що ж нам дає античність? Насам-
перед – це усталений спосіб мислення, який 
ми називаємо «класичним», тобто таким, що 
залишається актуальним і доцільним у будь-
які часи й епохи. Така унікальність античності 
стала предметом розгляду видатних філософів 
ХХ ст. – Мартіна Гайдеггера, його учня Г. Гада-
мера й інших. У статті «Філософія і герменев-
тика» Г. Гадамера Платон і Арістотель поста-
ють як поборники філософської думки, завдяки 
яким утвердилося розуміння того, що будь-яке 
філософське мислення – це подальше роз-
мірковування первинного досвіду світу і спо-
глядання тієї мови, у якій ми перебуваємо. На 
думку Г. Гадамера, саме платонівський діалог 
ставить завдання, які раніше не виникали ні 
перед марбурзьким уявленням про Платона, ні 
перед «адаптованим» Платоном, якого нама-
галася створити англійська логіка. Г. Гадамер 
уважав, що «драма» платонівських розмов – це 
не тільки подія спілкування, комунікації, але 
й повчальні, багатогранні, захопливі розмови 
інших великих грецьких філософів і митців, 
що вирізняються невичерпною життєдайністю 
та мисленнєвою глибиною; платонівський 



191

діалог радше – це втілений процес діалектики 
думки (Gadamer, 1976, S. 35). 

У XVII ст. європейська цивілізація зіткнулась 
із проблемою наукового методу для осмислення 
результатів Першої наукової революції XVI ст.  
XVIII ст. поставило проблему освіченості 
людини і суспільства за допомогою раціоналіс-
тичної методології, що привело до стрімкого 
розвитку культури, філософії, економіки тощо. 
Усі ці процеси відбувалися на підґрунті класич-
ного мислення, від античності, християнства до 
наукових досягнень епохи Нового часу. Однак 
середина XIX ст. констатує кризу класичного 
мислення, де віра в «усесильний» розум похит-
нулася. Криза класичного мислення у філосо-
фії XIX ст. мала декілька ключових причин, 
які кардинально змінили традиційні підходи 
до розуміння світу, суспільства й особистості. 
Це була епоха індустріалізації та наукових від-
криттів, яка кинула виклик класичним поглядам 
на світ, що раніше визначали його мислення. 
Основними ознаками класичного мислення є: 
об’єктивність і універсалізм, раціоналізм, етич-
ний абсолютизм, системний характер мислення, 
авторитетність, розуміння світу як гармонійної 
та впорядкованої системи, лінійність. Некла-
сичне мислення характеризується ірраціональ-
ністю, суб’єктивністю, релятивністю, фраґ-
ментарністю, стихійністю, дією підсвідомого. 
Боротьба цих двох парадигм у ХХ ст. завер-
шилася перемогою останньої, яка і визначила 
подальший вектор розвитку європейської циві-
лізації. Але в суспільній свідомості превалює 
думка про те, що комплекс цивілізаційних про-
блем спричинили саме класичні підходи в куль-
турі та філософії та раціональний спосіб осяг-
нення дійсності, як їхній складник. 

За таких умов філософська спільнота дійшла 
висновку, що наука неспроможна відповісти на 
всі екзистенційні виклики людства. Питання 
людської душі, духовного стану людини, 
морально-етичних відносин, проблеми життя 
і смерті залишалися поза увагою наукового 
методу. Ця проблема стоїть в центрі уваги 
Ганса Гадамера, який у праці «Істина і метод» 
стверджував, що наукова методологія виносить 
за дужки «життєвий світ» людини і не відобра-
жує об’єктивну ситуацію людського існування. 
На думку Г. Гадамера, істина буття не підлягає 
верифікації методологічними засобами науки 
(Gadamer, 1965, S. XXVI). 

Г. Гадамер описав Європу після Першої сві-
тової війни, яка, на його думку, була захоплена 
процесом загальної провінціалізації. Неокан-
тіанство, що посіло панівні позиції у філософ-
ському дискурсі того часу, також зазнало краху 
в контексті занепаду культурної свідомості 
ліберального століття. Занепала також віра 
у прогрес. Суспільство констатувало втрату 
наукових, ціннісних і життєвих орієнтирів. 
На думку Г. Гадамера, постала нагальна необ-
хідність у нових цілях і цінностях. У Європі 
запанував експресіонізм як у житті, так і в мис-
тецтві. У християнстві діалектична теологія 
піддала критиці історичну теологію, у філосо-
фії – гуссерлівська феноменологія «життєвого 
світу» завдала нещадної критики методоло-
гізму неокантіанських шкіл. На думку Г. Гада-
мера, екзистенційна філософія і філософія 
життя, що представлена європейським феноме-
ном Ф. Ніцше, здійснила вплив на формування 
його герменевтичного досвіду ще до зустрічі 
з Мартіном Гайдеггером. Особливістю філо-
софії того періоду є взаємодія з мистецтвом, 
де останнє визначається як справжній органон 
філософії – це був період розквіту німецького 
романтизму, тоді як університетська філософія, 
що ґрунтувалася на принципах Просвітництва, 
втрачала своє панівне становище (Gadamer, 
1976, S. 33).

На думку американського дослідника герме-
невтики Н. Дейві, Г. Гадамер і Ф. Ніцше єдині 
в тому, що вони сперечаються не з науковим 
міркуванням як таким, а з тим, що воно витісняє 
естетичну і спекулятивну чутливість, від якої 
залежить наша орієнтація в питаннях смислу. 
Однак підхід обох мислителів до мови та її від-
ношення до досвіду виявляє різкі відмінності 
в їхньому розумінні естетичного, спекулятив-
ного та суб’єктивного. Незважаючи на те, що 
афористична ідіома Ф. Ніцше та герменевтич-
ний перспективізм Г. Гадамера мають спільну 
мету – примусити читача мислити інакше, 
перший – це скептик щодо ставлення мови до 
досвіду, а другий – ні (Davey, 2006, p. 145).

Як відомо, Ф. Ніцше вирізняється своїм 
критичним ставленням до Сократа і Платона. 
У роботі «Народження трагедії» він звинува-
чує їх у спотворенні грецької трагедії як куль-
турного феномену. Особливо обурює Ф. Ніцше 
етичний раціоналізм Сократа. Він не приймає 
метод Сократа зі встановлення істини, оскільки 



192

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

для нього істина не є об’єктивною даністю, 
а радше конвенцією. У роботі «Сутінки ідо-
лів, або як філософствують молотом» (Götzen-
Dämmerung, oder Wie man mit dem Hammer 
philosophiert) Ф. Ніцше стверджує, що у твор-
чості Сократа і Платона наявні симптоми заги-
белі (Verfalls-Symptome) грецької трагедії. 
Надаючи характеристику Сократу, Ф. Ніцше 
висловлює особисту відразу, називає його голо-
тою (Pöbel). Зовнішність грецького філософа 
Ф. Ніцше вважає огидною (hässlich) (Nietzsche, 
1988, S. 68). Сократ, на думку німецького мис-
лителя, – це «ходяче непорозумінням» (Sokrates 
war ein Missverständniss) (Nietzsche, 1988,  
S. 73). Ф. Ніцше не схвалював моральних 
настанов Сократа, які він розцінював як такі, 
що заперечують життєву енергію й інстинкти. 
Сократівська ідея підпорядкування бажань 
і пристрастей контролю розуму суперечила 
світосприйняттю Ф. Ніцше, який цінував силу 
волі, інстинктивну радість життя і свободу від 
моральних обмежень. Сократівську мораль, 
з її прагненням до «чеснотливого» життя через 
розум, Ф. Ніцше вважав пригніченням справж-
ньої життєвої сили людини (Nietzsche, 1988, 
S. 72). У роботі «Народження трагедії» (Die 
Geburt der Tragödie) Ф. Ніцше стверджує, що 
Сократ перевернув грецьке мислення, поста-
вивши раціональність і логіку на перше місце, 
витісняючи інтуїтивне й емоційне, властиве 
грецькій трагедії (das Kunstwerk der griechischen 
Tragödie ging an ihm zu Grunde). Сократівська 
пристрасть до логіки й аргументації, до пошуку 
істини через діалектику, на думку Ф. Ніцше, 
була спробою нав’язати інтелектуальне розу-
міння світу замість чуттєвого й естетичного, 
яким пронизана грецька трагедія. Для Ф. Ніцше 
така надмірна увага до раціонального початку 
привела до «загибелі» грецької трагедії, яка 
черпала силу саме з ірраціональних аспектів 
життя (Nietzsche, 1988, S. 83). 

Отже, Ф. Ніцше стверджував, що Сократ був 
прихильником надмірного раціоналізму, який 
пізніше успадкував Платон, і що, зрештою, 
призвело до формування всієї західної філо-
софії як системи пошуку абстрактних істин. 
Це, за Ф. Ніцше, символізувало «занепад» 
стародавнього грецького духу, де міфи і мис-
тецтво мали величезне значення, а не тільки 
логіка та розум. Водночас Ф. Ніцше навіть 
порівнює Сократа з «монстром», який прагне 

все пояснити і структурувати, що призводить 
до занепаду всього спонтанного і творчого 
в людині (Nietzsche, 1988, S. 69). 

У своїх роботах Ф. Ніцше репрезентує 
Сократа і Платона як початкових «ідолів», які 
західна філософія ставила на п’єдестал протя-
гом століть. Для Ф. Ніцше вони стали прикла-
дом мислителів, які в пошуках ідеальних істин 
заперечували справжнє життя і підміняли його 
світом ідей і абстракцій. Він відчував особисту 
неприязнь до цих ідей, адже вважав, що вони 
«смертельні» для справжнього духу життя, 
отже, і для свободи особистості. Відмова від 
грецької трагедії як естетичного відображення 
життя, яке поєднує радість і страждання, від-
крила шлях до домінування раціональності над 
емоційним та інтуїтивним. Ф. Ніцше побою-
вався, що слідування логіці, моралі й абстрак-
тним істинам може перетворити людину на 
«раба» ідеалів, нав’язаних культурою і суспіль-
ством, які придушують її природні інстинкти 
та свободу. Неприйняття Ф. Ніцше Сократа 
має глибокий філософський контекст: він ува-
жав, що через діяльність грецького філософа 
людство втратило зв’язок із правдивою красою 
і трагізмом буття, занурившись у світ раціо-
нальних «ідолів». Ця критика стала централь-
ним моментом для Ф. Ніцше, бо саме в її межах 
він закликав до «переоцінювання всіх ціннос-
тей» та до звільнення від нав’язаних ідей, які, 
на його думку, перешкоджають життю.

Отже, критика класиків античної філософії 
є для Ф. Ніцше не тільки філософською крити-
кою, але й відображує його особисте емоційне 
ставлення до етичного раціоналізму Сократа 
і Платона.

Таким чином, у цьому дослідженні пози-
ція Ф. Ніцше стосовно античних мислите-
лів представлена невипадково. Адже існує 
загальноприйнята думка про існування нібито 
об’єктивних обставин щодо формування некла-
сичної парадигми мислення, утіленням якої 
є Ф. Ніцше. Ця думка презентує ідею кризи 
класичного мислення через його нездатність 
осмислити навколишній світ у його ціліс-
ності. Однак емоційне і брутальне несприй-
няття Сократа дає підставу говорити про те, що 
Ф. Ніцше категорично відкидав етичний раціо-
налізм Сократа, який своїм методом викриває 
хибність людського мислення, спонукаючи до 
самоаналізу і самовдосконалення. Ф. Ніцше 



193

поєднує сократівську мораль із християнською, 
якій протиставляє діонісійські оргії і безумства, 
видаючи їх за автентичний стан людини. Нині 
у світі панує модель консюмеризму в умовах 
постмодерністичного світосприйняття, яка від-
кидає історію, традицію, культуру, цінності, 
філософію, релігію й інші складові частини 
цілісної світобудови суспільства. 

Невипадково Ф. Ніцше вперше заговорив 
про кінець історії й «останню людину», а також 
про «волю до влади», «нігілізм», «вічне повер-
нення», «справедливість», «надлюдину», що 
є ключовими концептами його філософії. 

Отже, Г. Гадамер, незважаючи на те, що 
відчув на собі вплив ніцшеанського нігілізму, 
залишився вірним філософській класичній тра-
диції, що стала основою для формування філо-
софської герменевтики, в основі якої лежить 
феномен розуміння. Головним завданням якого 
є здобуття досвіду осягнення істини, що долає 
обмеженість наукової методології. Г. Гадамер 
добре розумів, що не кожен досвід може бути 
легітимним і альтернативним науковому спо-
собу пізнання. Тому головним завданням філо-
софської герменевтики він убачав поглиблення 
феномену розуміння, що передбачає насампе-
ред осмислення історичної філософської тра-
диції. Ця особливість гадамерівської філосо-
фії відрізняє його від підходу, що розробляв 
Ф. Ніцше. Г. Гадамер не тільки не принижував 
значення філософії Сократа, а навпаки, спи-
рався на неї в побудові своєї філософської кон-
цепції. У своїй дисертації «Діалектична етика 
Платона» Г. Гадамер стверджував, що думка 
Сократа до її обрамлення в діалогах Платона 
перебувала у стані блукання і була присутня 
в так званій «дофілософській» ситуації. Нині 
наукова спільнота називає «дофілософську 
ситуацію» по-різному: від буденного досвіду 
до лінгвістичного горизонту тощо. На думку 
Г. Гадамера, думка Сократа від початку – діа-
логічна. Тут діалектика смислу розкривається 
в палітрі різних думок, що утворюють кому-
нікативний простір. Тому Г. Гадамер уважає 
Сократа справжнім мислителем Заходу. На 
думку Г. Гадамера, у сократівських діалогах 
був розпізнаний єдиний засіб, що необхід-
ний для того, щоб досягнути справді надійної 
позиції щодо речей. Саме сократівський діа-
лог відрізняється від інших технік ведення 
диспуту тим, що в ньому відсутнє хаотичне 

і невпорядковане спілкування, що час від часу 
підхоплюється співбесідниками, коли вислов-
люються неосмислені думки, що спонтанно 
спадають на думку. На відміну від такої ситуа-
ції, сократівський діалог стилізований у деякій 
послідовності, адже в ньому вперше здійсню-
ється те, що принципово вирізняє логос науки, 
коли мова послідовно визначає явище або річ 
(Gadamer, 1991, S. 20). За словами Г. Гадамера, 
Ф. Ніцше здійснив радикальну критику плато-
нізму з метою подолання трансцендентальної 
постановки питання як наслідку суб’єктивізму 
епохи Нового часу (Gadamer, 1965, S. 244).

Висновки. Отже, сучасна світоглядна криза, 
пов’язана з відходом від раціональних методів 
освоєння дійсності, що призвело до негатив-
них наслідків і кризових явищ у різних сфе-
рах життя. Відкидання етичного раціоналізму 
Сократа, яке було піддано особливій критиці 
Ф. Ніцше, стало каталізатором для зміни пара-
дигми мислення, що ґрунтується на релятивіст-
ських принципах. Ця зміна, яка знайшла своє 
продовження у філософії XX ст., призвела до 
підриву традиційних основ західної цивілі-
зації – етики, істини та раціональності – та їх 
заміни суб’єктивними критеріями і моральним 
релятивізмом, який підриває традиційну сис-
тему цінностей, породжуючи ідеї, що будь-
яка правда є лише поглядом. Це, своєю чер-
гою, призводить до того, що моральні й етичні 
орієнтири стають суб’єктивними, втрачена 
чіткість у розмежуванні добра і зла, справед-
ливості та несправедливості, що спричинило 
зростання соціальної нестабільності та вразли-
вості до маніпуляцій, дезорієнтації в пошуках 
сенсу, коли старі цінності вже не працюють, 
а нових – немає.

На противагу Ф. Ніцше, криза класичного 
мислення в розумінні Г. Гадамера полягала 
в тому, що класична філософія спирається на 
ідею об’єктивної істини й абсолютного знання, 
яке можна досягнути суто через розум. Однак 
філософ стверджував, що сучасне мислення, 
що пройшло через критику класичної мета-
фізики, втратило віру в такі абсолютні істини. 
Відкриття, що відбулися в гуманітарних і при-
родничих науках, довели, що істина є мінливою 
і не може бути остаточною. Цей аспект призвів 
до кризи класичного раціоналізму і спричи-
нив сумніви в можливості об’єктивного піз-
нання. Окрім того, Г. Гадамер підкреслює, що 



194

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

процес пізнання завжди історично зумовле-
ний, а наше розуміння світу формується крізь 
призму культурних і мовних традицій, що нас 
оточують. Отже, він розглядає культурно-філо-
софські основи кризи класичного мислення як 
неминучий результат того, що традиції й істо-
ричний контекст завжди впливають на людину, 
обмежують її здатність мислити об’єктивно. Це 
означає, що пізнання і правда завжди пов’язані 
з конкретним історичним моментом, а не 
з універсальною істинністю. На відміну від 
Ф. Ніцше, який різко протиставляв себе кла-
сичній метафізиці та пропонував радикальну 
переоцінку всіх цінностей, Г. Гадамер зберігає 
зв’язок із класичною традицією. Його підхід 
полягає не в тому, щоб відкинути метафізику, 
а щоб переосмислити її. Г. Гадамер уважав, 
що діалог із класичними філософами, як-от 
Сократ, Платон і Арістотель, є життєво важ-
ливим для сучасної філософії, оскільки цей 
діалог підтримує інтелектуальний зв’язок між 
поколіннями. Він бачив у цьому діалозі шлях 
до пошуку істини, яка не є об’єктивно сталою, 

але розвивається у процесі обміну думками між 
різними історичними епохами і культурними 
традиціями. Отже, у філософії Г. Гадамера 
криза класичного мислення не є остаточним 
відходом від істини чи метафізики, а є можли-
вістю для розвитку нових форм діалогу, у якому 
кожне покоління переосмислює свою спад-
щину й адаптує її до сучасності. Його концеп-
ція пізнання як діалогу між минулим і теперіш-
нім забезпечує умови для творчої інтерпретації 
та розширення розуміння буття, спираючись 
на класичну філософію, досягає успіху у про-
кладанні шляху вічного філософського діалогу 
від Сократа, Платона, Арістотеля до Ф. Ніцше, 
М. Гайдеггера і наступних поколінь.

Нині в умовах трагічних зламів історії постає 
нагальна необхідність повернення до класич-
ного виміру буття: критичного мислення, раці-
онального пізнання, уселюдських цінностей, 
заснованих на класичних моральних засадах, 
що дозволить людству відновити порозуміння 
і єдність у протистоянні глобальним викликам 
ХХІ ст. 

Список використаних джерел:
Бичко, І. (2005). Ф. Ніцше: онтологія нелінійності, Філософсько-антропологічні студії 2005. Філософія 

Ф. Ніцше і сучасність (До 160-річчя від дня народження), 39–69.
Лях, В. (2005). Двовимірність людського існування у філософії Ніцше та її інтерпретація в сучасних антропо-

логічних концепціях, Філософсько-антропологічні студії 2005. Філософія Ф. Ніцше і сучасність (До 160-річчя 
від дня народження), 17–39.

Табачковський, В. (2005). Ф. Ніцше: «Неевклідова рефлексивність», Філософсько-антропологічні студії 2005. 
Філософія Ф. Ніцше і сучасність (До 160-річчя від дня народження), 3–17.

Bauman, Z. (2000). Liquid Modernity. Cambridge: Polity Press. 
Davey, N. (2006). Unquiet Understanding: Gadamer’s Philosophical Hermeneutics. Albany: State University of New 

York Press.
Dostal, R. (2022). Gadamer’s hermeneutics: between phenomenology and dialectic. Evanston: Northwestern 

University Press.
Gadamer, H.G. (1976). Philosophie und Hermeneutik. In Philosophes critiques d’eux-mêmes. Philosophers on their 

own work. Philosophische Selbstbetrachtungen. Andre Mercier, Maja Svilar (Textes aux soins de). (Vol 2. S. 33–67). 
Bern, Frankfurt / M. und München: Herbert Lang.

Gadamer, H.G. (1991). Plato’s dialectical ethics: phenomenological interpretations relating to the Philebus. New 
Haven: Yale University Press. (Original work published 1931). 

Gadamer, H.G. (1965). Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik. 2 Auflage. Tübingen: 
J.C.B. Mohr (Paul Siebeck). 

Grondin, J. (2003). The Philosophy of Gadamer. (K. Plant, Trans.). Chesham: Acumen. (Original work published 
1999).

Jaspers, K. (1961). Nietzsche and Christianity. Ashton: Henry Regnery Company.
Löwith, К. (1964). From Hegel to Nietzsche: the revolution in nineteenth-century thought. (D. Green. Trans.). New 

York: Сolumbia University Press. (Original work published 1941).
Nietzsche, F. (1988). Die Geburt der Tragödie. In F. Nietzsche, Sämtliche Werke Kritische Studienausgabe in  

15 Einzelbänden KSA (Bd. 1, S. 9–156). München: Deutscher Taschenbuch Verlag.
Nietzsche, F. (1988). Götzen-Dämmerung. In F. Nietzsche, Sämtliche Werke Kritische Studienausgabe in  

15 Einzelbänden KSA (Bd. 6, S. 55–164). München: Deutscher Taschenbuch Verlag de Gruyter.



195

Palmer, R. (1969). Interpretation Theory in Schleiermacher, Dilthey, Heidegger, and Gadamer. Evanston: Northwestern 
University Press.

Vattimo, G. (1988). The end of Modernity: Nihilism and Hermeneutics in Post-modern Culture (J. Snyder Trans.). 
Cambridge: Polity Press. (Original work published 1985).

Scheler, M. (1994). Ressentiment. Milwaukee: Marquette University Press. 
Socal, A., & Bricmont, J. (2003). Intellectual Impostures: Postmodern Intellectuals Abuse of Science. London: Profile 

Books. (Original work published 1997).
Young, J. (2006). Nietzsche’s Philosophy of Religion. Cambridge: Cambridge University Press.

References:
By’chko, I. (2005). F.Niczshe: ontologiya nelinijnosti [F. Nietzsche: Nonlinearity ontology], Filosofs’ko-

antropologichni studiyi 2005. Filosofiya F. Niczshe i suchasnist’ (Do 160-richchya vid dnya narodzhennya), 39–69 
[in Ukrainian].

Lyax, V. (2005). Dvovy’ mirnist’ lyuds’kogo isnuvannya u filosofiyi Niczshe ta yiyi interpretaciya v suchasny’h 
antropologichny’h koncepciyah [Twofold of human existence in Nietzsche’s philosophy and its interpretation in 
contemporary anthropological conceptions], Filosofs’ko-antropologichni studiyi 2005. Filosofiya F. Niczshe i suchasnist’ 
(Do 160-richchya vid dnya narodzhennya),17–39 [in Ukrainian].

Tabachkovs’ky’j, V. (2005). F. Niczshe: “Neevklidova refleksy’vnist’” [F. Nietzsche: Non-Euclidean reflection], 
Filosofs’ko-antropologichni studiyi 2005. Filosofiya F. Niczshe i suchasnist’ (Do 160-richchya vid dnya narodzhennya), 
3–17 [in Ukrainian].

Bauman, Z. (2000). Liquid Modernity. Cambridge: Polity Press. 
Davey, N. (2006). Unquiet Understanding: Gadamer’s Philosophical Hermeneutics. Albany: State University of New 

York Press.
Dostal, R. (2022). Gadamer’s hermeneutics: between phenomenology and dialectic. Evanston: Northwestern 

University Press.
Gadamer, H.G. (1976). Philosophie und Hermeneutik. In Philosophes critiques d’eux-mêmes. Philosophers on their 

own work. Philosophische Selbstbetrachtungen. Andre Mercier, Maja Svilar (Textes aux soins de). (Vol. 2. S. 33–67). 
Bern, Frankfurt / M. und München: Herbert Lang.

Gadamer, H.G. (1991). Plato’s dialectical ethics: phenomenological interpretations relating to the Philebus. New 
Haven: Yale University Press. (Original work published 1931). 

Gadamer, H.G. (1965). Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik. 2 Auflage. Tübingen: 
J.C.B. Mohr (Paul Siebeck). 

Grondin, J. (2003). The Philosophy of Gadamer. (K. Plant, Trans.). Chesham: Acumen. (Original work published 
1999).

Jaspers, K. (1961). Nietzsche and Christianity. Ashton: Henry Regnery Company.
Löwith, К. (1964). From Hegel to Nietzsche: the revolution in nineteenth-century thought. (D. Green. Trans.). New 

York: Сolumbia University Press. (Original work published 1941).
Nietzsche, F. (1988). Die Geburt der Tragödie. In F. Nietzsche, Sämtliche Werke Kritische Studienausgabe in  

15 Einzelbänden KSA (Bd. 1, S. 9–156). München: Deutscher Taschenbuch Verlag.
Nietzsche, F. (1988). Götzen-Dämmerung. In F. Nietzsche, Sämtliche Werke Kritische Studienausgabe in  

15 Einzelbänden KSA (Bd. 6, S. 55–164). München: Deutscher Taschenbuch Verlag de Gruyter.
Palmer, R. (1969). Interpretation Theory in Schleiermacher, Dilthey, Heidegger, and Gadamer. Evanston: Northwestern 

University Press.
Vattimo, G. (1988). The end of Modernity: Nihilism and Hermeneutics in Post-modern Culture (J. Snyder Trans.). 

Cambridge: Polity Press. (Original work published 1985).
Scheler, M. (1994). Ressentiment. Milwaukee: Marquette University Press. 
Socal, A., & Bricmont, J. (2003). Intellectual Impostures: Postmodern Intellectuals Abuse of Science. London: Profile 

Books. (Original work published 1997).
Young, J. (2006). Nietzsche’s Philosophy of Religion. Cambridge: Cambridge University Press.



196

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

УДК 1:316.7:37.013
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.22

Заїчко Владислава Валеріївна,
аспірантка кафедри соціальної філософії,

філософії освіти та освітньої політики
Українського державного університету імені Михайла Драгоманова

orcid.org/0000-0002-4350-4263
zaichko.vlada@gmail.com

НАЦІОНАЛЬНА ІДЕНТИЧНІСТЬ У КОНТЕКСТІ ВІЙНИ: 
ГЕРМЕНЕВТИЧНИЙ АНАЛІЗ СИМВОЛІВ, МОВИ ТА ПАМ’ЯТІ

У статті досліджено процеси формування та збереження національної ідентичності в умовах кризи, 
зокрема під час війни та примусової міграції. Аналіз базується на філософському підході до розуміння наці-
ональної ідентичності як динамічної та багатошарової конструкції, що активно змінюється під впливом соці-
ально-політичних подій. За допомогою герменевтичної методології Поля Рікера у статті зосереджено увагу 
на інтерпретації символів, наративів і метафор, які відображають колективний досвід українського суспіль-
ства в умовах війни. Метафори Оксани Забужко, як-от «тюрма народів» і «співкамерники», розглядаються як 
культурні маркери, що не лише описують травматичний досвід, але і сприяють усвідомленню національної 
ідентичності як форми опору. Особливу увагу приділено ролі освіти та її конституціалізації як засобу збере-
ження культурної пам’яті та виховання нових поколінь у дусі національної єдності. Автори звертають увагу 
на важливість освітньої системи, яка не лише забезпечує передачу знань, але й формує ціннісні орієнтири, 
сприяє консолідації нації в умовах соціальних потрясінь. У контексті досвіду польської освітньої системи, 
що приймає українських дітей-біженців, розглядаються виклики, пов’язані з інтеграцією цих дітей у нове 
середовище та збереження їхньої національної ідентичності. Також розкрито роль міграції у формуванні 
національної ідентичності, коли примусове переселення активізує процеси самовизначення та посилює 
зв’язок із культурним корінням. Міграційний досвід стає важливим чинником, що сприяє як збереженню 
національних цінностей, так і адаптації до багатокультурного середовища, забезпечує нові можливості для 
переосмислення ідентичності. На основі досліджень і аналізу культурних символів і освітніх практик у стат-
ті показано, що національна ідентичність в умовах кризи перетворюється на потужний ресурс, який допо-
магає суспільству зберегти цілісність і стійкість перед викликами глобалізації та соціально-політичних змін.

Ключові слова: національна ідентичність, війна, міграція, освіта, герменевтика, культурна пам’ять.

Zaichko Vladyslavа,
Postgraduate Student 

at the Department of Social Philosophy,
Philosophy of Education and Educational Policy

Ukrainian State Drahomanov University 
orcid.org/0000-0002-4350-4263

zaichko.vlada@gmail.com

NATIONAL IDENTITY IN THE CONTEXT OF WAR:  
A HERMENEUTICAL ANALYSIS OF SYMBOLS, LANGUAGE AND MEMORY

The article examines the processes of formation and preservation of national identity in crisis conditions, 
particularly during war and forced migration. The analysis is based on a philosophical approach to understanding 
national identity as a dynamic and multi-layered structure actively changing under the influence of socio-political 
events. Using Paul Ricker’s hermeneutic methodology, the article focuses on interpreting symbols, narratives, 
and metaphors that reflect the collective experience of Ukrainian society during the war. Oksana Zabuzhko’s 
metaphors, such as the “prison of nations” and “cellmates”, are considered cultural markers that describe traumatic 
experiences and contribute to the awareness of national identity as a form of resistance. Special attention is paid 
to the role of education and its constitutionalization to preserve cultural memory and educate new generations in 
the spirit of national unity. The authors draw attention to the importance of the educational system, which not only 



197

ensures the transfer of knowledge but also forms value orientations, contributing to the consolidation of the nation 
in conditions of social upheaval. In the context of the experience of the Polish educational system, which accepts 
Ukrainian refugee children, the challenges associated with the integration of these children into a new environment 
and the preservation of their national identity are considered. The role of migration in forming national identity is 
also revealed when forced resettlement activates the processes of self-determination and strengthens the connection 
with cultural roots. The migration experience becomes an essential factor contributing to both the preservation 
of national values and adaptation to a multicultural environment, providing new opportunities for rethinking identity. 
Based on research and analysis of cultural symbols and educational practices, the article shows that national identity 
in crisis conditions turns into a powerful resource that helps society maintain integrity and resilience in the face 
of challenges of globalization and socio-political changes.

Key words: national identity, war, migration, education, hermeneutics, cultural memory.

Вступ. Національна ідентичність – це 
складний феномен, який поєднує в собі еле-
менти історичної пам’яті, культурних символів 
і мови, що слугують основою для самовизна-
чення індивіда в соціумі. Поняття національної 
ідентичності, сформоване під впливом багато-
вікових культурних традицій, зберігає свою 
актуальність навіть в умовах глобалізації, коли 
кордони між культурами стають все менш чіт-
кими. Нині, коли війна в Україні принесла нові 
виклики національному самоусвідомленню, 
зокрема через війну, примусову міграцію 
та руйнування культурної спадщини, потреба 
у збереженні та відновленні національної іден-
тичності набуває нової значущості.

Використання герменевтичної методології 
Поля Рікера дозволяє не лише зрозуміти цей 
феномен, а й виявити приховані смисли, які 
формують основу національної ідентичності 
через інтерпретацію символів, текстів і нара-
тивів, що закріплюють колективну пам’ять. Як 
стверджує П. Рікер, інтерпретація є ключем до 
розуміння глибинного значення тексту та його 
зв’язку з досвідом людини. У цьому контексті 
аналіз символів і мови стає особливо важли-
вим, оскільки вони є засобами, через які народи 
передають свій унікальний досвід, отже, і свою 
національну ідентичність, з покоління в поко-
ління.

Окрім того, метафоричний підхід Оксани 
Забужко, яка використовує яскраві символи 
і знакові образи для опису кризових явищ 
у суспільстві, дозволяє глибше зануритись 
у проблему національної ідентичності під час 
війни. Її образи, як-от «диктатура телевізора» 
чи «ріки крові», створюють символічну рамку, 
яка відображає біль, страхи та переживання 
українського суспільства в умовах сучасної 
війни. Отже, мова та культурні символи ста-
ють не просто засобами вираження, а й дієвими 

інструментами самовизначення та протисто-
яння в умовах кризи.

У статті розглядається, як мова та культурні 
символи формують національну ідентичність, 
як вони можуть бути використані для її збере-
ження та відновлення під час соціальних і полі-
тичних потрясінь. Застосування герменевтич-
ного аналізу дозволяє виявити, як колективна 
пам’ять і культурна спадщина закріплюються 
через текст і символи, створюючи зв’язок між 
минулим і сучасним. Це дослідження покли-
кане розкрити глибокі корені ідентичності, які 
об’єднують суспільство та надають йому стій-
кості перед лицем кризи.

Мета статті полягає у проведенні аналізу 
національної ідентичності крізь призму гер-
меневтики та символічної семантики. У статті 
зосереджено увагу на ролі мови, культурних 
символів і метафор у формуванні національ-
ної свідомості, що дозволяє виявити, як наці-
ональна ідентичність не лише відображає 
реальність, але й стає інструментом захисту 
та відновлення колективного самовизначення.

Методологія дослідження. Герменевтич-
ний підхід Поля Рікера підкреслює важливість 
інтерпретації текстів і символів для розуміння 
соціальних змін. П. Рікер стверджує, що «само-
розуміння людини має бути опосередкованим 
через витлумачення та критику знаків «Я», 
розсіяних у світі» (Рікер, 2000, с. 3). Цей під-
хід є ключовим для аналізу освітніх процесів 
під час кризових ситуацій, коли зміст навчання 
та комунікації зазнає значних трансформацій. 
Освітні тексти стають своєрідними відображен-
нями соціальних змін, їх інтерпретація допома-
гає розкрити приховані смисли, що формують 
суспільну свідомість.

Ф. Джексон аналізує обмеження фізика-
лізму та наголошує на важливості досвіду, 
який виходить за рамки фізичних фактів: 



198

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

«Мері, навчившись усіх фізичних фактів, усе 
ще не знала, як це – бачити червоне» (Джек-
сон, 2024, с. 3). Цей аргумент вказує на те, що 
реальність не може бути цілком зрозумілою без 
урахування досвіду, що виходить за межі суто 
об’єктивних знань. Це перегукується з герме-
невтичним підходом, який акцентує увагу на 
значеннях, які неможливо пізнати лише через 
об’єктивні факти, але які вимагають глибокої 
інтерпретації.

Згідно з П. Рікером, розуміння текстів і сим-
волів потребує врахування як буквального зна-
чення, так і їхньої метафоричної складової 
частини: «Метафора не може бути буквально 
парафразованою без втрати свого семантичного 
змісту» (Рікер, 2000, с. 4). У контексті освітніх 
змін під час війни це означає, що освітні про-
цеси не можуть бути зведені до простої пере-
дачі знань; вони містять символічні та куль-
турні значення, які необхідно інтерпретувати. 
Аналіз таких символів допомагає краще зрозу-
міти, як війна впливає на навчання, комуніка-
цію та міжособистісні відносини в освітньому 
середовищі.

Ф. Джексон також підкреслює, що існують 
аспекти знання, які неможливо охопити лише 
через об’єктивний аналіз: «Після виходу із 
чорно-білої кімнати Мері відкрила новий вимір 
реальності, що до цього був для неї прихова-
ний» (Джексон, 2024, с. 2). У навчальному про-
цесі під час кризи учасники також стикаються 
з новими аспектами реальності, які раніше були 
непомітні. Це знову підкреслює важливість гер-
меневтики, яка дозволяє досліджувати не лише 
те, що є явним, але й приховані смисли, що 
формують нові освітні реалії.

Отже, як стверджує П. Рікер, «рефлексія 
повинна стати інтерпретацією, оскільки я не 
можу схопити акт існування інакше, як через 
знаки, розсіяні у світі» (Рікер, 2000, с. 95). 
Освітні трансформації в умовах війни можна 
зрозуміти лише через аналіз символів, що відо-
бражають суспільні зміни. Це робить герме-
невтичний підхід надзвичайно важливим для 
аналізу освітнього простору під час кризи, коли 
кожен знак і символ набуває нового значення.

Ф. Джексон робить акцент на тому, що досвід 
не може бути цілком пояснений лише через 
об’єктивні дані: «Фізичні факти не є достат-
німи для розуміння всіх аспектів людського 
досвіду» (Джексон, 2024, с. 4). Це підтверджує 

необхідність герменевтики як методології, яка 
здатна охопити багатовимірність освітніх про-
цесів у кризових ситуаціях.

Виклад основного матеріалу. У наших 
попередніх роботах ми досліджували питання 
конструювання ідентичності в умовах цифро-
вої епохи, коли технології значно впливають 
на процеси самовизначення та соціальної вза-
ємодії. Зокрема, було підкреслено, що цифрова 
культура надає нові можливості для форму-
вання ідентичності, але також створює виклики 
у сфері приватності та контролю інформації. 
У роботі «Конструювання ідентичності та влада 
в епоху цифрових технологій» аналізується, як 
цифрові платформи здатні впливати на соці-
альні уявлення про себе й інших, з використан-
ням алгоритмічних підходів для формування 
інформаційних потоків, що зумовлюють окремі 
соціальні наративи (Заїчко, 2023). Це актуально 
й для національної ідентичності, яка, транс-
формуючись у цифровому середовищі, стає 
частиною глобальних інформаційних мереж, 
але водночас наражається на ризик фраґмента-
ції під впливом чужих культурних практик.

Мовна політика також відіграє ключову роль 
у формуванні ідентичності, особливо для іно-
земних студентів, які навчаються в Україні. 
У роботах “Language Policy for International 
Students in Ukrainian Higher Education 
Institutions” і «Мовна політика навчання іно-
земних здобувачів у закладах вищої освіти 
України» ми розглядали, як мовна інтегра-
ція може впливати на культурну ідентичність 
і адаптацію іноземних студентів (Zaichko, 2021; 
Заїчко, 2020). Використання української мови 
як основного навчального інструменту підтри-
мує національну ідентичність, водночас сприяє 
міжкультурному діалогу. Для українських сту-
дентів і викладачів мовна політика стає засобом 
захисту культурних цінностей у мультикультур-
ному середовищі, а для іноземців – способом 
долучення до українського соціокультурного 
простору, що дозволяє зберегти унікальність 
української ідентичності навіть у часи глобалі-
зації.

Арістотель у своїй праці «Нікомахова етика» 
розглядає питання доброчесності як основи для 
щасливого та повноцінного життя. Він ствер-
джує, що кожна людина прагне досягти евде-
монії – стану гармонії та благополуччя, який 
можна досягти лише через реалізацію своїх 



199

моральних і розумових здібностей. Арістотель 
акцентує на тому, що доброчесність є не вро-
дженою рисою, а навичкою, яка формується 
через виховання і практику. Лише вчинки, що 
здійснюються відповідно до розуму та мораль-
них норм, можуть сприяти досягненню справж-
нього блага. У контексті цього суспільна іден-
тичність також може розглядатися як сфера, 
що потребує доброчесного підходу та здатності 
кожного індивіда до самовдосконалення (Аріс-
тотель, 1998). Цей принцип може бути корис-
ним для розуміння соціальної поведінки в умо-
вах війни, коли люди, шукаючи балансу між 
потребою в самозбереженні та взаємодопомозі, 
повинні діяти з доброчесністю. В умовах війни 
та соціальних трансформацій досягнення етич-
ного балансу між особистими і суспільними 
потребами є важливим аспектом, який сприяє 
збереженню суспільної гармонії та колективної 
ідентичності.

Перехід від колективної ідентичності до 
національної полягає в усвідомленні спільної 
історії, культурних цінностей і символів, які 
об’єднують людей в одну націю, надають їм 
почуття приналежності до чогось більшого, 
ніж окрема соціальна група. Колективна іден-
тичність базується на загальних рисах, які люди 
поділяють у межах визначеного соціального 
або культурного контексту, як-от мова, традиції 
чи світоглядні цінності. Національна ідентич-
ність водночас включає ці елементи, але також 
має сильніший акцент на історичних нарати-
вах, державній символіці та географічній тери-
торії, які формують уявлення про спільну долю 
та майбутнє. Отже, національна ідентичність – 
це форма колективної ідентичності, яка вихо-
дить за межі простої соціальної єдності, пере-
творює її на усвідомлення єдності на рівні цілої 
нації, особливо в умовах криз, які підсилюють 
потребу у відчутті національної приналежності 
та захисту спільних цінностей.

Відомо, що національна ідентичність – це не 
лише питання культури та мови, а й глибоке від-
чуття спільного минулого та відповідальності 
за майбутнє. В умовах війни ідентичність стає 
ще більш осмисленою та чіткою, трансфор-
муючись у символічний щит, який допомагає 
людям виживати й об’єднуватися в боротьбі. 
Оксана Забужко підкреслює, що війна не лише 
стирає кордони між людьми, але й руйнує 
«спів-чуття, спів-переживання – відчуття ліктя, 

підставленого плеча» (Забужко, 2022, с. 73). 
У цьому сенсі національна ідентичність стає 
механізмом, що дозволяє подолати соціальну 
атомізацію та зберегти відчуття солідарності 
в часи крайнього напруження.

Метафори, які використовує Оксана Забужко 
у своїх есеях, зокрема в «Найдовшій подо-
рожі», мають глибокий символічний зміст, що 
дозволяє заглибитися в розуміння національної 
ідентичності як процесу. О. Денис зазначає, що 
метафори О. Забужко демонструють багатови-
мірність української ідентичності, яка форму-
ється через особисті переживання та культурну 
пам’ять (Денис, 2014). У контексті національ-
ної ідентичності такі метафори стають засо-
бами, які дозволяють українцям виразити свої 
прагнення до самостійності, свободи та зв’язку 
з рідною землею. У «Найдовшій подорожі» 
авторка розглядає ідентичність як мандрівку, 
що вимагає від людини не лише пізнання себе, 
але й збереження зв’язку з колективною свідо-
містю свого народу, що є важливим в умовах 
кризи та глобалізації.

Згідно з аналізом О. Денис, метафори 
О. Забужко також підкреслюють глибокі 
зв’язки між індивідуальною та національною 
ідентичністю, де особисті переживання ста-
ють частиною спільного культурного досвіду 
(Денис, 2014). Наприклад, у тексті метафори 
подорожі та коренів символізують тяглість 
культурної пам’яті, що передається від поко-
ління до покоління, зберігаючи національну 
спадщину. Завдяки цим метафорам національна 
ідентичність постає не як статична, а як дина-
мічна категорія, що постійно розвивається під 
впливом змін у суспільстві. Такий підхід дозво-
ляє глибше зрозуміти роль літератури та куль-
тури у формуванні ідентичності, оскільки вони 
дають змогу осмислити особистий досвід як 
частину загальнонаціональної історії та спад-
щини.

О. Забужко, звертаючись до історичного 
досвіду країн, що пройшли радянський вплив, 
описує народи «колишнього Варшавського 
блоку» як «співкамерників» у тюрмі імперії 
(Забужко, 2022, с. 27). Цей образ актуалізує 
питання культурного спадку, який продовжує 
визначати долі сучасних поколінь. Для укра-
їнського народу національна ідентичність 
є інструментом не лише самоусвідомлення, 
але й відторгнення від колоніальної спадщини, 



200

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

прагненням подолати «раковий розріст міліції 
і розгул корупції» (Забужко, 2022 с. 108), що 
залишився у спадок від радянської системи. 
Отже, герменевтичний аналіз символів та мета-
фор О. Забужко дозволяє виявити глибокі емо-
ційні та соціальні механізми, що об’єднують 
людей перед лицем загрози.

Нині Україна постає як «народ-воїн» 
(Забужко, 2022, с. 119), і цей образ є вира-
женням ідентичності, що формувалась через 
боротьбу за свободу та незалежність. Символіка 
війни, на яку посилається О. Забужко, підкрес-
лює важливість національної єдності в умовах 
кризи. Зазначена метафора не лише відображає 
сучасний стан нації, але й служить основою для 
консолідації зусиль і мобілізації всіх ресурсів 
у боротьбі проти агресора. У цьому сенсі іден-
тичність стає не просто культурним маркером, 
а джерелом сили й опору, який проявляється на 
всіх рівнях суспільного життя.

Національна ідентичність українців, як 
зазначає О. Забужко, не є простою концеп-
цією, а радше «колекцією стресових станів» 
(Забужко, 2022, с. 16), що виникає в умовах 
постійної загрози. Герменевтика П. Рікера допо-
магає зрозуміти, як ці стани, метафорично вира-
жені через мову та символіку, стають частиною 
культурної пам’яті та підтримують національне 
самоусвідомлення. Метафори О. Забужко під-
креслюють тягар і труднощі, з якими стика-
ється суспільство, а також роблять видимими 
психологічні аспекти ідентичності, формуючи 
колективний досвід.

Образ «тюрми народів» (Забужко, 
2022, с. 137), що характеризує колишню імпе-
рію, уособлює важливий аспект національ-
ної ідентичності, а саме звільнення від коло-
ніального минулого та пошук нового шляху. 
О. Забужко висловлює колективний біль і вод-
ночас надію на звільнення, яка закладена в ідеї 
національного відродження. Інтерпретація цієї 
метафори через герменевтичний підхід дозво-
ляє поглиблено осмислити процеси переосмис-
лення минулого, які необхідні для формування 
повноцінної національної ідентичності. 

Ситуація із примусовою міграцією україн-
ських дітей до Польщі під час війни є складним 
соціальним явищем, яке впливає на формування 
ідентичності й адаптацію цих дітей до нових 
умов. Згідно з дослідженнями А. Каліновської, 
Б. Краковської та М. Салковської, соціальні 

реакції польського суспільства на присутність 
українських дітей варіюються від підтримки 
та солідарності до виникнення соціальної 
напруженості в окремих регіонах (Kalinowska 
et al., 2023). Це явище є наслідком як емоцій-
ної залученості поляків до ситуації в Україні, 
так і культурного шоку, який відчувають обидві 
сторони в умовах тривалої адаптації.

У дослідженні М. Федеровича та С. Тере-
пищого про польську систему освіти в умовах 
війни детально аналізуються виклики, з якими 
стикаються польські школи, які приймають 
українських дітей (Federowicz, Terepyshchyi, 
2024). Серед основних труднощів, виділених 
авторами, є мовний бар’єр, що ускладнює про-
цес навчання та соціальної інтеграції. Польські 
школи були змушені оперативно адаптуватися, 
упроваджувати додаткові заняття з польської 
мови та створювати спеціальні освітні про-
грами для українських дітей. У багатьох випад-
ках підтримка з боку вчителів і польських учнів 
допомагає українським дітям відчувати себе 
частиною спільноти, що сприяє їхній інтегра-
ції.

Окрім того, А. Каліновська та її колеги 
зазначають, що українські діти, які пережили 
травматичний досвід війни, мають особливі 
психологічні потреби (Kalinowska et al., 2023). 
Польські школи, намагаючись відповідати 
цим потребам, часто залучають психологів 
і створюють підтримувальні програми. Проте 
наявність великої кількості українських учнів 
із такими потребами перевантажує систему 
підтримки, що потребує залучення додатко-
вих ресурсів. У таких умовах постає потреба 
у створенні міждержавних програм підтримки 
для забезпечення повноцінної інтеграції дітей 
і мінімізації впливу травматичних переживань 
на їх навчання та соціальну адаптацію.

М. Федерович і С. Терепищий також акцен-
тують на важливості збереження культурної 
ідентичності українських дітей, які змушені 
інтегруватися в нове культурне середовище 
(Federowicz, Terepyshchyi, 2024). Польські 
школи, розуміючи цю проблему, намагаються 
включати елементи української культури 
в освітній процес, підтримують українську 
мову та культуру на рівні навчальних про-
грам і шкільних заходів. Такий підхід дозволяє 
українським дітям не лише адаптуватися до 
нових умов, але й зберегти зв’язок із рідною 



201

культурою, що сприяє їхньому емоційному 
комфорту та формуванню цілісної ідентичності 
в умовах міграції.

Сучасна польська система освіти зіткну-
лася з унікальними викликами через великий 
потік українських дітей, що прибули у країну 
через війну. М. Федерович і С. Терепищий під-
креслюють, що польська освіта намагається 
не лише адаптувати цих дітей до нових умов, 
але й сприяти їхній інтеграції в нове куль-
турне середовище, за збереження водночас 
їхньої національної ідентичності (Federowicz, 
Terepyshchyi, 2024). Важливим аспектом цієї 
інтеграції є забезпечення мовної підтримки, 
додаткових освітніх ресурсів і психологіч-
ної допомоги, що дозволяє українським дітям 
краще пристосуватися до нового навчального 
середовища. Такий підхід сприяє не лише ефек-
тивній інтеграції дітей, але й загальному зміц-
ненню відносин між українським і польським 
народами.

У ширшому контексті С. Терепищий під-
креслює важливість формування освітніх стра-
тегій, спрямованих на побудову миру та вза-
єморозуміння, особливо в умовах глобальних 
конфліктів (Терепищий, 2021). Він наголошує, 
що освіта може виступати потужним інструмен-
том у миротворчій діяльності, коли вона сприяє 
розвитку цінностей толерантності, співчуття 
та взаємної підтримки. Щодо українських дітей 
у польських школах, освітня система, що під-
тримує ці цінності, може не лише допомогти їм 
адаптуватися, але і сприяти формуванню їхньої 
стійкості та здатності до співпраці в мульти-
культурному середовищі. Отже, освіта, яка орі-
єнтована на миротворчість і взаємне розуміння, 
може стати ключем до інтеграції дітей, які 
пережили травматичний досвід війни, а також 
сприяти створенню більш згуртованого та ста-
більного суспільства.

В. Андрущенко та колеги аналізують процес 
конституціалізації освітнього простору Європи 
та підкреслюють, що освіта відіграє ключову 
роль у формуванні національної ідентичності, 
інтегруючи аксіологічні засади та культурні 
цінності в освітні програми (Андрущенко 
та ін., 2014). Важливим аспектом цього про-
цесу є здатність освіти не лише передавати зна-
ння, а й виховувати громадянську свідомість, 
що ґрунтується на повазі до національних цін-
ностей і традицій. Отже, освітня система стає 

своєрідним інструментом для формування 
та зміцнення національної ідентичності, закла-
дає фундамент спільного розуміння та поваги 
до культурної спадщини. В умовах глобаліза-
ції, яка спричиняє взаємопроникнення культур, 
конституціалізація освіти допомагає зберегти 
автентичність національної ідентичності, що 
сприяє стійкості національних спільнот у євро-
пейському просторі (Андрущенко та ін., 2014).

Окрім збереження національних ціннос-
тей, конституціалізація освіти, за словами 
В. Андрущенка, забезпечує також формування 
відкритого і демократичного суспільства, де 
національна ідентичність поєднується із загаль-
ноєвропейськими гуманістичними принципами 
(Андрущенко та ін., 2014). Це стає особливо 
важливим для країн, які мають складну історію 
або перебувають у стані соціальних потрясінь. 
Виховання молоді в дусі національної гордості 
разом із повагою до інших культур формує не 
лише сильну національну, але й колективну 
європейську ідентичність, де кожна нація збері-
гає свої особливості, проте інтегрується в шир-
ший ціннісний простір. Освіта в цьому контек-
сті слугує платформою, що дозволяє молоді 
зберігати власну ідентичність і водночас брати 
активну участь у формуванні культурного 
та ціннісного європейського простору.

Повертаючись до метафор О. Забужко, варто 
відзначити, що вони не лише передають емо-
ційне напруження та травматичний досвід укра-
їнського суспільства, але й дозволяють усвідо-
мити національну ідентичність як форму опору. 
Наприклад, описом пострадянських країн як 
«співкамерників» у «тюрмі народів» авторка 
підкреслює глибокий травматичний досвід 
спільної історії із пригніченням національної 
свободи (Забужко, 2022). Цей образ також нага-
дує про незавершеність національного визво-
лення, що продовжує живити боротьбу за куль-
турну та політичну незалежність у сучасних 
умовах. О. Забужко використовує цю метафору 
як спосіб зберегти пам’ять про минуле і під-
тримати готовність протистояти загрозам, що 
і зараз ставлять під питання суверенітет і ціліс-
ність країни.

Метафора «раковий розріст міліції і розгул 
корупції» відображає руйнівний вплив радян-
ської спадщини, яка продовжує отруювати 
сучасне українське суспільство (Забужко, 
2022, с. 108). Цей образ підкреслює, що 



202

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

національна ідентичність є не лише культур-
ним явищем, а й політичним проєктом, спрямо-
ваним на подолання цих структурних викликів. 
У цьому контексті боротьба з корупцією стає не 
просто питанням правової системи, але й сим-
волом очищення національної ідентичності від 
нав’язаних зовнішніх впливів, що підтримува-
лися роками. Цей процес перетворення та від-
новлення не є швидким або легким, але він 
є необхідним для збереження культурної ціліс-
ності та відновлення національного духу.

Метафора «повсюдно розлитою повінню 
дзюркотить українська мова різного сту-
пеня чистоти» передає зусилля українського 
народу щодо збереження і популяризації рідної 
мови в умовах культурної експансії (Забужко, 
2022, с. 23). Для О. Забужко мова є не просто 
засобом комунікації, а справжнім символом 
національної ідентичності, що проникає в усі 
сфери життя та відображає багатство і різнома-
нітність української культури. Мова, як зазна-
чає авторка, є тісно пов’язаною з національною 
свідомістю, і її поширення та розвиток є спо-
собом закріплення національної ідентичності 
у свідомості наступних поколінь. У цьому 
сенсі мовна ідентичність стає важливим аспек-
том колективного самовизначення, підтримки 
зв’язку з минулим і передачі культурної спад-
щини через мову і слово.

Висновки. По-перше, філософський ана-
ліз національної ідентичності в умовах кризи 
показує, що ідентичність є не статичною кате-
горією, а динамічною конструкцією, яка фор-
мується через складні процеси культурного 
самовизначення й осмислення історичного 
досвіду. Війна та соціальні потрясіння активізу-
ють національну самосвідомість, трансформу-
ють її у форму опору та збереження цінностей. 
Метафори О. Забужко, які використовуються 
для опису цього процесу, розкривають глибокі 
переживання народу і стають символами, що 
підсилюють колективне відчуття приналеж-
ності та єдності.

По-друге, філософський вимір національ-
ної ідентичності проявляється у зв’язку між 
індивідуальною свідомістю та колективною 
пам’яттю. Мова, символи та культурні наративи, 
що проникають у повсякденне життя, є засо-
бами передачі цінностей і відчуттів, які підтри-
мують стійкість суспільства. Герменевтичний 
підхід П. Рікера дозволяє глибше осмислити ці 

символи як частину безперервного діалогу між 
минулим і теперішнім, де кожна людина інтер-
претує власний досвід крізь призму загально-
національної пам’яті.

По-третє, національна ідентичність у філо-
софському вимірі стає не тільки засобом само-
збереження, але й інструментом для подолання 
спадщини колоніалізму та постійного збере-
ження автентичності. Як показують метафори 
О. Забужко, боротьба з культурною та політич-
ною спадщиною пригнічення є важливим кро-
ком у формуванні ідентичності, заснованої на 
національних цінностях, а не на зовнішніх впли-
вах. Це робить національну ідентичність дієвою, 
етичним обов’язком для кожного громадянина, 
що прагне зберегти зв’язок із рідною землею 
та культурою навіть у часи нестабільності.

По-четверте, міграції, особливо примусова 
міграція через війну, відіграють значну роль 
у переосмисленні національної ідентичності. 
Для тих, хто вимушено залишає свою країну, 
національна ідентичність стає джерелом під-
тримки та зв’язку з рідним домом, який зберіга-
ється навіть на чужині. Досвід українських дітей 
у Польщі, описаний у дослідженнях, підкреслює 
важливість культурної ідентичності, яка дозво-
ляє їм інтегруватися в нове середовище та водно-
час не втрачати відчуття приналежності до свого 
народу. Міграційний досвід загострює відчуття 
національної приналежності та ставить перед 
суспільством питання збереження ідентичності 
в умовах багатокультурного середовища, що ще 
більше підсилює значення герменевтичного ана-
лізу символів і мовних практик.

По-п’яте, освіта стає центральним інстру-
ментом у формуванні та підтримці національної 
ідентичності, особливо в умовах кризи. Вона не 
лише забезпечує передачу знань, але й сприяє 
формуванню цінностей, що об’єднують сус-
пільство, а також зміцнюють почуття наці-
ональної гордості та патріотизму. Освітня 
система, зокрема в умовах війни, може стати 
платформою для збереження культурної спад-
щини, виховання нового покоління на засадах 
національної єдності та солідарності. Консти-
туціалізація освітнього простору, як зазначають 
В. Андрущенко й інші дослідники, дозволяє 
інтегрувати аксіологічні засади в освітні про-
грами, підтримувати зв’язок між особистою 
і національною ідентичністю через мову, літе-
ратуру й історію.



203

Список використаних джерел:
Андрущенко, В., Андрущенко, Т., Савельєв, В. (2014). Конституціалізація освітнього простору Європи: аксіо-

логічний вимір. Київ: МП «Леся». 460 с.
Денис, О. (2014). Види метафор на основі есею Оксани Забужко «Найдовша подорож». Актуальні питання 

гуманітарних наук. Вип. 76, том 1, С. 162–166.
Джексон, Ф. (2024). Чого не знала Мері. Київ: Київський університет. 4 с.
Забужко, О. Найдовша подорож. Київ: Комора, 2022. 165 с.
Заїчко, В. (2020). Мовна політика навчання іноземних здобувачів у закладах вищої освіти України. Міждисци-

плінарні наукові дослідження: особливості та тенденції: матеріали Міжнародної наукової конференції. 4 грудня, 
2020 рік. Чернігів, Україна: МЦНД, с. 41–42.

Заїчко, В. (2023). Конструювання ідентичності та влада в епоху цифрових технологій. Цифрова культура: 
медіаграмотність, соціальна відповідальність, права людини. Київ: Вид-во УДУ імені Михайла Драгома-
нова, С. 21–22.

Рікер, П. (2000). Про інтерпретацію. Київ: Четверта хвиля. 432 с.
Aristotle (1998). Nicomachean Ethics. Cambridge: Cambridge University Press. 450 p.
Federowicz, M., Terepyshchyi, S. (2024). Polska edukacja wobec wojny w Ukrainie. Warsawa: Studia BAS. 
Kalinowska, A., Krakowska, B., Sałkowska, M. (2023). Analyses of Social Reactions During the War in Ukraine. 

Kraków: UJ Press.
Terepyshchyi, S. (2021). In Search of Peacebuilding Strategies for the Global Civilization: from “Education for War” 

to “Education for Peace”. Philosophy and Cosmology. Т. 27. С. 153–162.
Zaichko, V. Language Policy for International Students in Ukrainian Higher Education Institutions. Studia Warmińskie, 

2021, T. 58, pp. 143–159.

References:
Andrushchenko, V., Andrushchenko, T., Saveliev, V. (2014). Konstytutsializatsiia osvitnoho prostoru Yevropy: 

aksiolohichnyi vymir [Constitutionalization of the educational space of Europe: axiological dimension]. Kyiv: MP Lesia]. 
460 s. [in Ukrainian].

Denys, O. (2014). Vydy metafor na osnovi esieiu Oksany Zabuzhko “Naidovsha podorozh” [Types of metaphors 
based on Oksana Zabuzhko’s essay “The Longest Journey”]. Aktualni pytannia humanitarnykh nauk [Current Issues of 
the Humanities]. Vyp. 76, Tom 1, pp. 162–166 [in Ukrainian].

Jackson, F. (2024). Choho ne znala Meri [What Mary Didn’t Know]. Kyiv: Kyivskyi universytet, 4 s. [in Ukrainian].
Zabuzhko, O. (2022). Naidovsha podorozh [The Longest Journey]. Kyiv: Komora, 165 s. [in Ukrainian].
Zaichko, V. (2020). Movna polityka navchannia inozemnykh zdobuvachiv u zakladakh vyshchoi osvity Ukrainy 

[Language Policy for Teaching Foreign Applicants in Ukrainian Higher Education Institutions]. Mizhdystsyplinarni 
naukovi doslidzhennia: osoblyvosti ta tendentsii: materialy mizhnarodnoi naukovoi konferentsii [Interdisciplinary 
Scientific Research: Features and Trends: Proceedings of the International Scientific Conference]. December 4, Chernihiv, 
Ukraine: MNTD, pp. 41–42 [in Ukrainian].

Zaichko, V. (2023). Konstruktsiiuvannia identychnosti ta vlada v epokhu tsyfrovykh tekhnolohii [Identity construction 
and power in the era of digital technologies]. Tsyfrova kultura: mediiahromotnist, sotsialna vidpovidalnist, prava 
liudyny [Digital Culture: Media Literacy, Social Responsibility, Human Rights]. Kyiv: Vyd-vo UDU imeni Mykhaila 
Drahomanova, pp. 21–22 [in Ukrainian].

Riker, P. (2000). Pro interpretatsiiu [On Interpretation]. Kyiv: Chetverta khvylya, 432 s. [in Ukrainian].
Aristotle (1998). Nicomachean Ethics. Cambridge: Cambridge University Press. 450 p.
Federowicz, M., Terepyshchyi, S. (2024). Polska edukacja wobec wojny w Ukrainie [Polish Education in the Face of 

the War in Ukraine]. Warsaw: Studia BAS [in Polish].
Kalinowska, A., Krakowska, B., Sałkowska, M. (2023). Analyses of Social Reactions During the War in Ukraine. 

Kraków: UJ Press [in Polish].
Terepyshchyi, S. (2021). In Search of Peacebuilding Strategies for the Global Civilization: from “Education for War” 

to “Education for Peace.” Philosophy and Cosmology. Vol. 27, pp. 153–162.
Zaichko, V. (2021). Language Policy for International Students in Ukrainian Higher Education Institutions. Studia 

Warmińskie. Vol. 58, pp. 143–159.



204

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

УДК 130.2:141.78:323.28
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.23

Знаменський Дмитро Віталійович,
аспірант кафедри соціології та філософії 

Мелітопольського державного педагогічного 
університету імені Богдана Хмельницького

orcid.org/0009-0001-2112-0306
znamenskii.d@gmail.com

Предместніков Олег Гарійович,
доктор юридичних наук, професор, заслужений юрист України, 

завідувач кафедри права Мелітопольського державного 
педагогічного університету імені Богдана Хмельницького

orcid.org/0000-0001-8196-647X
Scopus Author ID: 57226855343

ResearcherID: IAO-1664-2023
predmestnikov@ukr.net

ДОСЛІДЖЕННЯ ТРАНСФОРМАЦІЇ СВІДОМОСТІ  
ПІД ЧАС РОСІЙСЬКО-УКРАЇНСЬКОЇ ВІЙНИ  

У ВІТЧИЗНЯНІЙ ФІЛОСОФІЇ

Трансформація свідомості українців в умовах російсько-української війни являє собою надзвичайно 
актуальне та багатогранне явище, яке потребує глибокого філософського осмислення. Дослідження розкри-
ває, як війна виступає чинником, що радикально змінює інтенціональні та когнітивно-афективні структури 
особистості та суспільства. Глибина цих змін виявляється в переформатуванні аксіологічних настанов, де 
національна ідентичність набуває архетипічного, майже сакрального значення. Мета статті – виявити, як 
російсько-українська війна впливає на еволюцію національної свідомості українців, розкриваючи механізми 
зміни глибинних когнітивних, емоційних та ідеологічних структур, що лежать в основі національного само-
усвідомлення.

Методологічний підхід до дослідження є комплексним і міждисциплінарним, зокрема синергетичний 
і феноменологічний аналіз свідомісних процесів. Синергетична перспектива дозволяє виявити нелінійні 
динаміки, що виникають у колективній свідомості під впливом воєнного катаклізму, тоді як феноменологіч-
ний підхід досліджує глибинні елементи самосвідомості, які трансформуються під тиском екзистенційних 
викликів. Психоантропологічні та соціально-філософські методи аналізу дозволяють глибше зрозуміти змі-
ни у психоемоційних настановах і ціннісних орієнтаціях українського суспільства.

Результати дослідження засвідчують, що під впливом війни українська свідомість зазнає значної транс-
формації, яка виявляється в радикальній реконфігурації базових аксіологічних і когнітивних конструкцій. 
Виявлено, що колективна свідомість адаптується до екстремальних умов шляхом інтерналізації нових етич-
них імперативів, які посилюють здатність суспільства до стійкості та солідарності.

Трансформація свідомості українського суспільства в умовах війни є еволюційним феноменом, що вихо-
дить за межі звичайних соціокультурних змін, торкаючись екзистенційних аспектів національного буття. 
Війна стає каталізатором для відродження та зміцнення національної ідентичності через активацію архети-
пічних моделей мислення та відчуттів, які лежать в основі колективної психології.

Ключові слова: трансформація свідомості, національна ідентичність, архетипи, колективна свідомість, 
російсько-українська війна, психоантропологія, аксіологічні зміни.



205

Znamenskyi Dmytro,
Postgraduate Student at the Department of Sociology and Philosophy 

Bogdan Khmelnitsky Melitopol State Pedagogical University
orcid.org/0009-0001-2112-0306

 znamenskii.d@gmail.com

Predmestnikov Oleh,
Doctor of Law, Professor, Honored Lawyer of Ukraine, 

Head of the Department of Law
Bogdan Khmelnitsky Melitopol State Pedagogical University 

orcid.org/0000-0001-8196-647X 
Scopus Author ID: 57226855343

ResearcherID: IAO-1664-2023
predmestnikov@ukr.net

RESEARCH ON THE TRANSFORMATION OF CONSCIOUSNESS  
DURING THE RUSSO-UKRAINIAN WAR IN UKRAINIAN PHILOSOPHY

The transformation of Ukrainian consciousness amid the Russo-Ukrainian war represents a highly relevant 
and multifaceted phenomenon that demands profound philosophical understanding. This research reveals how the war 
serves as a force that radically alters the intentional, cognitive, and affective structures of both individuals and society. 
The depth of these changes is manifested in the reconfiguration of axiological values, with national identity assuming 
an archetypal, almost sacred significance. The purpose of this article is to explore how the Russo-Ukrainian war 
influences the evolution of Ukrainians’ national consciousness by uncovering the mechanisms underlying changes 
in the deep cognitive, emotional, and ideological structures fundamental to national self-awareness.

The methodological approach of this research is both comprehensive and interdisciplinary, incorporating synergetic 
and phenomenological analyses of conscious processes. The synergetic perspective allows for the identification 
of nonlinear dynamics emerging within the collective consciousness under the impact of wartime upheaval, while 
the phenomenological approach examines profound elements of self-awareness transformed under existential 
pressures. Psychoanthropological and socio-philosophical methods further enhance the understanding of shifts in 
the psycho-emotional attitudes and value orientations within Ukrainian society.

The findings indicate that, under the influence of war, Ukrainian consciousness undergoes significant 
transformation, evident in the radical reconfiguration of fundamental axiological and cognitive constructs. It is 
observed that the collective consciousness adapts to extreme conditions by internalizing new ethical imperatives that 
reinforce societal resilience and solidarity.

The transformation of consciousness within Ukrainian society during the war is an evolutionary phenomenon 
that transcends conventional sociocultural changes, touching upon the existential aspects of national existence. The 
war acts as a catalyst for the revival and strengthening of national identity through the activation of archetypal modes 
of thinking and feeling at the core of collective psychology.

Key words: transformation of consciousness, national identity, archetypes, collective consciousness, Russo-
Ukrainian war, psychoanthropology, axiological changes.

Вступ. Постановка проблеми та її акту-
альність. Проблема радикальної трансформації 
свідомісної парадигми під час російсько-укра-
їнської війни постає як надзвичайно складне 
і глибинне явище, що потребує тонкого теоре-
тичного аналізу. Універсальна зміна інтенціо-
нальної структури індивідуальної та колектив-
ної суб’єктивності, зумовлена екзистенційними 
випробуваннями, набуває статусу метаінститу-
ційного виклику, який резонує на рівні антро-
пологічного горизонту суспільства (Манойло, 
2022, с. 101). Зокрема, антиномічний характер 

війни не лише маніфестує кризу традицій-
них ціннісних конструкцій, а й формує новий 
тип герменевтичної дихотомії між архетипіч-
ними імперативами національної ідентичності 
та загальноцивілізаційними ідеалами (Варі-
паєв, Міносян, 2024, с. 150).

З філософсько-гносеологічного погляду 
концепція свідомості як динамічної монадо-
логії переживає сутнісне переосмислення, 
оскільки тепер в її епіцентрі постає питання 
емерджентної етики (етика, що виникає із вза-
ємодій у складних системах) і колективної 



206

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

волі до свободи, що радикально модифікує 
аксіологічний базис індивіда (Юринець та ін., 
2020, с. 301). Під впливом воєнного досвіду 
відбувається процес реконфігурації когнітивно-
емоційного апарату, який виходить за межі 
звичних соціальних аттракторів (стабільні соці-
альні патерни, що виникають через взаємодію), 
активуючи латентні, часто архаїчні, шари несві-
домого. Це породжує ефект ритуалізації націо-
нальної мітологеми (перетворення національ-
них міфів на обов’язкові ритуали або символи 
культури), де ідея героїчного опору імпліцитно 
поєднується із сакральною модальністю колек-
тивного самопожертвування, перетворюючи 
війну на суто есхатологічний феномен. Вагомий 
акцент у структурі трансформованої свідомості 
належить феномену онтологічної деконструкції 
звичних категорій особистої ідентичності, що 
здійснюється через проєкцію індивідуальних 
переживань на тло макрокосмічного наративу 
(Требін, Чернишова, 2021, с. 170). Воєнний 
стан як каталізатор цього процесу спричиняє 
відторгнення гегемонії раціональних імперати-
вів і натомість упроваджує феноменологічний 
примат сублімаційних інстинктів (перенесення 
потягів у творчість чи корисну діяльність) 
і афективних трансцеденцій (піднесення емо-
цій до духовного рівня) (Шамра, 2023, с. 7). 
Відбувається своєрідна реконституція свідоміс-
ної реальності, у якій онтологічна модальність 
«бути» трансформується у «стати» – стати час-
тиною надіндивідуального стану.

Синергетичний аналіз змін у сфері підсві-
домих і надсвідомих конструктів українського 
суспільства виявляє суттєві зміни у психоемо-
ційних і ноетичних матрицях. В умовах сис-
темного катаклізму колективний ментальний 
стан проходить через процеси імперативної 
адаптації до нової соціогуманістичної пара-
дигми. Отже, архетипічні диспозиції (уроджені 
схильності або тенденції поведінки, засновані 
на архетипах), які раніше лишалися в пасив-
ному стані, активуються на рівні культурного 
коду, інтегруючи до нього елементи екзистен-
ціальної філософії, зокрема ідеї трагічного сто-
їцизму й онтологічної неотенієвості в умовах 
воєнного буття (Шамра, 2023, с. 17).

Можна констатувати, що трансформація 
свідомісної тканини українського суспільства 
є емерджентним процесом, який розгортається 
як у сфері індивідуальної психогалактики, так 

і на рівні національної монадності (унікальна 
колективна ідентичність нації). Вплив війни 
не просто корелює зі змінами у світоглядній 
еклектиці, а фактично репродукує нову онтоло-
гію буття, насичену полісемантичними значен-
нями й інтенціональними смислами. 

Аналіз досліджень та публікацій. Аналіз 
наукових досліджень, що розглядають транс-
формаційні процеси свідомісної сфери під 
впливом російсько-української війни, демон-
струє широке розмаїття методологічних і кон-
цептуальних інструментаріїв, застосованих для 
виявлення глибинних метаморфоз колектив-
ної ідентичності. О. Гончарова, Г. Елфстром, 
Н. Манойло, В. Шамра, Н. Фотіон акцентують, 
що герменевтичний аспект колективної само-
ідентифікації набуває характеру гетерономної 
епістемології, спричиненої гострою потребою 
в переосмисленні національної суб’єктності. 
Дослідження показують, як війна, пронизуючи 
всі онтологічні рівні свідомості, спричиняє 
тотальну зміну символічної екзегези культур-
них ідентифікаторів, що актуалізує глибинний 
епістемічний потенціал колективного «ми».

Соціально-філософський аспект досліджень 
порушує питання метаморфоз у колективному 
аксіологічному полі, спричинених війною, у якій 
система цінностей зазнає переформатування 
на рівні нормативної парадигматики. Л. Бєл-
кін, М. Бєлкін, З. Величко, Г. Вусик, С. Куце-
пал, Р. Ленда, Н. Лікарчук, І. Сопілко, М. Тре-
бін, Т. Чернишова, Ю. Юринець досліджують 
трансформацію аксіологічного базису на рівні 
соцієтальної суб’єктивності, розглядають війну 
як каталітичний феномен для когнітивно-аксіо-
логічної перебудови. Зокрема, феномен соліда-
ризації, що відображає архетипічні прототексти 
національної пам’яті, постає в цих дослідженнях 
не просто як реакція на кризу, а як вияв внутріш-
ньої реконфігурації соцієтальних диспозицій, 
що дедалі більше формують новий культурно-
аксіологічний габітус.

О. Венгер, О. Варіпаєв, Б. Матюшко, А. Міно-
сян, О. Новакова, М. Остапенко, О. Постол, 
Н. Турпак аналізують реконцептуалізацію ког-
нітивних і афективних структур свідомості, що 
виникають під дією травматичних імпульсів. 
Вони розглядають війну як імпліцитний чин-
ник архетипічного актуалізму, що виводить на 
поверхню глибинні психологічні архітектони 
колективного несвідомого. 



207

Мета дослідження – визначити аспекти 
трансформації свідомості в українській філософ-
ській думці в умовах російсько-української війни.

Виклад основного матеріалу. Феномен 
трансформації свідомості, позначений різно-
спрямованістю інтерпретаційних векторів, посі-
дає міждисциплінарне місце в парадигматич-
ному перетині філософського, соціологічного 
та психоантропологічного знання. Такий про-
цес, згідно з теоретичними інтенціями гетеро-
генного корпусу авторитетних праць, є не лише 
флуктуаційною модифікацією, але й істотною 
метаморфозою глибинних когнітивно-афек-
тивних комплексів (перетворення глибинних 
психологічних структур думок і емоцій), що 
корелюють із субстратами інтенціонального, 
екзистенційного та соціокультурного вимі-
рів (Hauskeller, Sjöstedt-Hughes, 2022, с. 73). 
Філософська теорія трансформації свідомості, 
зокрема в контексті онтологічної метарефлек-
сії (роздуми про власне мислення), імпліцитно 
розкриває діалектичну динаміку самоусвідом-
лення, що, згідно із класичними постулатами 
гегелівської феноменології, перебуває в постій-
ній полівалентній боротьбі із власною відчуже-
ністю, деконструкцією та регенерацією (Fotion, 
Elfstrom, 2020, с. 93). У такому контексті термін 
“Aufhebung” постає як епістемологічно заван-
тажена категорія, що означає одночасну деса-
кралізацію і синтез контрадикторних моментів 
свідомості, які діалектично зливаються в новий 
гештальт буттєвих смислів (Hauskeller, Sjöstedt-
Hughes, 2022, с. 79). Відповідно, свідомість 
перестає бути автономною величиною і вияв-
ляється в конституції динамічної системи онто-
логічних диспозицій, де кожна нова фаза транс-
цендує попередню.

Феноменологічно орієнтовані традиції, 
включаючи ідеї Е. Гуссерля та його спадкоєм-
ців, конструюють перспективу свідомості як 
екзистенційно-есенціальної трансгресії, що 
відбувається крізь призму актів інтенціональ-
ності, обмеженої горизонтом «життєвого світу» 
(Lebenswelt) (Fotion, Elfstrom, 2020, с. 117). 
Через метод «епохе» та редукції свідомість 
реконфігурує себе, відмовляючись від догма-
тичних настанов, і вивільняє латентні потен-
ції трансцендентального розуміння, що, своєю 
чергою, залучає суб’єкт у новий рівень онтоло-
гічного самоусвідомлення (Hauskeller, Sjöstedt-
Hughes, 2022, с. 94). Таке розуміння свідомості, 

базоване на концепції «конституції», дозволяє 
осягнути трансформацію як безперервний про-
цес продукції та репродукції смислів.

З погляду соціологічного ракурсу трансфор-
маційні механізми колективної свідомості відо-
бражають макроструктурну перерозподіленість 
соціальних парадигм. Парадигматичні зміни, 
згідно з веберіанською теорією, корелюють із 
процесами раціоналізації та секуляризації, які 
не лише детермінують економічну поведінку, 
але й спонукають до рефлексивного перефор-
мулювання світоглядних основ (Fotion, Elfstrom, 
2020, с. 121). У цьому контексті колективна свідо-
мість трансформується відповідно до латентних 
соціальних кодів і культурних скриптів, що коди-
фікують динаміку соціального буття, утворюючи 
нову форму «раціоналізованої об’єктивності», 
що є основою модерністської епохи. Ю. Габер-
мас, за допомогою концепції «життєвого світу» 
та «системи», вказує на виникнення кризи легі-
тимації, яка порушує екзистенційну валідність 
традиційних соціальних норм і маніфестує 
потребу у відновленні автентичного діалогу, що 
підсилює соціальну суб’єктивність (Hauskeller, 
Sjöstedt-Hughes, 2022, с. 118).

Варто зауважити, що психоантропологічна 
перспектива трансформації свідомості висвіт-
лює сублімінальні механізми (підсвідомі про-
цеси впливу) суб’єктивного та колективного 
психічного досвіду як процеси, що водночас 
продукують і трансформують архетипічні 
матриці свідомості. Юнгіанська теорія, зокрема, 
концептуалізує феномен індивідуації як вну-
трішній конфлікт, зумовлений глибинною амбі-
валентністю між его-центрацією й інтеграцією 
колективного несвідомого (Fotion, Elfstrom, 
2020, с. 207). Архетипи, що проявляються у сві-
домості у формі символічних образів і мотивів, 
формують «цілісність» суб’єкта через транс-
ценденцію особистого его та входження в поле 
колективної суб’єктивності, що слугує осно-
вою для метаморфози психічної структури.

У соціокультурному контексті війни пси-
хоментальні структури української спільноти 
зазнають багатоаспектної трансформації, що 
детермінує ноетичну організацію нації (визна-
чає інтелектуальну та духовну структуру 
нації) як цілісного метасуб’єкта. Можна спо-
стерігати аномальні трансформації когнітив-
них парадигм і колективних праксеологічних 
настанов, що супроводжуються модифікаціями 



208

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

культурно-ціннісної й екзистенціальної матриці 
(Турпак, 2024, с. 98). Такі трансформації є не 
лише інтраіндивідуальними, але й функціо-
нально кооперованими на рівні метакультур-
ного архетипу, що зумовлює зміщення аксіоло-
гічних континуумів у свідомості, підсвідомості 
та надсвідомості.

Наприклад, на рівні підсвідомого відбува-
ється своєрідна інтерналізація трансгресивного 
афекту, де переживання війни асимілюються 
у вигляді латентних імпринтів, що структурують 
психічну організацію індивіда через гештальт 
колективного резонансу. Підсвідомість, опо-
середкована трансгенетичними парадигмами, 
починає кристалізувати форми компенсаційної 
афективної ригідності (емоційна жорсткість, 
обмеження гнучкості), які стають основою ког-
нітивно-афективних патернів, що проникають 
у неусвідомлені рівні особистості (Требін, Чер-
нишова, 2021, с. 156). Механізми психосоціаль-
ної рефлексії, зумовлені цим імпліцитним полем, 
сприяють детериторіалізації патернів (процес, 
коли звичні схеми або моделі втрачають зв’язок 
із конкретним місцем чи контекстом) індивіду-
ального переживання та їх інтеграції в гешталь-
тні утворення колективної ідентичності.

Надсвідомий рівень свідомості проявляє 
феномен егрегоріальної архетипізації, що 
репрезентує сакральні та метафізичні імпульси, 
які формуються через підключення до квазіре-
лігійних структур національного міфу (Венгер, 
Постол, 2023, с. 99). У контексті екзистенцій-
ного тиску війни активуються колективно-архе-
типічні елементи (універсальний символ або 
мотив, що відображає колективний досвід люд-
ства), що, відповідно до юнгіанської теорії, 
здійснюють підключення до так званого «актив-
ного імпульсу», або ж національного егрегора 
(Венгер, Постол, 2023, с. 100). Таке надсвідоме 
підґрунтя живить антропологічні ідеали геро-
їчної сакралізації опору, що кристалізуються 
у формі індивідуально-національних проєкцій 
героїчного архетипу. А от на свідомому рівні 
домінують когнітивні процеси деконструкції, 
які підпорядковуються механізмам створення 
інноваційних ідеологем, що формують полі-
тичний і національний наратив в умовах деко-
лоніального дискурсу. Ідеологеми, що актуалі-
зуються завдяки цьому наративному процесу, 
функціонують як базові ноематики, які задають 
орієнтири світоглядної картографії (Likarchuk 

et al., 2023, с. 770). Відповідні семантичні кон-
структи відіграють роль когнітивних марке-
рів, що вказують напрям індивідуально-колек-
тивного спрямування вектора національної 
суб’єктності, підкреслюючи сутність автохтон-
ної та водночас антагоністичної ідентичності.

Інтегральним аспектом когнітивної реоргані-
зації є виникнення дисоціативних онтологем (роз-
риви у принципах буття) та когнітивних інверсій, 
які формуються під тиском трансгресивних нара-
тивів війни (Данильян, Дзьобань, 2022, с. 17). 
Такий процес можна схарактеризувати як онто-
епістемічну рефлексію (осмислення зв’язку між 
буттям (онтологія) та знанням (епістемологія), 
де індивідуальні когнітивні інверсії створюють 
простір для нових онтологічних конструктів, що 
зумовлюють флуктуації ідентичності (коливання 
або зміни в самосприйнятті й особистій ідентич-
ності). На тлі трансцендентного досвіду війни 
в онтологічній структурі українського суспіль-
ства виникають сплески, подібні до лімінальних 
психічних артефактів, які деконструюють звичні 
категорії буття та кристалізують нові елементи 
колективної метаідентичності.

Афективний компонент свідомості також 
зазнає значних модифікацій, що набувають 
форми трансцендентного емоційного катар-
сису – процесу метаафективної трансформа-
ції індивідуального та колективного відчаю 
у феноменологію метафізичної надії та націо-
нального піднесення (Гончарова, 2022, с. 66). 
У цьому контексті емотивні поля нації, що 
перебувають під тиском екзистенціального 
тиску, виробляють парадигму емоційної сублі-
мації, за допомогою якої розсіюється структура 
страху, а натомість інкорпорується афективний 
імператив незламності.

У сучасній вітчизняній філософській дис-
курсивності питання трансформації свідомості 
особистості набуває значної вагомості в умовах 
драматичних соціально-історичних обставин, 
як-от російсько-українська війна. Війна, будучи 
екстремальною соціальною подією, викликає 
в людині специфічні психоментальні реакції, 
що на тлі тотальної психологічної дезоргані-
зації суспільства ведуть до реальних зсувів 
у конституції індивідуального та колектив-
ного «Я» (Новакова, Остапенко, 2023, с. 101). 
У даному контексті дослідження спрямоване на 
розгляд специфічних змін у структурі індиві-
дуальної свідомості, зумовлених відчуженням 



209

і морально-психологічним тиском у ситуації 
конфлікту. Трансформація свідомості в умо-
вах війни є процесом, у якому кристалізуються 
глибокі світоглядні метаморфози, що, зокрема, 
проявляються у психоекзистенційному роз-
риві (конфлікт між особистісними переконан-
нями й існуванням) між довоєнним світогля-
дом і новою, часто травматичною, реальністю 
(Матюшко, 2023, с. 25). Інакше кажучи, від-
бувається процес реструктуризації свідомості, 
у межах якого індивід під впливом соціально-
політичного оточення змушений формувати 
нові когнітивні й емоційні патерни. Як показує 
низка наукових досліджень, подібна реструкту-
ризація здійснюється через розвиток афектив-
них реакцій, збільшення адаптивної когнітив-
ної пластичності та рефлексію травматичного 
досвіду, що модифікує базові ідентифікаційні 
структури індивіда (Шамра, 2023, с. 18).

У рамках досліджень вітчизняної філософ-
ської думки на особливу увагу заслуговує філосо-
фія антропологічної кризи, яка розглядає сутнісні 
аспекти впливу зовнішніх чинників на індивіду-
альну свідомість. Тут постає питання перетво-
рення особистості під дією кризових чинників, 
а також еволюції її етико-ціннісних засад, які 

стають основою для переосмислення базових 
екзистенційних питань. Російсько-українська 
війна, як специфічний вид антропологічної ката-
строфи (кризовий стан, що ставить під сумнів 
основи людської природи й ідентичності), акти-
візує в суспільстві колективні архетипи, що зазви-
чай залишаються латентними у свідомості (Куце-
пал, 2022, с. 107). Наслідки цього виявляються 
у формуванні нових форм суспільної комуніка-
ції, які набувають характеру симпато-емпатич-
ної солідарності, взаємодопомоги та спільного 
пошуку емоційної безпеки. Така своєрідна мен-
тальна реакція на переживання «іншого» як 
свого, що посилює ідентифікаційний потенціал 
у межах загальної культурної свідомості. Даний 
феномен, відомий як «катарсична солідарність», 
ґрунтується на етичних, естетичних і психосо-
ціальних чинниках, які об’єднують індивідів на 
основі спільного емоційного досвіду.

Результатом є не тільки зміна індивідуального 
світосприйняття, але й суттєве реформування 
колективної свідомості нації, що виявляється 
у спільному переживанні національної ідентич-
ності, яка, своєю чергою, стає рушійною силою 
для подолання внутрішніх суперечностей і зрос-
тання суспільної згуртованості (Таблиця 1).

Таблиця 1
Екзистенційно-антропологічні вектори трансформації свідомості особистості  

в умовах російсько-української війни
Феноменологічні 

парадигми трансформації
Епістемологічна деконструкція 

процесуальних механізмів Консеквенції й онтологічні імплікації

Реконфігурація структур 
свідомості

Інтеграція нових когнітивно-афективних 
патернів у відповідь на екзистенційні 
зрушення та відчуження від попередньої 
парадигми реальності.

Посилення когнітивної пластичності й 
адаптація до екстремальних контекстів, 
що зумовлюють формування адаптованих 
світоглядних конструкцій.

Екзистенційний розрив 
досвіду

Дихотомія між до- та постконфліктним 
світосприйняттям, що призводить 
до радикальних морально-ціннісних 
модифікацій у психічних структурах 
особистості.

Виникнення нового екзистенційного 
фрейму, що переосмислює базові життєві 
координати та сприяє розвитку морально-
психологічної стійкості.

Антропологічний кризисний 
диспозитив

Генезис глибоких особистісних 
трансформацій під впливом кризових 
тригерів, що активізують перегляд 
фундаментальних філософських 
ідентифікаційних елементів.

Реструктуризація онтологічного 
ландшафту особистості на основі нової 
аксіологічної конфігурації, адекватної 
реаліям кризисної антропології.

Імпліцитна активація 
колективних архетипів

Воєнний конфлікт як каталізатор 
архетипічних реакцій у колективному 
несвідомому, що сприяє комунікаційній 
афективній консолідації.

Інтенсифікація культурно-символічних 
смислів, що підсилюють ідентифікаційні 
процеси в колективній ментальності та 
національній самосвідомості.

Катарсисний конструкт 
солідарності

Формування нової конфігурації 
соціальної інтеракції, що базується 
на принципах симпатетичної емпатії, 
взаємного співчуття й афективної 
інтеграції, зумовленої загальним 
екзистенційним тлом.

Підвищення рівня міжособистісної 
емпатії та соціальної координації, що 
стимулює глибоку суспільну консолідацію 
та підтримує когерентність соціальної 
структури.

Джерело: власна розробка на основі (Венгер, Постол, 2023; Гончарова, 2022; Куцепал, 2022; Матюшко, 2023; Шамра, 2023).



210

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Висновки. Отже, трансформація свідомості 
є не лише рефлексивним феноменом індивіду-
ального характеру, але й розгортанням кому-
нальної й інтерсуб’єктивної динаміки, що 
зумовлюється складною системою епістемо-
логічних, соціокультурних і психологічних 
чинників. У підсумку, ця проблема потребує 
подальшого багатопрофільного аналізу й інте-
грації різноманітних теоретичних підходів, 
оскільки тільки синкретичний синтез дозволить 
адекватно осягнути екзистенційні, аксіологічні 
й антропологічні аспекти трансформаційних 
процесів свідомості як в індивідуальному, так 
і в колективному вимірі.

Феномен війни постає як метафізичний 
каталіст для ресубстанціації антропологіч-
них структур українського народу, що про-
являються через психосоціальні, когнітивні 
й афективні констеляції, детерміновані як на 
індивідуальному, так і на колективному рівнях. 
Лише полідисциплінарний підхід, що синтезує 
методи психології, соціології, культурології 
та політичної антропології, дозволить осягнути 
сутність цих онтоепістемічних трансформацій 
і їхній вплив на онтологічний базис української 
національної суб’єктності.

Отже, феномен трансформації свідомості 
особистості в контексті російсько-української 
війни постає як складний, багатошаровий про-
цес динамічної реструктуризації психоемоцій-
них і когнітивних конструктів, що детермінує 
появу нових світоглядних парадигм та інтенси-
фікує механізми екзистенційної адаптації. Екс-
тремальні умови війни каталізують своєрідну 
когнітивну «реконфігурацію», спрямовану на 
субстанційну рефлексію та переосмислення 
базових ідентифікаційних осей особистості, 
де сутнісне зрушення етико-ціннісних орієн-
тирів набуває виразного катарсичного харак-
теру. Це дозволяє сформувати якісно новий 
модус соціальної згуртованості, зумовлений 
активацією глибинних колективних архети-
пів та інтенційною емоційною інтеграцією. 

Отже, філософське осмислення антрополо-
гічної кризи, спричиненої війною, відкриває 
перспективу дослідження еволюційного потен-
ціалу національної ідентичності, що транс-
формується в умовах травматичної реальності 
та сприяє консолідації суспільства як суб’єкта 
культурного і духовного відродження.

Трансформація свідомості під час росій-
сько-української війни постає як комплексний 
метаонтологічний феномен, що потребує бага-
товимірного філософського осмислення крізь 
призму апоретичної напруги між онтологічною 
тотожністю й екзистенційною інакшістю. Цей 
феномен, детермінований лімінальними умо-
вами воєнного буття, конституює нові форми 
рефлексивності, де колективні уявлення про 
етику, моральну відповідальність і телеологічні 
орієнтири зазнають радикальної ревізії. Аксі-
оматичні основи суспільної свідомості моди-
фікуються в умовах перманентної загрози, що 
деконструює традиційні механізми соціальної 
когезії та формує емерджентні моделі менталь-
ного опору. Водночас метафізичні передумови 
самовизначення індивіда, включеного у хроно-
топ катастрофічної реальності, спричиняють 
своєрідну дестабілізацію ідентичності, що уне-
можливлює її апріорний статус.

У перспективі подальших досліджень 
обґрунтованим видається занурення в парадиг-
матичну взаємодію між трансгресивною при-
родою посттравматичної свідомості та феноме-
нологією соціальних і культурних імперативів, 
які генерують нові аксіосфери. Особливу увагу 
доцільно приділити діахронному аналізу вза-
ємовпливу архетипічних структур колектив-
ного несвідомого та національного наративу, 
які зумовлюють форму людського буття у війні 
як символічно насиченому просторі. Не менш 
значущим є звернення до концептів герменев-
тичної деконструкції інформаційних стратегій, 
що створюють нові епістемологічні парадокси 
в умовах симулякрної реальності та масової 
дезінформації.

Список використаних джерел:
Варіпаєв, О., & Міносян, А. (2024). Політична свідомість та політична культура як ключові фактори станов-

лення демократичного суспільства. Scientific Collection “InterConf”, 186, 149–153.
Венгер, О., & Постол, О. (2023). Формування політичної свідомості в умовах повномасштабної російсько-

української війни. Humanities Studies, 16 (93), 95–102.
Гончарова, О. (2022). Війна як темпоральний розрив в екзистенції особистості. У М. Козловець, Л. Горохова, 

& О. Чаплінська (Ред.), Актуальні проблеми сучасної філософії та науки: виклики сьогодення: збірник наукових 
праць (с. 66–68). Житомир: Видавничий центр ЖДУ імені Івана Франка.



211

Данильян, О., & Дзьобань, О. (2022). Сучасна війна: трансформація сенсу в епоху інформаційних технологій. 
Інформація і право, 4 (43), 9–22.

Юринець, Ю., Сопілко, І., Бєлкін, Л., & Бєлкін, М. (2020). Дослідження проблем інформаційної безпеки 
України на засадах міждисциплінарного підходу: соціологія, психологія, право. Юридичний науковий електро-
нний журнал, (7), 300–307.

Куцепал, С. (2022). Критичне мислення як засіб спротиву в інформаційній війні. Вісник Національного юри-
дичного університету імені Ярослава Мудрого. Серія «Філософія, філософія права, політологія, соціологія»,  
54 (3), 104–115.

Манойло, Н. (2022). Академічна філософія під час війни. Вісник Львівського університету, 98–103.
Матюшко, Б. (2023). Російсько-українська війна як каталізатор формування національної свідомості українців. 

У Актуальний філософський дискурс: трансформаційні зміни в умовах війни : науковий круглий стіл до Міжна-
родного дня філософії, 16 листопада 2023 р. (с. 24–27). Львів ; Торунь: Liha-Pres.

Новакова, О., & Остапенко, М. (2023). Еволюція геополітичних цінностей та орієнтацій українців під впливом 
війни. Міжнародні та політичні дослідження, (36), 94–103.

Требін, М., & Чернишова, Т. (2021). Боротьба за свідомість людей в епоху постправди. Вісник Національного 
юридичного університету імені Ярослава Мудрого. Серія «Філософія, філософія права, політологія, соціологія», 
3 (50), 153–171.

Турпак, Н. (2024). Геополітична свідомість українців як екзистенційний феномен. Українознавчий альманах, 
34, 93–100.

Шамра, В. (2023). Війна як знецінення цінностей у глобальному світі. Філософська думка, (4), 5–20.
Fotion, N., & Elfstrom, G. (2020). Military ethics: guidelines for peace and war. Routledge. 364 р.
Hauskeller, C., & Sjöstedt-Hughes, P. (Eds.). (2022). Philosophy and psychedelics: Frameworks for exceptional 

experience. Bloomsbury Publishing. 280 р.
Likarchuk, N., Velychko, Z., Andrieieva, O., Lenda, R., & Vusyk, H. (2023). Manipulation as an element of the 

political process in social networks. Cuestiones Politicas, 41 (76), 769–779.

References:
Varipaiev, O., & Minosian, A. (2024). Politychna svidomist ta politychna kultura yak kliuchovi faktory stanovlennia 

demokratychnoho suspilstva [Political consciousness and political culture as key factors in the formation of a democratic 
society]. Scientific Collection “InterConf”, 186, 149–153 [in Ukrainian].

Venger, O., & Postol, O. (2023). Formuvannia politychnoi svidomosti v umovakh povnomasshtabnoi rosiisko-
ukrainskoi viiny [Formation of political consciousness in the context of the full-scale Russian-Ukrainian war]. Humanities 
Studies, 16 (93), 95–102 [in Ukrainian].

Honcharova, O. (2022). Viina yak temporalnyi rozryv v ekzystentsii osobystosti [War as a temporal rupture in the 
existence of the individual]. In M. Kozlovets, L. Horokhova, & O. Chaplinska (Eds.), Aktualni problemy suchasnoi 
filosofii ta nauky: vyklyky sohodennia: zb. nauk. prats (pp. 66–68) [in Ukrainian].

4.	 Danylian, O., & Dzioban, O. (2022). Suchasna viina: transformatsiia sensu v epokhu informatsiinykh tekhnolohii 
[Modern war: transformation of meaning in the age of information technology]. Informatsiia i pravo, 4 (43), 9–22 
[in Ukrainian].

Yurynets, Yu., Sopilko, I., Bielkin, L., & Bielkin, M. (2020). Doslidzhennia problem informatsiinoi bezpeky Ukrainy 
na zasadakh mizhdytsyplinarnogo pidkhodu: sotsiolohiia, psykholohiia, pravo [Research on information security issues in 
Ukraine based on an interdisciplinary approach: sociology, psychology, law]. Yurydychnyi naukovyi elektronnyi zhurnal, 
(7), 300–307 [in Ukrainian].

Kutsepal, S. (2022). Krytychne myslennia yak zasib sprotyvu v informatsiinii viini [Critical thinking as a means 
of resistance in the information war]. Visnyk NYUU imeni Yaroslava Mudroho. Seriia “Filosofiia, filosofiia prava, 
politolohiia, sotsiolohiia”, 54(3), 104–115 [in Ukrainian].

Manoilo, N. (2022). Akademichna filosofiia pid chas viiny [Academic philosophy during the war]. Visnyk Lvivskoho 
universytetu, 98–103 [in Ukrainian].

Matiushko, B. (2023). Rosiisko-ukrainska viina yak katalizator formuvannia natsionalnoi svidomosti ukraintsiv 
[The Russian-Ukrainian war as a catalyst for the formation of national consciousness among Ukrainians]. In Aktualnyi 
filosofskyi dyskurs: transformatsiini zminy v umovakh viiny: naukovyi kruhlyi stil do Mizhnarodnoho dnia filosofii,  
16 lystopada 2023 r. (pp. 24–27) [in Ukrainian].

Novakova, O., & Ostapenko, M. (2023). Evoliutsiia heopolitychnykh tsinnostei ta oriiientatsii ukraintsiv pid vplyvom 
viiny [Evolution of geopolitical values and orientations of Ukrainians under the influence of war]. Mizhnarodni ta 
politychni doslidzhennia, (36), 94–103 [in Ukrainian].



212

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Trebin, M., & Chernyshova, T. (2021). Borotba za svidomist liudei v epokhu postpravdy [The struggle for people’s 
consciousness in the post-truth era]. Visnyk NYUU imeni Yaroslava Mudroho. Seriia “Filosofiia, filosofiia prava, 
politolohiia, sotsiolohiia”, 3 (50), 153–171 [in Ukrainian].

Turpak, N. (2024). Heopolitychna svidomist ukraintsiv yak ekzystentsiinyi fenomen [Geopolitical consciousness of 
Ukrainians as an existential phenomenon]. Ukrainoznavchyi almanakh, 34, 93–100 [in Ukrainian].

Shamra, V. (2023). Viina yak znetsinennia tsinnostei u hlobalnomu sviti [War as devaluation of values in a global 
world]. Filosofska dumka, (4), 5–20 [in Ukrainian].

Fotion, N., & Elfstrom, G. (2020). Military ethics: guidelines for peace and war. Routledge, 364.
Hauskeller, C., & Sjöstedt-Hughes, P. (Eds.) (2022). Philosophy and psychedelics: Frameworks for exceptional 

experience. Bloomsbury Publishing, 280.
Likarchuk, N., Velychko, Z., Andrieieva, O., Lenda, R., & Vusyk, H. (2023). Manipulation as an element of the 

political process in social networks. Cuestiones Politicas, 41 (76), 769–779. 



213

УДК 172.12:364-322 (477)
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.24

Ільюк Олег Євгенович,
аспірант

Українського державного університету імені Михайла Драгоманова
orcid.org/0009-0002-0796-8797

ilyuk1987@gmail.com

ВЗАЄМОЗВ’ЯЗОК ПРАКТИК ВОЛОНТЕРСЬКОГО РУХУ  
ТА ГРОМАДЯНСЬКОГО СУСПІЛЬСТВА В УКРАЇНІ:  

ФІЛОСОФСЬКО-ПОЛІТИЧНИЙ АНАЛІЗ

Стаття присвячена розгляду взаємозв’язків між практиками волонтерського руху та громадянського сус-
пільства в Україні з позицій філософсько-політичного аналізу, соціологічного, системного та прогностичного 
підходів. У центрі уваги дослідження – основні базові цінності волонтерської діяльності: жертовність, спра-
ведливість, активність, дух свободи волонтерського руху, добровільність, прояв доброї волі як волі до добра.

Проаналізовано структуру громадянського суспільства та досліджено місце волонтерського руху у струк-
турі громадянського суспільства, його роль у системі організацій опору Російській Федерації.

Результати дослідження свідчать про те, що волонтерський рух виявляє та пропагує кращі традиції 
й інститути громадянського суспільства, громадянські чесноти та принципи співіснування, а волонтерські 
практики є не просто виконанням завдань волонтерського руху, а частиною життя громадянського суспіль-
ства, стимулюють його оновлення й інституційний розвиток.

Констатовано, що філософський підхід до визначення цінності свободи волонтерського руху забезпечує 
спільну концептуальну платформу, на якій підходи окремих наук – психології, соціальної роботи, політоло-
гії – не суперечать один одному, а переважно доповнюють один одного.

Ключові слова: глобальне громадянське суспільство, волонтерський рух як дух свободи, незалежність, 
філософсько-гуманітарна складова розвитку громадянського суспільства, філософія волонтерського руху, 
мотиваційно-змістовна складова участі у волонтерській діяльності, інституційний розвиток громадянського 
суспільства, свобода волонтерства, свобода як філософська категорія.

Ilyuk Oleh,
Postgraduate Student

Ukrainian State Drahomanov University 
orcid.org/0009-0002-0796-8797

ilyuk1987@gmail.com

THE RELATIONSHIP OF THE PRACTICES  
OF THE VOLUNTEER MOVEMENT AND CIVIL SOCIETY IN UKRAINE:  

A PHILOSOPHICAL AND POLITICAL ANALYSIS

The article is devoted to the analysis of the interrelations between the practices of the volunteer movement and civil 
society in Ukraine from the standpoint of philosophical and political analysis, as well as sociological, systemic, 
and predictive approaches. The study focuses on the main basic values of volunteer activity: sacrifice, justice, activity, 
the spirit of freedom of the volunteer movement, voluntariness, and the manifestation of goodwill as the will to do good.

The structure of civil society is analyzed and the place of the volunteer movement in the structure of civil society, 
and its role in the system of resistance organizations of the Russian Federation is investigated.

The results of the study indicate that the volunteer movement identifies and promotes the best traditions 
and institutions of civil society, civic virtues and principles of coexistence, and volunteer practices are not just 
the fulfillment of the tasks of the volunteer movement, but are part of the life of civil society, stimulating its renewal 
and institutional development.

It is stated that the philosophical approach to determining the value of freedom of the volunteer movement 
provides a common conceptual platform on which the approaches of individual sciences – psychology, social work, 
political science – do not contradict each other, but mostly complement each other.

Key words: global civil society, volunteer movement as spirit of freedom, independence, philosophical 
and humanitarian component of civil society development, philosophy of volunteer movement, motivational 
and meaningful component of participation in volunteer activities, institutional development of civil society, freedom 
of volunteering, freedom as philosophical category.



214

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Вступ. Актуальність дослідження зумов-
лено зростанням ролі інституту волонтерства 
в умовах становлення громадянського сус-
пільства в Україні та світі. Волонтерський рух 
розглядається як нова філософія життя україн-
ського суспільства, перехід від ідеології егоїзму 
до ідеології взаємодопомоги, свободи, спра-
ведливості та жертовності. Нині досвід волон-
терства є чимось більшим, аніж виконання 
завдань волонтерського руху, є частиною життя 
та філософською основою громадянського сус-
пільства, стимулом оновлення й інституційного 
розвитку, розширення, залученістю громадян 
до захисту країни, формування нових пріо-
ритетів і цілей світового громадянського сус-
пільства. У сучасному світі завдяки практикам 
волонтерства набагато швидше та простіше 
реалізовувати різні міжнародні проєкти та залу-
чати міжнародні організації: зокрема тому, що 
волонтерська діяльність потребує значно мен-
шого погодження бюрократичних дозволів, 
аніж діяльність формальних організацій і дер-
жавних інституцій. 

 Головною причиною того, що саме волон-
тери виявляються нерідко ініціаторами та пер-
шопрохідцями багатьох нових соціальних прак-
тик, є сам дух волонтерства як утілення кращих 
громадянських чеснот і громадянської свободи, 
стійкості та згуртованості, цілеспрямованості 
й активності у вирішенні поставлених завдань 
і відповіді на виклики, пов’язані з російською 
воєнною агресією. Погоджуємось, що «гнучкі 
форми волонтерської діяльності на практиці 
виявилися найбільш продуктивними, адже 
обхід бюрократичних процедур за екстраор-
динарних обставин привів до економії часу 
і порятунку людських життів» (Череватюк, Без-
пальча, 2015, с. 48). 

З огляду на те, що волонтерський рух є різно-
видом організаційної поведінки та втілюється 
в діяльності як формальних, так і неформаль-
них організацій, метою статті є проведення 
аналізу взаємозв’язків практик волонтерського 
руху та громадянського суспільства в Укра-
їні, дослідження особливостей філософсько-
політичної ролі волонтерського руху в умовах 
безпекових викликів. Окрему увагу приділено 
аналізу волонтерського руху як філософського 
феномену.

Методологія дослідження. Досягнення мети 
та виконання завдань цього дослідження було 

забезпечено використанням комплексу загаль-
нонаукових і спеціальних методів і підходів. 
На основі результатів філософського пошуку 
здійснено спробу проаналізувати базові засади 
становлення волонтерського руху в умовах 
громадянського суспільства в Україні. З пози-
цій аксіології було проаналізовано такі базові 
цінності волонтерського руху, як: жертовність, 
справедливість, активність, дух свободи волон-
терського руху, добровільність, прояв добро-
зичливості як волі до добра.

 Застосування наукового методу дає можли-
вість одержувати знання про поняття та струк-
туру громадянського суспільства, взаємини 
держави й інститутів громадянського суспіль-
ства у формуванні системи опору воєнній агре-
сії Російської Федерації (далі – РФ). 

Системний підхід забезпечив дослідження 
взаємозв’язків практик волонтерського руху 
та громадянського суспільства в Україні. Сут-
ність використання прогностичного методу 
полягає в прогнозуванні тенденцій розвитку 
волонтерського руху як форми активності гро-
мадянського суспільства.

Саме «соціологічний підхід до проблематики 
громадянського суспільства, який поєднує тео-
ретично-дискурсивну історичність і соціально-
практичну конкретику, не лише відновлює 
адекватне розуміння цього багатоскладового 
феномену, а й заповнює прогалину його сис-
темного соціологічного дослідження у вітчиз-
няній літературі» (Соціологічні виміри грома-
дянського суспільства в Україні, 2019, c. 15). 

Джерельна база дослідження. В Україні 
наявні власні наукові традиції дослідження 
свободи волонтерського руху, громадянського 
суспільства, його структури та розвитку, тради-
цій волонтерської діяльності в умовах воєнного 
протистояння. Актуальність цієї проблеми чітко 
проглядається в багатьох дослідженнях україн-
ських науковців. Варто зазначити, що в сучас-
ній філософсько-гуманітарній науці існують 
різні підходи до дослідження громадянського 
суспільства та волонтерського руху. Так, серед 
напрацювань відзначимо дослідження А. Карась 
щодо філософії громадянського суспільства 
у класичних теоріях і некласичних інтерпрета-
ціях; П. Горінова, Р. Драпушка – щодо поняття 
та ролі волонтерської діяльності, участі молоді 
в такій діяльності, нормативно-правового 
забезпечення волонтерської діяльності, а також 



215

аналізу участі волонтерів у формуванні націо-
нальної свідомості українців, волонтерства як 
елементу молодіжної політики; Р. Драпушка, 
О. Ільюка – щодо становлення філософії волон-
терського руху як теоретичної основи особли-
вого розуміння свободи; О. Віннічук – стосовно 
змісту волонтерського руху в умовах російсько-
української війни; А. Колодія, О. Колодія – щодо 
розвитку громадянського суспільства в Україні, 
взаємодії громадянського суспільства, особи 
та держави; щодо перетворення громадянського 
суспільства в Україні та розвитку волонтерства 
під час війни (Л. Жужа); щодо ролі інститутів 
громадянського суспільства в забезпеченні від-
січі воєнній агресії РФ (Р. Пашова, Ю. Рубан); 
щодо розвитку волонтерської діяльності як 
прояву активізації соціальних ресурсів грома-
дянського суспільства (О. Панькова, О. Кас-
перович, О. Іщенко); щодо відносин держави 
та громадянського суспільства (Н. Філик); щодо 
філософських та історико-правових підходів до 
розуміння громадянського суспільства в Укра-
їні (В.  Череватюк): етапів формування та нових 
громадських ініціатив, аналізу моделі відносин 
людини і держави. Позитивним є досвід прове-
дення конференцій із розвитку громадянського 
суспільства в умовах воєнного часу та транс-
формацій політичних інститутів України.

Виклад матеріалу. Сучасний волонтер-
ський рух став вагомим стимулом для побудови 
та розвитку активного, патріотично-свідомого 
громадянського суспільства в Україні та світі. 
Громадяни, які з різних причин не мали фізич-
ної можливості брати участь у захисті терито-
ріальної цілісності України, приєднуються до 
волонтерських ініціатив, тим самим відчува-
ють себе частиною єдиного механізму опору 
ворогу. У сучасних умовах протистояння ворогу 
волонтерський рух в Україні з окремих благо-
дійних проєктів допомоги останніми роками, 
після вторгнення РФ, перетворився на актив-
ний процес усього українського суспільства, 
який суттєво впливає на перебіг безпекових, 
політичних, економічних, культурних процесів 
в Україні, сприяє становленню базових інститу-
тів громадянського суспільства. 

Актуальність дослідження тематики волон-
терського руху пов’язана зі зростанням цього 
феномену у практиці українського суспіль-
ства та перетворенням його на важливу силу 
й інституцію із власною філософією, власною 

політикою ідентичності, прихильниками 
та послідовниками. Відповідно до рейтингу 
World Giving Index, у 2010 р. в Україні тільки 
5% населення було залучено до волонтерської 
роботи. І за цим показником вона посідала 
лише 150 місце серед інших країн світу, а вже 
за результатами 2023 р. Україна посідає друге 
місце у світі. На думку організаторів рейтингу, 
«Україна цього року також показала найбільше 
зростання в індексі, збільшила свій бал після 
десятого місця минулого року». 

Нині можна також ставити питання про залу-
чення українців до світового волонтерського 
руху як його важливої та результативної скла-
дової частини, здебільшого з огляду на набуті 
волонтерами (отже, і соціально активною час-
тиною суспільства) навички, уміння, вражаючі 
результати діяльності, особливо якщо взяти до 
уваги умови українського сьогодення, насампе-
ред зовнішню воєнну агресію, стан українських 
силових структур, складну економічну ситуа-
цію та зубожіння населення (Мандебура-Нога, 
2016, c. 246–247). 

Зростання уваги до волонтерського руху, 
на думку П. Горінова, Р. Драпушка, пов’язано 
з тим, що «у сучасних умовах волонтерство 
є соціокультурним феноменом України, її циві-
лізаційним брендом, одним з елементів наці-
ональної самоідентифікації української нації, 
визначальною засадою зовнішньої та вну-
трішньої політики держави на національному 
та міжнародному рівнях. Волонтерство за 
своєю структурою є унікальним явищем, що 
не знає кордонів і не залежить водночас від 
рівня матеріального достатку його учасників, 
проте розвиток волонтерської діяльності зазви-
чай припадає на період загострення кризових 
ситуацій у суспільстві» (Горінов, Драпушко, 
2022, с. 4). 

У своєму структурно-просторовому соці-
альному вимірі громадянське суспільство – це 
сфера добровільної волонтерської колективної 
активності, що формується у взаємодії інсти-
тутів і акторів, групових та індивідуальних 
суспільних ініціатив, ґрунтується на спіль-
них інтересах, цілях і цінностях. Основними 
організаційними структурами громадянського 
суспільства, як зазначалось, є неурядові орга-
нізації, благодійні організації та фонди, само-
організовані громадські об’єднання, рухи й іні-
ціативи, спрямовані на розв’язання конкретних 



216

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

соціальних, економічних, культурних чи еколо-
гічних проблем, різні групи самодопомоги, гро-
мадські суспільно-політичні ініціативи та коа-
ліції, правозахисні організації (Соціологічні 
виміри громадянського суспільства в Україні, 
2019, с. 24).

А. Карась у своєму дослідженні філосо-
фії громадянського суспільства щодо розу-
міння структури зазначив: «Громадянське 
суспільство в ракурсі асоціативної сфери як 
сфери добровільної активності складається із 
царин: а) повсякденного життя з його спон-
танними потребами; б) соціально визнаних 
традицій благодійності; в) культурно-освіт-
ніх ініціатив; г) параполітичної діяльності 
рухів і організацій; ґ) міжнародної діяльності 
всіх типів добровільних організацій» (Карась, 
2003, с. 48). Тому волонтерський рух є засад-
ничою основою громадянського суспільства, 
а основними активними інститутами стали всі 
типи добровільних і благодійних організацій, 
параполітичних рухів на кшталт ветеранських 
рухів і культурно-освітніх ініціатив із протидії 
інформаційним загрозам і викликам в інформа-
ційній сфері, правозахисні рухи. У цьому кон-
тексті наша позиція збігається з думкою низки 
науковців про те, що «волонтерство в умовах 
російсько-української війни – це потужна соці-
альна платформа для розвитку громадянського 
суспільства, пріоритетними цінностями якої 
є безпека, відповідальність, свобода, мир тощо» 
(Віннічук, 2023, с. 164). 

Волонтерський рух протягом тривалого 
часу воєнного протистояння в Україні взяв на 
себе функцію допомоги фронту цивільними 
та військовими засобами, організовував окремі 
освітні проєкти щодо інформаційної гігієни 
тощо, що свідчить про активну участь інсти-
туту волонтерства у виконанні функції захисту 
та безпеки держави, що ми бачимо на прикладі 
воєнних подій в Україні, де всі верстви сус-
пільства стали на захист країни. Відзначимо, 
що «українські волонтери високо цінують вза-
ємодію з організаціями й іншими структурами 
громадського сектору. Вони активно співпра-
цюють з місцевими та міжнародними благодій-
ними фондами, НПО й іншими організаціями, 
щоб забезпечити більш ефективну та координо-
вану допомогу» (Блоха, 2023, с. 83).

На думку дослідників громадянського 
суспільства, «актуальність тематики 

громадянського суспільства зумовлена сучас-
ними процесами реформування в Україні осно-
вних сфер соціального життя, окремих соці-
альних інститутів. Учені активно намагаються 
знайти пояснення тим змінам, які відбуваються 
в організаційних і функціональних основах 
громадянського суспільства, пов’язати їх із 
розширенням соціальних функцій держави, 
віднайти нові форми взаємодії з державними 
структурами» (Філик, 2004, с. 3).

Відзначимо, що «розвиток України на сучас-
ному етапі характеризується розширенням 
участі громадянських структур з їхніми специ-
фічними інтересами в управлінні різними сфе-
рами суспільного життя <…>, а гармонійна вза-
ємодія інститутів громадянського суспільства 
з державою дозволить поступово обмежити 
державне втручання в життя громадян. Розрос-
тання держави буде поступово зведене до міні-
муму і дозволить останній посісти належне їй 
в умовах сучасного розвитку місце – бути лише 
функцією суспільства під його постійним і все-
бічним контролем». Такі позиції підтверджують 
сучасні процеси в державі, де волонтерський 
рух як інститут громадянського суспільства 
доповнює діяльність державних інститутів, 
посилює інститути державної влади та є її парт-
нером. Також є дослідники, які зазначають, що 
«зараз громадянське суспільство в особі волон-
терського руху відіграє роль альтернативної 
влади в окремій сфері суспільного життя, що 
виконує частину функцій держави в зоні АТО. 
Громадянське суспільство водночас стало парт-
нером держави, залишаючись впливовою опо-
зиційною силою» (Жужа, 2015, с. 39). Проте 
ми виходимо з позицій партнерських відносин 
громадянського суспільства та держави в без-
пекових, соціальних та інших сферах життєді-
яльності українського суспільства.

Констатуємо зростання ролі інститутів гро-
мадянського суспільства в системі заходів 
захисту України та вважаємо, що цей процес 
пояснюється складністю та двоякою приро-
дою самих інституцій громадянського суспіль-
ства, адже логічно, що «окремі з політичних 
інститутів громадянського суспільства мають 
проміжне становище між державними інсти-
тутами і структурами громадянського суспіль-
ства» (Філик, 2004, с. 47), тому їх співвідно-
шення та взаємозалежність можуть міняти свої 
акценти, сфери та межі реалізації. 



217

У цьому контексті актуалізується ще одне 
питання – мотиваційно-смислової складової 
частини участі в активній волонтерській діяль-
ності. У питанні мотиваційної складової час-
тини можна виділити кілька рівнів – рівень 
відкритих публічних декларацій і прихований 
глибинний рівень самореалізації особистісних 
потреб та інтересів, реалізації власної запи-
таності та важливості в загальнодержавному 
контексті, важливості особистої участі людини 
в епохальних (без перебільшення) подіях дер-
жавного значення, захисті суверенітету країни 
тощо. І якщо публічні декларації реально дея-
ким чином систематизувати й узагальнити, то 
глибинні мотиви участі без відповідних фахових 
досліджень визначити проблематично. Можна 
лише припустити (хоча це й видаватиметься 
дещо ідеалістично), що всебічна та цілковита 
віддача себе волонтерському руху в сучасних 
українських реаліях і за такої його насиченості, 
навантаження та тривалості не в останню чергу 
потребує наявності і в суспільстві, і серед його 
окремих представників високих гуманістичних 
ідеалів, зокрема й альтруїзму (Мандебура-Нога, 
2016, с. 258).

Відзначимо важливу роль молоді у волон-
терстві й інших державних процесах, адже 
«молодим людям необхідно відчувати, що вони 
беруть участь у справах, які мають суспільне 
значення, мати можливість висловлювати свою 
думку та працювати з іншими. Це робить ухва-
лення рішень ефективнішим і приводить до кра-
щих результатів» (Драпушко та ін., 2022, с. 58).

Для осягнення природи волонтерського 
руху як філософсько-політичного феномену 
варто підходити до нього з позицій аксіоло-
гії – філософської науки про цінності. Адже 
саме цінності, притаманні самовідданим пред-
ставникам волонтерського руху, усупереч усім 
несприятливим обставинам зумовлюють успіш-
ність розмаїтих волонтерських проєктів. Серед 
усіх цінностей волонтерства найважливішою 
та засадничою є свобода, адже саме цей термін 
дав назву самому руху: волонтерство – справа 
волі. Проте волю як вияв свободи ще належить 
коректно осмислити. Варто відрізняти таку 
волю від сваволі або вимушеного вибору. Най-
кращу відповідь на питання про свободу як цін-
ність надає соціальна філософія, а на питання 
про свободу як цінність у просторі суспільно-
політичної дії – політична філософія. Обидві 

натепер мають своє втілення у філософії лібе-
ралізму.

Зважаючи на особливості ментальності 
українського народу, а саме дух свободи, неза-
лежності, самостійності, і той факт, що «укра-
їнська нація сьогодні поєднана однією спіль-
ною метою – протистояння ворогу, захист своєї 
Батьківщини, збереження своєї ідентичності, 
культури й основне – життя і свободи своїх 
громадян» (Горінов, Драпушко, 2022, с. 26), 
можемо стверджувати, що одним з основних 
елементів національної самоідентифікації 
української нації є дух свободи волонтерської 
діяльності. 

У феномені волонтерства цінність свободи 
розкривається особливим чином – у кращому 
поєднанні прагнення особистості до власної 
свободи, здобуття своєї гідності із практи-
ками слідування вищим суспільним інтересам. 
Волонтерство являє собою суспільний рух, 
у якому постійно виникають спільноти грома-
дян, об’єднаних спільним розумінням і спіль-
ним переживанням свободи як соціальної цін-
ності, тому найкраще практика волонтерства 
реалізовується в умовах громадянського сус-
пільство.

Свобода є ключовим концеп-
том у філософії волонтерського 
руху, адже він був би неможливим без доброї 
волі, яка є одним з основних проявів свободи 
в поведінці та мисленні людини (Драпушко, 
Ільюк, 2023, с. 41–42). Отже, волонтерство 
постає як філософсько-гуманітарна складова 
частина вектора розвитку нової України, як 
новий соціально-політичний інститут грома-
дянського суспільства в Україні.

Інші дослідники в унісон вищевикладеним 
позиціям стверджують, що «найкращу мотива-
цію для волонтера дає комбінація альтруїстич-
них та егоїстичних мотивів <…> Водночас біль-
шість розглядає очолювання волонтерського 
руху передусім як ще один із можливих каналів 
мобільності для досягнення політичного зрос-
тання та політичного становлення в майбут-
ньому» (Gorinov, Mereniuk, 2022, c. 76). Отже, 
ми погоджуємось, що «волонтерство в умовах 
російсько-української війни – це потужна соці-
альна платформа для розвитку громадянського 
суспільства, пріоритетними цінностями якої 
є безпека, відповідальність, свобода, мир тощо» 
(Грищенко, 2018, с. 164). 



218

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Можемо зробити висновок, що волонтерство 
як феномен базується на свідомому бажанні 
людини діяти на благо суспільства, а тому 
завжди є не просто діяльністю добровільною, 
невимушеною, але й виявом доброї волі як 
волі до добра. Відзначимо, що волонтерство 
в Україні характеризується значною кількістю 
нестандартних для світової практики напрямів 
діяльності, створює не тільки систему допо-
моги особам і структурам, що її потребують, 
але й паралельну систему розроблення та реа-
лізації рішень, спрямованих на ефективніше 
виконання функцій відповідними державними 
структурами, насамперед у військовій сфері 
(Панькова та ін., 2016, с. 30). Усі ці характерис-
тики відповідають тим вимогам, які «сучасне 
суспільство ставить перед собою щодо завдання 
формування такої особистості, яка здатна орга-
нізувати стихійність буття у свідомо детерміну-
ючий процес, здатна бути творцем буття навколо 
себе і надавати йому сенсу, удосконалюватися 
і внутрішньо рости» (Атаманюк, 2024, с. 17) 
в умовах максимальних можливостей для реа-
лізації громадянських ініціатив. Відзначимо, 
що новітні громадянські практики волонтер-
ської діяльності з інститутами громадянського 
суспільства логічно ввійшли в сучасну систему 
протистояння ворогу та змінили ставлення до 

волонтерського руху як важливої складової 
частини громадянського суспільства, його ролі 
у виконанні функції безпеки. 

Висновки. Аналіз сучасного стану волонтер-
ської діяльності дає підстави зробити висновок, 
що відбулась інституалізація волонтерського 
руху в умовах становлення громадянського 
суспільства. Останніми роками сформувався 
волонтерський рух із власною структурою, 
активністю, широкою залученістю громадян 
України. У цьому контексті волонтерство варто 
розглядати як більш потужний чинник інститу-
ційного конструювання якісно нового грома-
дянського суспільства, яке базуватиметься на 
філософії свободи, взаємодопомоги, жертов-
ності, єдності, сприятиме проведенню відпо-
відних політичних і соціальних реформ в укра-
їнському суспільстві. 

У підсумку варто зауважити, що філософ-
ський підхід до виявлення цінності свободи 
волонтерського руху надає спільну концеп-
туальну платформу, на якій підходи окремих 
наук – психології, соціальної роботи, політо-
логії – не суперечать, а переважно доповню-
ють один одного: свобода на індивідуальному, 
груповому та суспільному рівнях не перекри-
ває шляхи реалізації одним рівнем іншого, але 
уможливлює і зміцнює одним рівнем інші.

Список використаних джерел:
Атаманюк, З. (2024). Флуктуації свободи особистості в сучасному суспільстві. Вісник Львівського універси-

тету. Серія «Філософсько-політологічні студії», випуск 53, с. 17–23.
Блоха, Я. (2023). Філософські обрії, № 47, с. 80–88.
Віннічук, О. (2023). Волонтерський рух в умовах російсько-української війни. У: Розвиток громадянського 

суспільства в умовах воєнного часу: збірник матеріалів та доповідей Всеукраїнської науково-практичної конфе-
ренції, м. Київ, 22 квітня 2023 р., ред. кол.: А. Конверський (голова) та ін. Київ: ВАДЕКС, с. 161–165.

Горінов, П., Драпушко, Р. (2022). Адміністративно-правове регулювання волонтерського руху в Україні. Юри-
дичний науковий електронний журнал, № 8, с. 266–269.

Горінов, П., Драпушко, Р. (2022). Становлення національної ідентичності українців як основа національної 
безпеки Української держави. Юридичний науковий електронний журнал, № 10. URL: http://lsej.org.ua/10_2022/2.
pdf (дата звернення: 22.10.2024).

Горінов, П., Драпушко, Р. (2022). Волонтерська діяльність в Україні: соціально-правове дослідження: моно-
графія. Київ: Державний інститут сімейної та молодіжної політики. 240 с.

Горінов, П., Меренюк, К. (2022). Військове право в Україні: перспективи розвитку. Futurity Economics & Law, 
2 (3), с. 18–27.

Грищенко, Н. (2018). Волонтерський рух в сучасній Україні як стратегія розвитку молодіжного лідерства. 
Вісник Національного технічного університету України «Київський політехнічний інститут імені Ігоря Сікор-
ського». Серія «Політологія. Соціологія. Право», випуск 2 (38), с. 73–78.

Драпушко, Р., Горінов, П., Міненко, Є. (2022). Ефективність залучення молоді до ухвалення управлінських 
рішень. Вчені записки Таврійського національного університету імені В.І. Вернадського. Серія «Публічне управ-
ління та адміністрування», том 33 (72), № 3, с. 54–59.

Драпушко, Р., Ільюк, О. (2023). Становлення філософії волонтерського руху як теоретичної основи осо-
бливого розуміння свободи. Multiversum. Philosophical almanac, випуск 1 (177), том 1, с. 41–51. URL:  



219

https://www.researchgate.net/publication/370966434_Stanovlenna_filosofii_volonterskogo_ruhu_ak_teoreticnoi_
osnovi_osoblivogo_rozuminna_svobodi (дата звернення: 22.10.2024).

Жужа, Л. (2015). Волонтерство АТО як політичний інститут: сутність та вплив на громадянське суспільство 
України. Сучасне суспільство, вип. 1 (1), с. 38–49. URL: http://nbuv.gov.ua/UJRN/cuc_2015_1%281%29__7 (дата 
звернення: 22.10.2024).

Карась, А. (2003). Філософія громадянського суспільства в класичних теоріях і некласичних інтерпретаціях: 
монографія. Київ; Львів: Видавничий центр ЛНУ імені Івана Франка. 520 с.

Колодій, А., Колодій, О. (2023). Громадянське суспільство: поняття, ознаки, структурні елементи, співвідно-
шення з державою в умовах дії воєнного стану в Україні. У: Громадянське суспільство та правова держава: 
виклики сьогодення: монографія / за заг. ред. О. Кота та ін. Київ: Алерта, с. 11–31.

Мандебура-Нога, О. (2016). Волонтерство як нова форма громадянської активності в Україні. У: Трансформа-
ція політичних інститутів України: проблеми теорії і практики / авт. колектив: М. Михальченко (керівник) та ін. 
Київ: ІПіЕНД ім. І.Ф. Кураса НАН України, с. 243–248.

Панькова, О., Касперович, О., Іщенко, О. (2016). Розвиток волонтерської діяльності як прояв активізації 
соціальних ресурсів громадянського суспільства: специфіка, проблеми та перспективи. Український соціум,  
№ 2 (57), с. 25–40.

Пашов, Р., Рубан, Ю. (2023). Роль інститутів громадянського суспільства у забезпеченні відсічі військової агре-
сії РФ. Наукові праці Міжрегіональної академії управління персоналом. Політичні науки та публічне управління, 
№ 5 (65), с. 38–42. https://doi.org/10.32689/2523-4625-2022-5(65)-6.

Соціологічні виміри громадянського суспільства в Україні / за наук. ред. О. Резніка (2019). Київ: Інститут 
соціології НАН України. 288 с.

Філик, Н. (2004). Державно-правові засади громадянського суспільства: автореф. дис. … канд. юрид. наук: 
12.00.01 ; Національна академія внутрішніх справ України. Київ. 19 с.

Філик, Н. (2004). Державно-правові засади громадянського суспільства: дис. ... докт. юрид. наук: 12.00.01 ; 
Національна академія внутрішніх справ. Київ. 200 с.

Череватюк, В., Олексієнко, Ю. (2014). Громадянське суспільство як модель взаємовідносин людини та дер-
жави: від історії до сучасності. Юридичний вісник. Повітряне і космічне право, № 2, с. 35–40.

Череватюк, В., Безпальча, О. (2015). Громадянське суспільство в Україні: етапи формування та нові громадські 
ініціативи. Юридичний вісник. Повітряне і космічне право, № 4, с. 48–53. URL: http://nbuv.gov.ua/UJRN/Npnau.

Indonesia retains top place in World Giving Index with Ukraine climbing to second most generous country. URL: 
https://www.cafonline.org/home/about-us/press-office/indonesia-retains-top-place-in-world-giving-index-with-ukraine-
climbing-to-second-most-generous-country (дата звернення: 22.10.2024).

Iliuk, O. (2023). Freedom as a Key Value of the Volunteer Movement. Anthropological Measurements of Philosophical 
Research, (24), p. 27–36. https://doi.org/10.15802/ampr.v0i24.295308 (дата звернення: 22.10.2024).

References:
Atamaniuk, Z. (2024). Fluktuatsii svobody osobystosti v suchasnomu suspilstvi [Fluctuations of Personal Freedom in 

Modern Society]. Visnyk of Lviv University. Series of Philosophy and Political Science Studies, Issue 53, 17–23 s. [in Ukrainian].
Bloha, Ya. (2023). Svitohliadni zasady volonterstva v Ukraini v umovakh viiny [Ideological Foundations of 

Volunteering in Ukraine under Wartime Conditions]. Philosophical Horizons, № 47, 80–88 s. [in Ukrainian].
Vinnichuk, O. (2023). Volonterskyi rukh v umovakh rosiisko-ukrainskoi viiny. U: [The Volunteer Movement during 

the Russian-Ukrainian War. In:] Development of Civil Society in Wartime Conditions: Collection of Materials and 
Reports from the All-Ukrainian Scientific-Practical Conference [Kyiv, April 22, 2023], Edited by A. Konversky (Chair), 
O. Batrymenko, F. Vlasenko, [and others], 161–165 s. Kyiv: VADEX [in Ukrainian].

Horynov, P., Drapushko, R. (2022). Administratyvno-pravove rehuliuvannia volonterskoho rukhu v Ukraini 
[Administrative-Legal Regulation of the Volunteer Movement in Ukraine]. Legal Scientific Electronic Journal, № 8, 
266–269 s. https://doi.org/10.32782/2524-0374/2022-8/57 [in Ukrainian].

Horynov, P., Drapushko, R. (2022). Stanovlennia natsionalnoi identychnosti ukraintsiv yak osnova natsionalnoi 
bezpeky Ukrainskoi derzhavy [The Formation of Ukrainian National Identity as a Basis for National Security of the 
Ukrainian State]. Legal Scientific Electronic Journal, № 10. Retrieved from: http://lsej.org.ua/10_2022/2.pdf [accessed 
22.10.2024] [in Ukrainian].

Horynov, P., Drapushko, R. (2022). Volonterska diialnist v Ukraini: sotsialno-pravove doslidzhennia [Volunteering 
Activities in Ukraine: A Socio-Legal Study]: Monograph. Kyiv: State Institute for Family and Youth Policy, 240 s. 
[in Ukrainian].



220

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Horynov, P., Mereniuk, K. (2022). Viiskove pravo v Ukraini: perspektyvy rozvytku [Military Law in Ukraine: Future Prospects 
for Development]. Futurity Economics & Law, 2 (3), 18–27 s. https://doi.org/10.57125/FEL.2022.09.25.03 [in Ukrainian].

Hryshchenko, N. (2018). Volonterskyi rukh v suchasnii Ukraini yak stratehiia rozvytku molodizhnoho liderstva [The 
Volunteer Movement in Modern Ukraine as a Strategy for Youth Leadership Development]. Bulletin of NTUU “KPI”. 
Political Science. Sociology. Law, Issue 2 (38), 73–78 s. [in Ukrainian].

Drapushko, R., Horynov, P., Minenko, Ye. (2022). Efektyvnist zaluchennia molodi do pryiniattia upravlinskykh 
rishen [Effectiveness of Youth Engagement in Decision-Making]. Scientific Notes of V.I. Vernadsky TNU. Series “Public 
Administration and Administration”, Vol. 33 (72), № 3, 54–59 s. [in Ukrainian].

Drapushko, R., Iliuk, O. (2023). Stanovlennia filosofii volonterskoho rukhu yak teoretychnoi osnovy osoblyvoho 
rozuminnia svobody [Formation of the Philosophy of Volunteering as a Theoretical Foundation of a Distinct 
Understanding of Freedom]. Multiversum. Philosophical Almanac, Issue 1 (177), Vol. 1, pp. 41–51. Retrieved from: 
https://www.researchgate.net/publication/370966434_Stanovlenna_filosofii_volonterskogo_ruhu_ak_teoreticnoi_
osnovi_osoblivogo_rozuminna_svobodi [accessed 22.10.2024] [in Ukrainian].

Zhuja, L. (2015). Volonterstvo ATO yak politychnyi instytut: sutnist ta vplyv na hromadianske suspilstvo Ukrainy 
[ATO Volunteering as a Political Institution: Its Nature and Impact on Ukraine’s Civil Society]. Modern Society, Issue 1 
(1), 38–49 s. Retrieved from: http://nbuv.gov.ua/UJRN/cuc_2015_1%281%29__7 [accessed 22.10.2024] [in Ukrainian].

Karas, A. (2003). Filosofiia hromadianskoho suspilstva v klasychnykh teoriiakh i neklasychnykh interpretatsiiakh 
[Philosophy of Civil Society in Classical Theories and Non-Classical Interpretations]: Monograph. Kyiv; Lviv: Publishing 
Center of Ivan Franko National University of Lviv, 520 s. [in Ukrainian].

Kolodii, A., Kolodii, O. (2023). Hromadianske suspilstvo: poniattia, oznaky, strukturni elementy, spivvidnoshennia z 
derzhavoiu v umovakh dii voiennoho stanu v Ukraini. U [Civil Society: Concepts, Features, Structural Elements, and its 
Relationship with the State in Martial Law Conditions in Ukraine. In]: Civil Society and the Rule of Law: Contemporary 
Challenges: Monograph / General Editor: O. Kot, A. Hryniak, L. Kupina, V. Shakun, 11–31 s. Kyiv: Alerta [in Ukrainian].

Mandebura-Noga, O. (2016). Volonterstvo yak nova forma hromadianskoi aktyvnosti v Ukraini. U [Volunteering as 
a New Form of Civic Activity in Ukraine. In]: Transformation of Political Institutions in Ukraine: Issues of Theory and 
Practice / Author Collective: M. Mykhalchenko (leader) and others, 243–248 s. Kyiv: IPiEND named after I.F. Kuras 
NAS of Ukraine [in Ukrainian].

Pankova, O., Kasperovych, O., Ishchenko, O. (2016). Rozvytok volonterskoi diialnosti yak proiav aktyvizatsii 
sotsialnykh resursiv hromadianskoho suspilstva: spetsyfika, problemy ta perspektyvy [Development of Volunteering 
Activities as a Manifestation of the Activation of Social Resources in Civil Society: Specifics, Issues, and Prospects]. 
Ukrainian Society, № 2(57), 25–40 s. [in Ukrainian].

Pashov, R., Ruban, Yu. (2023). Rol instytutiv hromadianskoho suspilstva u zabezpechenni vidsichi viiskovoi ahresii 
RF [The Role of Civil Society Institutions in Resisting Russian Military Aggression]. Scientific Works of the Interregional 
Academy of Personnel Management. Political Science and Public Administration, 5 (65), 38–42 s. https://doi.org/10.326
89/2523-4625-2022-5(65)-6 [in Ukrainian].

Sotsiolohichni vymiry hromadianskoho suspilstva v Ukraini [Sociological Dimensions of Civil Society in 
Ukraine] / Edited by O. Reznik (2019). Kyiv: Institute of Sociology of the National Academy of Sciences of Ukraine, 288 s.  
[in Ukrainian].

Filyk, N. (2004). Derzhavno-pravovi zasady hromadianskoho suspilstva [State-Legal Foundations of Civil Society]: 
Abstract of Dissertation for the Degree of Candidate of Legal Sciences: 12.00.01 / National Academy of Internal Affairs 
of Ukraine, 19 s. [in Ukrainian].

Filyk, N. (2004). Derzhavno-pravovi zasady hromadianskoho suspilstva [State-Legal Foundations of Civil Society: 
Dissertation for Doctor of Legal Sciences]: Specialty 12.00.01. National Academy of Internal Affairs, 200 s. [in Ukrainian].

Cherevatyuk, V., Oleksienko, Yu. (2014). Hromadianske suspilstvo yak model vzaiemovidnosyn liudyny ta derzhavy: 
vid istorii do suchasnosti [Civil Society as a Model of Relations between the Individual and the State: From History to 
Modernity]. Legal Bulletin. Air and Space Law, № 2, 35–40 s. [in Ukrainian].

Cherevatyuk, V., Bezpalcha, O. (2015). Hromadianske suspilstvo v Ukraini: etapy formuvannia ta novi hromadski 
initsiatyvy [Civil Society in Ukraine: Stages of Formation and New Civic Initiatives]. Legal Bulletin. Air and Space Law, 
№ 4, pp. 48–53 s. Retrieved from: http://nbuv.gov.ua/UJRN/Npn (accessed 22.10.2024) [in Ukrainian].

Indonesia Retains Top Place in World Giving Index, with Ukraine Climbing to Second Most Generous Country. 
Retrieved from: https://www.cafonline.org/home/about-us/press-office/indonesia-retains-top-place-in-world-giving-
index-with-ukraine-climbing-to-second-most-generous-country [accessed 22.10.2024].

Iliuk, O. (2023). Freedom as a Key Value of the Volunteer Movement. Anthropological Measurements of Philosophical 
Research, (24), 27–36 s. https://doi.org/10.15802/ampr.v0i24.295308.



221

УДК 1:323.2
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.25

Кийков Олексій Юрійович,
кандидат філософських наук,

директор ДП «Генеральна дирекція з обслуговування іноземних представництв «Дипсервіс»
orcid.org/0000-0001-8368-6367

kyikov@ukr.net 

ФІЛОСОФСЬКІ ЗАСАДИ ГІБРИДНОГО МЕНЕДЖМЕНТУ:  
ВІД ТЕХНОКРАТИЗМУ ДО ГУМАНІСТИЧНИХ ПІДХОДІВ  

У СУЧАСНОМУ УПРАВЛІННІ

У статті здійснено філософський аналіз гібридного менеджменту, що поєднує технократичні й гуманіс-
тичні підходи до управління в умовах глобалізації та цифровізації. На основі міждисциплінарного підходу 
досліджено роль аксіологічних аспектів у процесі ухвалення управлінських рішень, вплив технологічних 
інновацій на організаційні структури та необхідність формування соціально відповідальних моделей управ-
ління. Аналіз ґрунтується на ідеях сучасних філософів і теоретиків управління, як-от Кастельс, Латур, Йонас 
та інші, що підкреслюють важливість адаптивності та гнучкості в управлінні в умовах швидких змін. Осо-
бливу увагу приділено етичному аспекту впровадження нових технологій, де управлінці повинні враховува-
ти не лише економічні показники, а й соціальні та моральні наслідки своїх рішень. Стаття також досліджує 
комунікативні стратегії, необхідні для ефективної взаємодії в багатокультурному середовищі, що є ключовим 
для успішного функціонування організацій у сучасному глобалізованому світі. Гібридний менеджмент, який 
розглядається як нова парадигма управління, дає змогу поєднувати технологічний прогрес із соціальною від-
повідальністю, створюючи умови для сталого розвитку та етичного лідерства.

Ключові слова: гібридний менеджмент, аксіологічні аспекти, технологічні інновації, соціальна відпо-
відальність, етичне лідерство, глобалізація, цифровізація.

Kiykov Oleksiy,
Candidate of Philosophical Sciences,

Director of the State Enterprise “Directorate-General for Rendering Services to Diplomatic Missions”
orcid.org/0000-0001-8368-6367

kyikov@ukr.net 

PHILOSOPHICAL FOUNDATIONS OF HYBRID MANAGEMENT:  
FROM TECHNOCRATISM TO HUMANISTIC APPROACHES  

IN MODERN MANAGEMENT

This article undertakes a comprehensive philosophical analysis of hybrid management, a paradigm that integrates 
technocratic and humanistic approaches to management in the context of globalization and digitalization. It adopts 
an interdisciplinary approach, examining the role of axiological aspects in management decisions, the influence 
of technological innovations on organizational structures, and the necessity of socially responsible management 
models. The analysis draws on the insights of modern philosophers and management theorists, including Castells, 
Latour, Jonas, and others, who underscore the significance of adaptability and flexibility in management amidst 
rapid change. The article also delves into the ethical considerations of adopting new technologies, where managers 
must balance economic indicators with the social and moral implications of their decisions. Furthermore, it explores 
the communication strategies essential for effective interaction in a multicultural environment, a key factor in 
the successful operation of organizations in today's globalized world. Hybrid management, identified as a novel 
management paradigm, harmonizes technological advancement with social responsibility, fostering conditions for 
sustainable development and ethical leadership.

Key words: hybrid management, axiological aspects, technological innovations, social responsibility, ethical 
leadership, globalization, digitalization.



222

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Вступ. У сучасному світі управління орга-
нізаціями переживає значні трансформації під 
впливом швидкого технологічного розвитку 
та глобалізації. Гібридний менеджмент стає 
відповіддю на виклики, що постають перед 
складними соціально-економічними систе-
мами, де традиційні моделі управління вияв-
ляються недостатньо гнучкими. З’являється 
потреба в нових підходах, що поєднують еле-
менти класичних теорій менеджменту з іннова-
ційними технологічними рішеннями. Це вима-
гає глибокого філософського осмислення ролі 
управлінця в умовах швидко змінюваного світу, 
де основним ресурсом стає інформація, а успіх 
організації залежить від здатності адаптуватися 
до нових умов.

Гібридний менеджмент інтегрує технокра-
тичні та гуманістичні принципи, створюючи 
нову парадигму управління, яка не лише фоку-
сується на досягненні ефективності, а й ура-
ховує людський фактор. Сучасні організації 
прагнуть гармонійно поєднати технологічні 
інновації з етичними й соціальними ціннос-
тями, щоб забезпечити сталість розвитку. Це 
викликає потребу в переосмисленні аксіоло-
гічних основ менеджменту, де керівництво має 
враховувати потреби як бізнес-стейкхолдерів, 
так і суспільства загалом. Технології, як-от 
автоматизація та цифровізація, стають не про-
сто інструментами, а елементами нової куль-
тури управління, що трансформує уявлення про 
ефективне лідерство.

Водночас гібридний підхід у менеджменті 
вимагає нових комунікативних стратегій, 
які дають змогу організаціям ефективно вза-
ємодіяти в умовах глобальної інформаційної 
мережі. Сучасне управління потребує вміння 
інтегрувати різноманітні технологічні інстру-
менти та адаптувати їх до специфіки кожного 
колективу й культурного середовища. Так, 
філософські аспекти гібридного менеджменту 
спрямовані не лише на досягнення оптималь-
них результатів, а й на створення етичних, соці-
ально відповідальних та адаптивних моделей 
управління, що можуть відповідати вимогам 
сучасного глобалізованого суспільства.

Мета статті – дослідити філософські основи 
гібридного менеджменту в контексті сучасних 
управлінських практик. Стаття аналізує інте-
грацію технократичних та гуманістичних під-
ходів для досягнення ефективного й сталого 

розвитку організацій. Вона також вивчає роль 
цінностей і комунікативних стратегій у форму-
ванні нової парадигми управління в умовах гло-
балізації та цифровізації.

Методологія дослідження базується на 
міждисциплінарному підході, що поєднує 
філософський аналіз, контент-аналіз наукових 
джерел та концептуальний синтез. Використо-
вуючи філософську рефлексію, дослідження 
зосереджується на виявленні ключових аксіо-
логічних та етичних принципів, що формують 
сучасні концепції гібридного менеджменту. 
Контент-аналіз наукових праць дає змогу 
дослідити різноманітні погляди на інтеграцію 
технократичних та гуманістичних підходів, 
тоді як концептуальний синтез допомагає уза-
гальнити отримані дані та виявити тенденції 
розвитку нової парадигми управління. Такий 
підхід сприяє глибшому розумінню філософ-
ських засад управління в умовах глобальних 
соціально-економічних трансформацій.

Виклад основного матеріалу. У філософії 
постмодернізму акцентується на множинності 
підходів і відмові від універсальних істин, 
що робить цей підхід особливо актуальним 
для аналізу гібридного менеджменту. Сучасні 
управлінські системи дедалі частіше вміщують 
як технократичні, так і гуманістичні елементи, 
визнаючи, що лише інтеграція різноманітних 
стратегій може забезпечити ефективне управ-
ління в умовах непередбачуваних змін (Сви-
риденко, 2014, с. 5). Гібридний менеджмент, 
відповідно до постмодерністського підходу, 
передбачає динамічну й гнучку адаптацію до 
контекстуальних змін, уникаючи жорстких 
рамок та обмежень класичних моделей. Це осо-
бливо важливо в умовах сучасної глобалізації, 
коли технологічні нововведення вимагають 
урахування не тільки ефективності, а й гуманіс-
тичних цінностей, що вміщують турботу про 
людський капітал та суспільні потреби (Габер-
мас, 2014, с. 45).

Така концепція передбачає новий погляд на 
роль управлінця, який більше є не лише тех-
нократом, що оперує інструментальними зна-
ннями, а стає своєрідним «інтерпретатором» 
складної реальності. Управлінець має здатність 
інтегрувати різні підходи, керуючись етич-
ними та соціальними критеріями, що дає йому 
змогу створювати умови для гармонійного 
розвитку організації (Осипенко, 2013, с. 191). 



223

Постмодерністський підхід також акцентує 
на відсутності чітко визначених центрів влади 
та впливу, що підкреслює необхідність децен-
тралізованих управлінських структур, які 
можуть швидко адаптуватися до змін (Кастельс, 
2007, с. 87).

Отже, філософія постмодернізму допома-
гає краще зрозуміти, як сучасні технократичні 
та гуманістичні засади гібридного менедж-
менту взаємодіють у контексті швидко змі-
нюваних умов. Вона дає змогу осмислити 
управлінську практику як процес постійної 
інтерпретації та адаптації, де відмова від ієрар-
хії стає основою для побудови більш демокра-
тичних і відкритих організаційних структур 
(Габермас, 2014, с. 52).

Аксіологічні аспекти сучасного управ-
ління є ключовими для розуміння того, як цін-
ності впливають на процес ухвалення рішень 
у гібридному менеджменті. У постмодерніст-
ському контексті, де відсутність універсаль-
них істин надає простір для множинних під-
ходів, цінності організації відіграють важливу 
роль у визначенні її стратегічного курсу. Ухва-
лення рішень на основі не лише раціональних, 
а й етичних та соціальних принципів допомагає 
створювати більш стійкі управлінські моделі, 
які відповідають потребам як внутрішніх, 
так і зовнішніх стейкхолдерів (Свириденко, 
2014, с. 120).

Управлінці, орієнтовані на цінності, здатні 
гнучкіше реагувати на виклики глобалізації 
та цифровізації, враховуючи як економічні, так 
і соціальні чинники. Замість того щоб зосе-
реджуватися виключно на короткострокових 
вигодах, вони прагнуть досягти довготривалих 
результатів, які базуються на гармонізації від-
носин між технологічними інноваціями й люд-
ськими ресурсами (Габермас, 2014, с. 60). Таке 
управління враховує не лише рентабельність 
проєктів, а й вплив на суспільство, екологію 
та корпоративну культуру.

Крім того, аксіологічний підхід в управлінні 
допомагає організаціям уникати етичних пас-
ток, пов’язаних із надмірним використанням 
технологій на шкоду людському фактору. Цін-
ності стають своєрідним «моральним компа-
сом», який направляє управлінців у складних 
ситуаціях і допомагає ухвалювати рішення, що 
сприяють сталому розвитку й збереженню гар-
монії в організаційних структурах (Осипенко, 

2013, с. 195). Так, аксіологічний вимір сучас-
ного управління є важливим елементом гібрид-
ного менеджменту, що дає змогу інтегрувати 
соціальні й етичні аспекти в процес ухвалення 
управлінських рішень.

Інтеграція технологічних інновацій у процес 
управління є ключовим аспектом гібридного 
менеджменту, що як створює нові можливості, 
так і спричиняє значні виклики для сучас-
них організацій. В умовах постмодерністської 
філософії, яка наголошує на фрагментарності 
й змінності реальності, технології є інструмен-
том для створення гнучких й адаптивних управ-
лінських систем. Водночас виникає питання 
про те, як зберегти баланс між технологічною 
ефективністю та гуманістичними цінностями, 
щоб уникнути дегуманізації управлінських 
процесів (Кастельс, 2007, с. 150).

Технологічні інновації, як-от автоматизація, 
штучний інтелект та цифрові платформи, нада-
ють організаціям можливість швидше реагувати 
на зміни ринку, оптимізувати внутрішні про-
цеси та підвищувати продуктивність. Проте ці 
інновації також вимагають адаптації управлін-
ських структур та зміни підходів до лідерства, 
оскільки традиційні ієрархічні моделі можуть 
виявитися неефективними в умовах швидко-
плинного технологічного середовища (Свири-
денко, 2014, с. 145). Натомість постає потреба 
в децентралізованих структурах, що дають 
змогу швидко ухвалювати рішення та врахову-
вати індивідуальні потреби працівників.

Виклики інтеграції технологій також 
пов’язані з питанням етики та соціальної від-
повідальності. Управлінці мають ураховувати, 
як технологічні рішення впливають на колек-
тиви, зокрема на їх мотивацію, емоційний стан 
та комунікаційні процеси. Тому технології 
повинні впроваджуватися не лише з погляду 
економічної доцільності, а й з урахуванням люд-
ських і соціальних аспектів, щоб забезпечити 
гармонійний розвиток організації (Осипенко, 
2013, с. 192). Інтеграція інновацій вимагає від 
управлінців нових компетенцій, здатності до 
інтерпретації складних даних та впровадження 
змін в умовах невизначеності, що стає основою 
для ефективного гібридного менеджменту.

Інтеграція технологічних інновацій у про-
цес управління також потребує усвідомлення 
ризиків, пов’язаних із цифровою нерівністю 
та доступом до новітніх технологій. Як зазначає 



224

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Городенко (2012), сучасне інформаційне сус-
пільство стикається з викликом цифрової нерів-
ності, що може негативно вплинути на рів-
ність можливостей для різних соціальних груп 
(Городенко, 2012, с. 57). Для організацій, які 
прагнуть інтегрувати нові технології, важливо 
враховувати ці аспекти, забезпечуючи доступ 
до цифрових ресурсів і навчання всіх співробіт-
ників. Гібридний менеджмент, що базується на 
постмодерністських засадах, має на меті забез-
печити інтеграцію інновацій так, щоб вони не 
посилювали нерівність, а сприяли соціальній 
справедливості в організаційних структурах.

Інтеграція технологічних інновацій також 
пов’язана зі зміною самої природи управ-
лінської діяльності. Як зазначає Терепищий 
(2019), сучасні освітні ландшафти та їх транс-
формація під впливом цифрових технологій 
вимагають від управлінців гнучких підходів до 
керування знаннями та комунікацією в органі-
заціях (Терепищий, 2019, с. 142). Управління 
в умовах цифровізації стає більш інтерактив-
ним та орієнтованим на співпрацю, де ключову 
роль відіграє не лише технічна компетентність, 
а й здатність створювати мережеві зв’язки між 
різними учасниками процесу. Це підкреслює 
важливість інтеграції інновацій з урахуванням 
гуманістичних принципів, що сприяють роз-
витку соціально відповідального управління 
в постмодерністському світі.

Інтеграція технологічних інновацій в управ-
лінські процеси має ще один важливий вимір – 
культурний контекст. Як зазначає Аппадурай 
(1996), глобалізація створює нові культурні 
простори, що формуються під впливом масо-
вої комунікації та цифрових технологій, які 
сприяють поширенню ідей і практик через 
глобальні мережі (Аппадурай, 1996, с. 45). Це 
означає, що технологічні інновації не лише 
змінюють характер управління, а й формують 
нову соціальну реальність, у якій управлінці 
мають ураховувати різноманітність культурних 
ідентичностей. Гібридний менеджмент у цьому 
контексті дає змогу інтегрувати різні культурні 
підходи до управління, створюючи умови для 
взаємодії в глобалізованому світі.

Однак технологічна інтеграція не може роз-
глядатися виключно через призму ефективності 
та економічних вигід. Як підкреслюють Бай, 
Далласега, Орзес і Саркіс (2020), оцінка тех-
нологій у межах концепції «Індустрія 4.0» має 

враховувати питання стійкості, зокрема еко-
логічні та соціальні аспекти (Бай та ін., 2020). 
Це означає, що управлінці повинні знаходити 
баланс між інноваційністю та стійким розви-
тком, враховуючи вплив на довкілля й суспіль-
ство. Так, технологічні рішення мають бути 
частиною комплексної стратегії, що поєднує 
економічну ефективність із соціальною відпо-
відальністю.

Дослідження Гомі Бгабхи підкреслюють 
важливість розуміння культурної різноманіт-
ності в умовах глобалізації, зокрема, як це 
впливає на управлінські підходи. Бгабха ствер-
джує, що сучасний світ стикається з феноменом 
«космополітизму», де різні культурні елементи 
співіснують у межах однієї організаційної 
структури (Бгабха, 1996, с. 195). Для гібрид-
ного менеджменту це означає, що управлінці 
мають враховувати культурні особливості різ-
них груп, що впливають на комунікацію, моти-
вацію та лояльність співробітників. Це ставить 
перед управлінцями завдання створити інклю-
зивне середовище, яке сприяє культурній вза-
ємодії та спільному розвитку.

Окрім того, в умовах глобалізації та техноло-
гічної інтеграції управлінці повинні переосмис-
лювати концепції ідентичності та належності. 
Як зазначає Бгабха (1990), поняття «нація» 
та «культура» стають дедалі більш гнучкими, 
що вимагає від управлінців розуміння ідентич-
ності як динамічного та багатовимірного фено-
мену (Бгабха, 1990, с. 78). Це безпосередньо 
впливає на формування управлінських страте-
гій, де гібридний підхід дає змогу організаціям 
ефективніше адаптуватися до культурних змін 
та підтримувати баланс між глобальними трен-
дами й локальними потребами. Так, філософія 
гібридного менеджменту стає засобом адапта-
ції не лише до технологічних змін, а й до нових 
соціально-культурних реалій, що виникають 
в епоху глобалізації.

Комунікативні стратегії стають вирішаль-
ним чинником для ефективного управління 
в умовах глобалізації та цифровізації. Як зазна-
чав Анрі Файоль ще на початку ХХ століття, 
успішне управління базується на ефективній 
комунікації, що є ключовим компонентом коор-
динації та контролю в організаціях (Файоль, 
1917, с. 42). Сучасний контекст глобалізації, під-
силений цифровими технологіями, радикально 
змінив підходи до комунікації, роблячи її більш 



225

багаторівневою та міжкультурною. Управлінці 
повинні опановувати нові методи комунікації, 
зокрема цифрові платформи, які допомагають 
ефективно взаємодіяти як з внутрішніми, так 
й із зовнішніми стейкхолдерами. Важливим 
аспектом є здатність адаптувати комунікацію 
до культурного контексту, щоб уникнути непо-
розумінь і сприяти розвитку організаційної 
культури.

Філософія Бруно Латура, що підкреслює 
роль науки та технологій у формуванні сучас-
ного суспільства, також є актуальною для розу-
міння комунікативних стратегій в умовах циф-
ровізації (Латур, 1987, с. 58). Латур стверджує, 
що комунікація в сучасному суспільстві стає 
складним процесом взаємодії між різними акто-
рами, де наукові та технологічні досягнення 
відіграють важливу роль у формуванні нових 
реальностей. Для управлінців це означає необ-
хідність ураховувати вплив цифрових інстру-
ментів на процеси ухвалення рішень та кому-
нікації в організації. Цифровізація не лише 
спрощує доступ до інформації, а й створює нові 
виклики, пов’язані з її надійністю, швидкістю 
передавання та культурною адаптацією.

У сучасному світі, де цифрові технології 
визначають майже всі аспекти управління, постає 
питання про створення соціально відповідаль-
них моделей, які враховують не лише економічні 
інтереси, а й етичні та соціальні цінності. Як 
зазначає Ганс Йонас, необхідно переосмислити 
роль технологій у житті людини з погляду етич-
ної відповідальності (Йонас, 2001, с. 120). Це 
особливо важливо для сучасних управлінців, які 
повинні враховувати, як технологічні рішення 
впливають на суспільство, екологію та культурні 
практики. Відхід від технократизму до етичного 
лідерства передбачає інтеграцію моральних 
принципів у процес ухвалення управлінських 
рішень, де лідери стають своєрідними «опіку-
нами» суспільних благ.

Карл Поланьї, вивчаючи вплив економіч-
них структур на суспільство, підкреслював, що 
ринок не може бути єдиним регулятором соці-
альних відносин (Поланьї, 2022). Для управлін-
ців це означає, що соціальна відповідальність 
має стати важливим компонентом управлін-
ських стратегій, які повинні враховувати не 
лише економічні показники, а й соціальне 
благополуччя колективів і громад. Це вимагає 
переосмислення пріоритетів організації, де 

важливу роль відіграють довгострокові етичні 
зобов’язання перед суспільством.

Згідно з Маслоу, для забезпечення сталого 
розвитку організацій важливо враховувати 
потреби працівників на різних рівнях, від базо-
вих фізіологічних потреб до самореалізації 
(Маслоу, 1943, с. 375). Соціально відповідальні 
моделі управління передбачають створення 
умов для професійного розвитку співробітни-
ків, підтримки мотивації та визнання цінності 
як основного ресурсу організації. Такий підхід 
до управління сприяє зменшенню стресу, під-
вищенню лояльності та забезпеченню довго-
строкової стабільності організації.

Нарешті, дослідження Мейо підкреслюють 
значення людських стосунків у процесі управ-
ління, де соціальна відповідальність та етичне 
лідерство є засобами створення сприятливого 
робочого середовища (Мейо, 1972, с. 87). Це 
означає, що управлінці мають бути готові до 
комунікації на різних рівнях, забезпечуючи 
підтримку працівників і сприяючи створенню 
відкритого та прозорого діалогу. Такий підхід 
до управління дає змогу організаціям ефек-
тивніше адаптуватися до змін, зберігаючи при 
цьому етичні та соціальні принципи, що є осно-
вою сучасного етичного лідерства.

Вплив часу та динамічних процесів на управ-
лінські системи є важливим аспектом у розробці 
соціально відповідальних моделей управління. 
Як зазначає Ілля Пригожин, сучасні управлін-
ські структури мають ураховувати динамічність 
та невизначеність, що характерні для складних 
систем (Пригожин, 1990). Це означає, що про-
цеси управління повинні бути адаптивними 
та готовими до змін, враховуючи непередбачува-
ність зовнішніх факторів. Управлінці, що керу-
ються принципами гібридного менеджменту, 
мають розробляти стратегії, які дають змогу 
ефективно реагувати на виклики, не втрачаючи 
етичних та соціальних орієнтирів.

З іншого боку, класичні теорії наукового 
менеджменту, запропоновані Фредеріком Тей-
лором, акцентують на важливості раціоналі-
зації та ефективного використання ресурсів 
(Тейлор, 1911). На думку Тейлора, управління 
має базуватися на чітких наукових принципах, 
що дають змогу досягти максимальної продук-
тивності. Проте сучасні підходи до гібридного 
менеджменту інтегрують не лише економічну 
ефективність, а й соціальну відповідальність, 



226

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

що вимагає перегляду класичних принципів. 
Це підкреслює необхідність створення гнучких 
управлінських моделей, які поєднують техно-
кратичні підходи з етичними цінностями.

У контексті гібридного менеджменту важ-
ливим стає поєднання наукових досягнень 
та динамічних змін, де управлінці мають урахо-
вувати складні системні взаємодії та їх вплив на 
організаційну культуру. Як зазначає Пригожин, 
системи, що перебувають далеко від рівно-
ваги, здатні до самоорганізації, що підкреслює 
важливість гнучкості та адаптації в управлінні 
(Пригожин, 1990). Це дає змогу організаціям 
ефективніше інтегрувати технологічні іннова-
ції, зберігаючи при цьому баланс між технокра-
тизмом та соціальною відповідальністю.

Отже, сучасне управління повинно ґрунтува-
тися на інтеграції традиційних наукових мето-
дів з урахуванням складності й динамічності 
сучасних соціальних систем. Погляди Тейлора, 
що орієнтовані на ефективність, та Пригожина, 
який наголошує на динамічності й непередба-
чуваності, утворюють теоретичну основу для 
гібридного менеджменту. Це дає змогу роз-
глядати управлінські процеси як постійну вза-
ємодію між стабільністю та змінами, що фор-
мує нову парадигму соціально відповідального 
управління, орієнтованого на довгостроковий 
сталий розвиток та етичне лідерство.

Висновки. По-перше, гібридний менедж-
мент, що інтегрує технократичні та гуманістичні 
підходи, є ефективною відповіддю на виклики 
сучасного глобалізованого та цифровізованого 
світу. Як стверджують Кастельс та Латур, сучасні 
організації функціонують у складному серед-
овищі, де цифрові технології не лише трансфор-
мують управлінські процеси, а й створюють нову 
соціальну реальність. Гібридний менеджмент 
дає змогу забезпечити гнучкість та адаптивність 
в умовах динамічних змін, одночасно зберігаючи 
важливі соціальні та етичні орієнтири.

По-друге, аксіологічні аспекти сучасного 
управління відіграють центральну роль у про-
цесі ухвалення рішень. Дослідження Свири-
денка підкреслюють, що в умовах постмодер-
ністської реальності, де немає єдиних істин, 

важливо враховувати не лише економічні, 
а й соціальні та етичні критерії. Це сприяє гар-
монійному розвитку як організацій, так і сус-
пільства, де важливим є не лише досягнення 
результатів, а й способи їх досягнення, що вра-
ховують потреби всіх стейкхолдерів.

По-третє, інтеграція технологічних іннова-
цій є не лише технічним, а й етичним викликом 
для сучасного управління. Як зазначає Йонас, 
важливо враховувати етичні наслідки впрова-
дження нових технологій, оскільки вони можуть 
впливати на соціальну структуру та колективи. 
Дослідження Тейлора підкреслюють важли-
вість ефективності та раціональності, проте 
сучасні управлінці повинні доповнювати ці 
принципи соціальною відповідальністю, забез-
печуючи баланс між економічною ефектив-
ністю та людськими цінностями.

По-четверте, комунікативні стратегії в умо-
вах глобалізації та цифровізації стають клю-
човими для ефективного управління. Як під-
креслює Аппадурай, сучасний світ формує нові 
культурні простори, що потребують адаптивних 
та інклюзивних комунікативних підходів. Це 
особливо важливо для багатокультурних серед-
овищ, де врахування культурних особливос-
тей та підтримка відкритого діалогу сприяють 
ефективній взаємодії. Гібридний менеджмент 
дає змогу об’єднати різні культурні та техноло-
гічні елементи для досягнення гармонії у вза-
єминах всередині організації та за її межами.

По-п’яте, формування соціально відпові-
дальних моделей управління є важливим ета-
пом розвитку сучасних організацій. Як підкрес-
лював Поланьї, ринок не може бути єдиним 
регулятором соціальних відносин, і важливо 
враховувати соціальну відповідальність у про-
цесі ухвалення рішень. Маслоу також акцентує 
увагу на потребах працівників, які є ключовими 
для стабільного розвитку організацій. Відхід 
від технократичних підходів до етичного лідер-
ства сприяє створенню сталих та довгостроко-
вих управлінських стратегій, які враховують 
інтереси як бізнесу, так і суспільства загалом, 
створюючи умови для сталого розвитку й гар-
монійного співіснування.

Список використаних джерел:
Габермас, Ю. (2014). До реконструкції історичного матеріалізму. Філософія освіти, Вип. 2, С. 37–79.
Дерріда, Ж. (2000). Цілі людини. Після філософії: кінець чи трансформація? / упоряд. К. Байнес. Київ : Чет-

верта хвиля, С. 114–145.



227

Кастельс, М. (2007). Інтернет-галактика. Міркування щодо Інтернету, бізнесу і суспільства. Пер. з англ. Київ : 
Ваклер. 304 с.

Осипенко, Л. О. (2013). Філософія управління як нова парадигма керування складними соціально-економіч-
ними системами. Гуманітарний вісник Запорізької державної інженерної академії, № 52, С. 189–199.

Свириденко, Д. Б. (2014). Академічна мобільність: відповідь на виклики глобалізації: монографія. Київ : 
Вид-во НПУ імені М. П. Драгоманова. 279 с.

Солових, В. П. (2015). Синергетична модель державного управління. Теорія та практика державного управ-
ління, № 1, С. 3–8.

Терепищий, С. О. (2016). Сучасні освітні ландшафти. Київ : «Фенікс». 309 с.
Appadurai, A. (1996). Modernity at Large: Cultural Dimensions of Globalization. Minneapolis. 229 p.
Bai, C., Dallasega, P., Orzes, G., Sarkis, J. (2020). Industry 4.0 technologies assessment: A sustainability perspective. 

International Journal of Production Economics. doi:10.1016/j.ijpe.
Bhabha, H. (1996). Unsatisfied: Notes on vernacular cosmopolitanism. Text and Nation: Cross-disciplinary essays on 

cultural and national identities, pp. 191–207.
Bhabha Homi, K. (1990). Nation and Narration. Routledge. URL: http://ereserve.library.utah.edu/Annual/SPAN/4900/

Guevara/what.pdf.
Fayol, Henri. (1917). Administration industrielle et générale. Paris: Dunod et Pinat. 174 p.
Jonas, H. (2001). The Phenomenon of Life: Toward a Philosophical Biology. Northwestern University Press.
Karl, Polanyi. (2022). Hungarian politician. Britannica. Retrieved 3 August URL: https://www.britannica.com/

biography/Karl-Polanyi.
Latour, B. (1987). Science in Action: How to Follow Scientists and Engineers through Society. Harvard University 

Press.
Latour, B. (2012). We Have Never Been Modern. Harvard University Press.
Maslow, A. H. (1943). A Theory of Human Motivation. Psychological Review, 50, pp. 370–396. URL:  

https://psychclassics.yorku.ca/Maslow/motivation.htm.
Mayo George, Elton. (1972). Psychology of Pierre Janet. London: Greenwood Press; Routledge, reprint edition 2013.
Mayo George, Elton. (2007). The Social Problems of an Industrial Civilization. Routledge.
Prigogine, I. (1990). Time, Dynamics and Chaos: Integrating Poincare’s ‘Non-Integrable Systems’. Center for Studies 

in Statistical Mechanics and Complex Systems at the University of Texas-Austin, United States Department of Energy-
Office of Energy Research, Commission of the European Communities. URL: https://www.osti.gov/biblio/6390561.

Taylor, Frederick Winslow. (1911). The Principles of Scientific Management. URL: https://archive.org/details/
principlesofscie00taylrich/page/n5/mode/2up.

References:
Habermas, Yu. (2014). Do rekonstruktsii istorychnoho materializmu. [Towards a Reconstruction of Historical 

Materialism]. Filosofiia osvity, (2), 37–79. [in Ukrainian].
Derrida, Zh. (2000). Tsili liudyny. [The Ends of Man]. Pislia filosofii: kintsi chy transformatsiia? / uporiad. K. Baines. 

Kyiv: Chetverta Khvyla, 114–145. [in Ukrainian].
Kastels, M. (2007). Internet-halaktyka. Mirkuvannia shchodo Internetu, biznesu i suspilstva. [The Internet Galaxy: 

Reflections on the Internet, Business, and Society]. Per. z anhl. Kyiv: Vakler, 304 s. [in Ukrainian].
Osypenko, L. O. (2013). Filosofiia upravlinnia yak nova paradyhma keruvannia skladnymy sotsialno-ekonomichnymy 

systemamy. [Philosophy of management as a new paradigm of managing complex socio-economic systems]. Humanitarnyi 
visnyk Zaporizkoi derzhavnoi inzhenernoi akademii, (52), 189–199. [in Ukrainian].

Svyrydenko, D. B. (2014). Akademichna mobilnist: vidpovid na vyklyky hlobalizatsii: monohrafiia. [Academic 
Mobility: Response to the Challenges of Globalization: Monograph]. Kyiv: Vyd-vo NPU imeni M.P. Drahomanova, 279 s.  
[in Ukrainian].

Solovykh, V. P. (2015). Synerhetychna model derzhavnoho upravlinnia. [Synergetic Model of Public Administration]. 
Teoriia ta praktyka derzhavnoho upravlinnia, (1), 3–8. [in Ukrainian].

Terepyshchyi, S. O. (2016). Suchasni osvitni landshafty. [Modern Educational Landscapes]. Kyiv: «Feniks», 309 s. 
[in Ukrainian].

Appadurai, A. (1996). Modernity at Large: Cultural Dimensions of Globalization. Minneapolis: University of 
Minnesota Press, 229 p.

Bai, C., Dallasega, P., Orzes, G., & Sarkis, J. (2020). Industry 4.0 technologies assessment: A sustainability perspective. 
International Journal of Production Economics. doi:10.1016/j.ijpe



228

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Bhabha, H. K. (1996). Unsatisfied: Notes on Vernacular Cosmopolitanism. In Text and Nation: Cross-Disciplinary 
Essays on Cultural and National Identities (pp. 191–207).

Bhabha, H. K. (1990). Nation and Narration. London: Routledge. Retrieved from: http://ereserve.library.utah.edu/
Annual/SPAN/4900/Guevara/what.pdf

Fayol, Henri. (1917). Administration Industrielle et Générale. Paris: Dunod et Pinat, 174 p.
Jonas, H. (2001). The Phenomenon of Life: Toward a Philosophical Biology. Evanston, IL: Northwestern University 

Press.
Polanyi, K. (2022). Karl Polanyi. Hungarian politician. Britannica. August 3, 2022, Retrieved from:  

https://www.britannica.com/biography/Karl-Polanyi
Latour, B. (1987). Science in Action: How to Follow Scientists and Engineers through Society. Cambridge, MA: 

Harvard University Press.
Latour, B. (2012). We Have Never Been Modern. Cambridge, MA: Harvard University Press.
Maslow, A. H. (1943). A Theory of Human Motivation. Psychological Review, 50, 370–396. Retrieved from:  

https://psychclassics.yorku.ca/Maslow/motivation.htm
Mayo, G. E. (1972). Psychology of Pierre Janet. London: Greenwood Press; Routledge, reprint edition 2013.
Mayo, G. E. (2007). The Social Problems of an Industrial Civilization. London: Routledge.
Prigogine, I. (1990). Time, Dynamics and Chaos: Integrating Poincare’s ‘Non-Integrable Systems’. Center for 

Studies in Statistical Mechanics and Complex Systems at the University of Texas-Austin; United States Department of 
Energy-Office of Energy Research; Commission of the European Communities. Retrieved from: https://www.osti.gov/
biblio/6390561

Taylor, Frederick Winslow. (1911). The Principles of Scientific Management. Retrieved: from https://archive.org/
details/principlesofscie00taylrich



229

УДК 130.2 (111.32)
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.26

Конюшевський Олександр Іванович,
аспірант кафедри психології, філософії та суспільних наук 

Навчально-наукового гуманітарного інституту 
Таврійського національного університету імені В. І. Вернадського 

orcid.org/0009-0004-2882-6995 
olexandrkonyushevsky@gmail.com 

ФІЛОСОФСЬКЕ ОСМИСЛЕННЯ ПРОСТОРУ ТА ДОСВІДУ  
В АРХІТЕКТУРНІЙ ПРАКТИЦІ

У статті відображено спробу філософсько осмислити простір та досвід в архітектурній практиці. Виявле-
но важливі аспекти, які допомагають архітекторам не лише створювати функціональні та естетичні будівлі, 
а й формувати певні філософські, культурні, психологічні контексти та соціальні практики. Мета досліджен-
ня – здійснити філософський аналіз взаємозв’язку між архітектурним простором та суб’єктивним досвідом 
людини, а також визначити принципи, які відображаються в архітектурі. 

Відповідно до заданої теми поставлено завдання: здійснити філософський аналіз архітектурного про-
стору крізь призму «простір як досвід»; дослідити взаємозв’язок між простором та суб’єктивним досвідом 
людини; виявити різні архітектурні підходи до формування простору; обґрунтувати, як обмеження простору 
впливають на архітектурні рішення. З огляду на поставлені завдання, аналізуються приклади творчих підхо-
дів та адаптивних архітектурних рішень. Філософське осмислення простору й досвіду в архітектурній прак-
тиці є важливим аспектом, який створює нові перспективи для архітектурної практики, сприяючи виникнен-
ню більш чутливих, гуманних й адаптованих до потреб суспільства просторів.

У висновках зазначено, що важливо враховувати культурні особливості та історичний контекст у творчому 
процесі, оскільки це може суттєво вплинути на сприйняття та використання простору. Архітектори мають урахо-
вувати етичні аспекти своїх проєктів: стійкість, доступність і соціальну справедливість. У роботі акцентовано на 
тому, як обмеження в просторі сприяють пошуку нових форм, матеріалів та технологій, що можуть значно під-
вищити функціональність й естетику архітектурних об’єктів а також стимулювати до нових креативних підходів.

Ключові слова: архітектурний простір, людина, суб’єкт, досвід, життєвий світ, соціальні практики.

Konyushevsky Oleksandr, 
Postgraduate Student at the Educational and Research

Institute of Humanities Vernadsky Taurida National University 
orcid.org/0009-0004-2882-6995

olexandrkonyushevsky@gmail.com

PHILOSOPHICAL UNDERSTANDING OF SPACE AND EXPERIENCE  
IN ARCHITECTURAL PRACTICE

This article reflects an attempt to philosophize space and experience in architectural practice. The article identifies 
important aspects that help architects not only create functional and aesthetic buildings, but also shape certain 
philosophical, cultural, psychological contexts and social practices. The purpose of the study is a philosophical 
analysis of the relationship between architectural space and the subjective experience of a human, as well as 
the definition of principles, which are reflected in architecture.

In accordance with the topic, the following tasks were set philosophical analysis of architectural space through the prism 
of “space as experience”; study of the relationship between space and subjective human experience; identification of different 
architectural approaches to space formation; justification of how space constraints affect architectural solutions. Based 
on the tasks set, examples of creative approaches and adaptive architectural solutions are analyzed. The philosophical 
understanding of space and experience in architectural practice is an important aspect that opens new perspectives for 
architectural practice, contributing to the creation of more sensitive, humane, and adapted to the needs of society spaces.

The conclusions state that it is important to consider cultural peculiarities and historical context in the creative 
process, as this can significantly affect the perception and use of space. Architects should consider the ethical 
aspects of their projects: sustainability, accessibility, and social justice. The work focuses on how space constraints 
contribute to the search for new forms, materials and technologies that can significantly improve the functionality 
and aesthetics of architectural objects and stimulate new creative approaches.

Key words: architectural space, human, subject, experience, life world, social practices.



230

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Вступ. У сучасних умовах, де простір стає 
дедалі більш обмеженим через урбанізацію 
та зростання населення, архітектори стика-
ються з викликом оптимального використання 
доступних ресурсів. Сучасні філософські кон-
цепції сприяють глибшому розумінню архітек-
турного простору як динамічного та змінного 
феномену, який формується через взаємодію 
з людиною. На перший план виходить важли-
вість пошуку нових форм, матеріалів і техно-
логій, що можуть значно підвищити функціо-
нальність та естетику архітектурних об’єктів. 
Тема обмеженого простору як стимулу для кре-
ативності в архітектурній практиці має значний 
потенціал для дослідження. Зазначена тема 
дослідження вимагає певних завдань. 

У статті розгорнуто філософський аналіз 
архітектурного простору крізь призму кон-
цепції «простір як досвід». Досліджується 
взаємозв’язок між простором та суб’єктивним 
досвідом людини, зокрема, як архітектура фор-
мує сприйняття й сенс перебування в певному 
середовищі. Також зазначено про важливість 
виявлення різних архітектурних підходів до 
формування простору, які можуть створювати 
різні типи досвіду, включно з емоційним, есте-
тичним та соціальним переживаннями.

Мета дослідження – здійснити філософ-
ський аналіз взаємозв’язку між архітектурним 
простором та суб’єктивним досвідом людини, 
а також визначити принципи, які відобража-
ються в архітектурі. 

Досліджуючи тему філософського осмис-
лення простору та досвіду в архітектурній 
практиці, особлива увага приділяється понят-
тям «життєвого світу», «меж» та «структурного 
порядку», що дає змогу виявляти багатовимір-
ність архітектурного простору. Багато авторів 
зазначають про різні архітектурні підходи до 
формування простору, які можуть відтворювати 
осмислені моделі, включно із взаємозв’язком 
з різними формами людської свідомості. Ана-
лізуючи літературу із заданої теми, обґрунто-
вується, що обмеження простору впливають на 
архітектурні рішення, стимулюючи інновації 
в плануванні та дизайні. 

Є різноманітні приклади творчих підходів 
до проєктування малих приміщень, нестан-
дартних житлових і робочих просторів, а також 
адаптивних архітектурних рішень. Важли-
вим складником у цьому напрямі є значення 

простору як досвіду. Методологія дослідження 
полягає в аналізі та синтезі філософських під-
ходів й архітектурних контекстів у світовій 
культурі. Вивчається методологія герменевтики 
та компаративістський підхід соціально-полі-
тичного та культурно-історичного чинників 
у світовій архітектурі. Філософське розуміння 
архітектурного простору виходить за межі суто 
функціональних або естетичних аспектів буді-
вель. Філософія дає змогу осмислювати про-
стір як складну систему відносин між матері-
альними структурами та людською свідомістю, 
де архітектура стає засобом вираження певних 
ідей, цінностей і світоглядів. Одною з ключо-
вих філософських складових архітектурного 
простору є простір як досвід, що і є предметом 
дослідження.

Простір як досвід визначається як спо-
сіб сприйняття й осмислення навколишнього 
середовища через людську взаємодію, емоції 
та відчуття. Це суб’єктивне сприйняття про-
стору, яке формується на основі особистих 
переживань, соціокультурного контексту й сен-
сорного досвіду. Наприклад, різні люди можуть 
по-різному сприймати одне й те саме місце 
залежно від попереднього досвіду, культурних 
особливостей чи настрою. Простір як досвід 
містить не лише фізичні характеристики, як-от 
розмір чи форма, а й атмосферу, значення, 
функцію та навіть емоційні відчуття, які вини-
кають при перебуванні в певному місці. Певним 
чином простір стає чимось більшим, ніж про-
сто фізичне середовище, – це місце, яке набуває 
сенсу через індивідуальні чи колективні пере-
живання. 

В античності мислителі пояснювали архі-
тектуру не просто як знання про будівництво 
споруд різноманітного призначення, а й про-
стір, який створював унікальний досвід для 
тих, хто його відвідував. Простір як досвід роз-
глядається в контексті філософських концепцій 
досократиків. Геракліт, Парменід, Анаксагор, 
Демокріт намагалися зрозуміти природу всес-
віту, особливу увагу приділяли простору. Звер-
таючи увагу на те, що античні філософи розгля-
дали простір не тільки як фізичне явище, а і як 
абстрактне поняття, яке пов’язане з досвідом 
буття та сприйняттям. Наприклад, Геракліт 
акцентував на постійній зміні та плинності 
речей, що передбачає динамічне розуміння 
простору. Парменід, навпаки, стверджував, що 



231

справжнє буття є нерухомим і незмінним, що 
суперечить звичному досвіду просторової мін-
ливості (Burnet, 1892, с. 83). Філософи, Платон 
та Арістотель, інтерпретували буття не лише як 
фізичну структуру, а і як втілення певних ідей 
та концепцій, що впливали з сприйняття про-
стору, краси та гармонії. Платон, розвиваючи 
теорію ідеалізму, уважав, що фізичний світ 
є відображенням ідеальних форм або ідей, які 
існують поза матеріальною реальністю. 

Класичні архітектурні об’єкти символізують 
втілення ідеальної краси й гармонії. Антропо-
логію та антропоцентризм використовують як 
певний ключ до цих знань. Пропорції та симе-
трія могли слугувати візуальною репрезента-
цією більш високих метафізичних ідей, як-от 
істина та добро. Платон уважав, що досвід 
перебування в гармонійному просторі сприяє 
духовному збагаченню та наближенню до розу-
міння істинних форм. Арістотель, на відміну 
від Платона, більше фокусувався на матері-
альному світі та його впливі на людину. Він 
розглядав мистецтво як засіб викликати катар-
сис – очищення емоцій через переживання. 
Наприклад, Парфенон, будучи храмом богині 
Афіни, створював простір, де люди могли пере-
жити релігійне піднесення, яке викликало в них 
почуття величі та благоговіння. Цей досвід був 
пов’язаний із залученням не лише інтелекту-
ального, а й чуттєвого аспекту сприйняття. 
Арістотель міг би вважати Парфенон при-
кладом того, як архітектура здатна культиву-
вати емоційний досвід та сприяти духовному 
очищенню. Піфагорійці вірили, що у всесвіті 
є математична гармонія, яку можна побачити 
в музичних інтервалах, рухах небесних тіл 
та архітектурі. Використання золотого пере-
тину та інших математичних пропорцій ува-
жали символом цієї гармонії. Для піфагорійців 
досвід перебування в такому просторі був поді-
бний до контакту з божественним порядком, що 
пронизує всю природу. Так, античні споруди це 
не тільки архітектурні шедеври, а й простір, 
здатний формувати досвід, який втілює філо-
софські уявлення про красу, гармонію та духо-
вне очищення. 

Зокрема, Едвард Джонатан Кейсі, відомий 
американський професор філософії, а саме 
феноменології, який спеціалізується на питан-
нях простору, місця, пам’яті та тілесності, 
досліджує пам’ять та місце як важливі аспекти 

нашого існування й ідентичності. Е.  Кейсі 
вважає, що місце – це не просто географічне 
поняття, а щось, що має глибокий екзистенцій-
ний вимір і впливає на спосіб, яким ми мислимо 
та переживаємо світ. Він розглядає, як філо-
софи різних епох трактували місце, простір 
та його роль у метафізиці, космології та епіс-
темології. Також автор зосереджується на тому, 
як концепція місця змінювалась і взаємодіяла 
з поняттями простору, часу та буття, включно 
з аналізом давньогрецької думки, де місце мало 
глибоке значення в контексті космосу та люд-
ського досвіду. Привертає увагу фокусування 
на концепції простору через призму досвіду, 
приділяючи особливу увагу тому, як сприйняття 
й розуміння простору змінювалося в історії 
філософії. Зокрема, обговорюється античний 
підхід до простору не просто як геометричного 
або фізичного явища, а як важливого аспекту 
людського досвіду, що пов’язаний з тілес-
ністю і місцем. Е. Кейсі досліджує, як у грець-
кій думці простір розглядався через поняття 
«топос» (τόπος), який більше стосувався місця, 
ніж абстрактного простору (Casey, 1997, с. 52). 
Тема досвіду простору особливо акцентується, 
коли автор обговорює різницю між простором 
як абстрактним поняттям і місцем як чимось, 
що має значення для людини, враховуючи 
тілесний і життєвий досвід. Також показує, як 
це розуміння еволюціонувало у філософії від 
античності до сучасності, підкреслюючи зміну 
акцентів на досвіді та переживанні місця. 

Сучасні філософи, розглядаючи класичну 
архітектуру, акцентують увагу на її здатності 
створювати унікальний просторовий досвід, 
який виходить за межі суто архітектурної 
оцінки. Наприклад, культові споруди античного 
періоду є не лише прикладом досконалої архі-
тектури, а й місцем, де простір стає частиною 
людського досвіду, формуючи сенс і значення. Із 
цього погляду храми можна розглядати як сим-
воли могутності держави, які не тільки викону-
вали функцію релігійних центрів, а й здійсню-
вали політичний і соціальний контроль. Анрі 
Лефевр підходить до аналізу простору з погляду 
його соціальної та культурної функції. Класичні 
храми, на його думку, це простір, «вироблений» 
античною культурою для репрезентації її ціннос-
тей та ідеалів. Це не просто споруди, а місця, які 
формують і закріплюють ідентичність, перетво-
рюючи простір на засіб культурної та соціальної 



232

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

трансляції (Lefebvre, 2007, с. 169). Сучасні філо-
софи також наголошують на сенсорному досвіді, 
який відчуває людина, – глядач стає частиною 
естетичного досвіду. Античні пам’ятники є не 
лише архітектурними об’єктами, а й символом 
культурної спадщини, що має універсальне зна-
чення. Вони є прикладом того, як простір стає 
інструментом для передавання цінностей через 
покоління. Сучасні теоретики підкреслюють, що 
сприйняття класичної архітектури змінюється 
залежно від культурного контексту, у якому їх 
розглядають. Це означає, що може бути усвідом-
лення не лише як культурної спадщини, а й як 
простір, що породжує нові інтерпретації в різні 
історичні епохи. У сучасній філософській думці 
існує підхід, що антична архітектура не просто 
надбання історії, а як багатовимірний простір, 
що формує людський досвід, віддзеркалюючи 
культурні, соціальні та політичні аспекти анти-
чного світу й сучасності. 

Простір в античній архітектурі мав особливе 
значення, адже архітектори того часу форму-
вали його як певний досвід для людини. Про-
сторові рішення античної архітектури можна 
інтегрувати в сучасну практику, пам’ятаючи 
про філософськи роздуми Г.-Г. Гадамера, який 
розглядає мистецтво як діалог, де архітектура 
«говорить» із глядачем, формуючи нове зна-
чення через спільний досвід. Античні будівлі 
часто вирізнялися злагодженим масштабом 
і пропорціями. Наприклад, грецькі храми ство-
рювали за принципом «золотого перетину», 
що забезпечувало гармонійне сприйняття про-
стору. Сучасні архітектори можуть використо-
вувати ці принципи, щоб створювати приємні 
для сприйняття простори, які не нав’язують 
себе, а делікатно інтегруються в середовище. 
Антична архітектура, особливо римська, при-
діляла велику увагу організації внутрішніх 
і зовнішніх просторів, часто із чітким поділом 
на приватні, напівприватні та публічні зони. 
Сучасні проєкти можуть адаптувати цей підхід 
для створення багатошарових середовищ, що 
відповідають різним функціональним і соці-
альним потребам. Антична архітектура врахо-
вувала природні особливості місцевості, у якій 
розташовувалися споруди. Наприклад, храми 
на акрополях підкреслювали природні обриси 
гір. Залучення природних елементів в архі-
тектуру й створення інтеграції між будівлею 
та її природним середовищем допоможе додати 

новий рівень до сприйняття сучасних просто-
рів. Наприклад, ордерна система з її колонами, 
антаблементами та карнизами є символом 
античної естетики. Сучасна архітектура може 
осучаснити ці елементи, використовуючи їх 
як символічні акценти або засоби вираження 
композиційної ідеї, без прямого наслідування 
форм. Римська архітектура часто була орієн-
тована на створення драматичного ефекту – 
амфітеатри, цирки, тріумфальні арки вражали 
своєю величчю та масштабом. Використання 
таких підходів у сучасних громадських просто-
рах може додати ефекту залученості та ство-
рити сильний емоційний вплив. Використання 
світла в античній архітектурі створювало осо-
бливу атмосферу в просторі. Наприклад, у Пан-
теоні у Римі круглий отвір (окулус) у куполі 
дає можливість світлу проникати всередину 
й змінювати просторові відчуття впродовж дня. 
У сучасному дизайні це можна відтворити шля-
хом використання природного освітлення для 
підсилення просторових відчуттів.

Застосування цих принципів у сучасній архі-
тектурі може допомогти створювати простори, 
які поєднують історичну спадщину з актуаль-
ними функціональними потребами та естетич-
ними вимогами. Наприклад, у статті «Духовний 
комфорт і дух міста як урбаністичний феномен» 
розглядають місто не тільки як просторову, 
а і як й духовну одиницю, що впливає на якість 
життя мешканців (Gabrel M. M., Kosmiy M. M., 
Gabrel T. M., 2023 с. 173). Автори досліджують, 
як різні аспекти духовності формують міський 
простір, використовуючи герменевтику та інші 
наукові підходи для аналізу. Зокрема, обговорю-
ються концепції міського духу, пов’язані з куль-
турними та моральними цінностями, і способи 
створення духовного комфорту в урбаністич-
них середовищах, особливо на прикладі архі-
тектури м. Львова.

У вищенаведених прикладах розглядали 
архітектурні прийоми, що підвели до філософ-
ського розуміння впливу на психіку та емоції 
людини простору та місця. Як простір вза-
ємодіє з користувачами? Як він змінює їхній 
досвід? Діалог між творцями та споживачами – 
«глядачами» та сприйняття простору й набуття 
досвіду в цій площині. Де є космічна палі-
тра всіх барв та відтінків буття і світосприй-
няття, архітектура створює потужну взаємо-
дію муж суб’єктом і простором, завдяки чому 



233

набувається власний досвід. Кожен простір 
має свої «барви» – відчуття, емоції та асоціа-
ції, які він викликає. Архітектура може допо-
могти розширити цю палітру, створюючи про-
стори, що заохочують до роздумів, досліджень 
і відкриттів. 

Мішель де Серто, французький соціолог 
та філософ, відомий своїми внесками в галузі 
культурології, міських досліджень та тео-
рії споживання. Його основна праця «Прак-
тики повсякденного життя» («Les Pratiques 
de l’existence»), яка стала ключовим текстом 
у розумінні того, як люди взаємодіють з куль-
турними та соціальними структурами в повсяк-
денному житті. У цій роботі де Серто досліджує, 
як звичайні люди використовують різні тактики 
для навігації та опору домінантним соціаль-
ним структурам і системам влади. Він уводить 
поняття стратегій та тактик. Стратегії – методи, 
які використовують владні структури для 
контролю та організації простору й поведінки, 
наприклад, плани містобудування, рекламні 
кампанії, дизайн-код міст. Тактики – способи, 
якими індивіди та групи використовують про-
стір і ресурси для досягнення своїх цілей, часто 
обходячи або адаптуючи стратегії влади, як-от 
прогулянки містом, спонтанні збори та інші 
публічні заходи, у яких використовують про-
стір полісу або інші локації. У роботі де Серто 
«Гуляючи містом» автор досліджує, як індиві-
дуальна діяльність та вибір мешканців міста, 
зокрема звичайна прогулянка містом, стають 
практиками спротиву стандартним, нав’язаним 
нормам урбаністичного простору. Гуляння для 
нього – це не просто пересування від точки А до 
точки Б, а певний акт «тактики», яким людина 
створює власні значення й простір у місті, зба-
гачуючи його (De Certeau, 1984, с. 35). 

Де Серто також порівнює прогулянки 
з писемністю: як літературний текст набуває 
сенсу через читання, так і місто стає «чита-
ним» завдяки досвіду його мешканців. Гуля-
ючи, людина «переписує» місто під себе, оби-
рає свій шлях і розширює простір за межі його 
планувальних схем. Мішель де Серто суттєво 
вплинув на сучасні теорії міського життя, куль-
турології та соціології. Його концепції допома-
гають зрозуміти, як повсякденні дії та практики 
формують соціальну реальність та впливають 
на структури влади. «Практики повсякден-
ного життя» стали фундаментом для багатьох 

досліджень у галузі культурних студій, міських 
досліджень та антропології. Де Серто показав, 
що навіть найзвичайніші дії можуть мати гли-
бокий соціальний та політичний зміст, ство-
рюючи нові перспективи для аналізу людської 
поведінки та взаємодії з навколишнім серед-
овищем (De Certeau, 1984, с. 96). 

Досить важливим аспектом досліджуваної 
теми є обмежений простір як стимул для креа-
тивності в архітектурній практиці, що має зна-
чний потенціал. У цьому контексті «простір як 
досвід» стосується сприйняття й переживання 
простору людиною, що є не лише фізичним, 
а й психологічним і культурним феноменом. 
Обмеженість простору часто сприймають як 
виклик, що потребує нестандартного підходу 
до проєктування, створює нові можливості для 
творчості, а також сприяє інноваційним рішен-
ням. 

Мирослав Попович – видатний український 
філософ, який зробив значний внесок у дослі-
дження концепцій простору, часу та свідомості. 
Аналізуючи різні філософські підходи до розу-
міння простору й часу, дав змогу оцінити їх 
роль у формуванні людського досвіду. Зокрема, 
праця «Простір і час у філософії» дійсно важ-
лива для розуміння того, як різні філософські 
традиції трактують концепції простору й часу. 
Попович також підкреслює, як ці концепції 
впливають на людський досвід і пізнання, ство-
рюючи нові горизонти для філософської реф-
лексії. «Людина в системі координат» також 
продовжує концептуалізацію простору впли-
вав на сприйняття людини і її місце у світі. 
Попович аналізує, як ці координати вплива-
ють на самосприйняття особистості та її місце 
в суспільстві. Його роздуми – про ідентичність, 
моральність і цінності, а також про виклики, 
з якими стикається сучасна людина (Popovych, 
2014, с. 37). 

Франц Кафка, австрійський письменник 
німецькомовного походження, зазначив про 
творчість, що вона починається там, де є обме-
жений простір. Вона відображає його думку про 
те, як обмеження й обставини можуть стиму-
лювати творчість та новаторство. Творчість, за 
його уявленням, розцвітає там, де є певні межі 
або обмеження, оскільки це змушує людину 
шукати нові рішення й виходи. Схожі за зміс-
том висловлювання часто приписують різним 
митцям і мислителям, які підкреслювали роль 



234

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

обмежень у стимулюванні творчості. Точна її 
атрибуція може бути невизначеною, але ідея 
близька до філософії І. Канта. Він уважав про-
стір і час апріорними формами сприйняття, що 
структурують наш досвід. На його думку, про-
стір є не властивістю самого світу, а формою 
нашої чуттєвості, яка визначає, як ми сприй-
маємо об’єкти зовнішнього світу. У його 
праці «Критика чистого розуму» розгляда-
ється поняття простору як умови можливості 
будь-якого досвіду. Фрідріх Ніцше – німець-
кий філософ, який підкреслював, що пере-
шкоди та страждання можуть стимулювати ріст 
і творчий розвиток. Він уважав, що справжня 
сила та краса можуть проявлятися саме через 
подолання труднощів. І. Стравінський – відо-
мий композитор, який уважав, що обмеження 
можуть стимулювати творчість і сприяти гене-
руванню нових ідей. Він зазначав, що свобода 
мистецтва не в безмежності, а в здатності 
працювати в межах обмежень. Михай Чик-
сентміхайі – психолог, який вивчав творчість 
і писав про те, що встановлені межі та виклики 
можуть допомогти людині увійти в стан потоку, 
де творчість процвітає. Ідея про те, що обме-
ження можуть бути джерелом натхнення й кре-
ативності, також трапляється в працях різних 
філософів, письменників та художників, серед 
яких і Віктор Франкл – австрійський психіатр 
та філософ, автор концепції йоготерапії. Він 
наголошував на тому, що в складних життєвих 
обставинах людина може знайти сенс і про-
явити творчий підхід до життя, навіть у стані 
обмежень та страждань. Сальвадор Далі – 
іспанський художник-сюрреаліст, який казав, 
що саме у визначених межах можна досягти 
найбільшої свободи, адже межі допомагають 
структурувати думку й спрямовувати творчість 
у конкретне русло. Жорж Перек – французь-
кий письменник, який належав до літературної 
групи «УЛІПО» (Oulipo), що експериментувала 
з обмеженнями в літературі. Вони навмисно 
встановлювали собі певні правила та обме-
ження для стимулювання творчого процесу. 
Такі концепції підкреслюють, що обмеження 
можуть діяти як каталізатор, допомагаючи 
художникам і мислителям думати нестандартно 
й шукати нові шляхи виконання завдань. Кре-
ативність в умовах обмеженого простору 
виявляється тоді, коли архітектори працюють 
з обмеженими просторовими ресурсами, вони 

стикаються з потребою максимально ефек-
тивного використання кожного квадратного 
метра. Це може призвести до нестандартних 
форм, використання мультифункціональних 
елементів та адаптивних рішень, які зміню-
ються відповідно до потреб користувачів. Такі 
обмеження можуть стимулювати пошук нових 
матеріалів, конструкцій і технологій, що дають 
змогу досягти високого рівня функціональності 
в мінімальному просторі. У такому контексті 
можна розглядати простір як досвід: емоційний 
та сенсорний вимір.

Окрім фізичних параметрів, важливо розу-
міти, як людина переживає цей обмежений про-
стір. В архітектурі це може проявлятися через 
використання світла, текстур, кольорів і матеріа-
лів для створення відчуття просторової глибини 
чи інтимації. Навіть невеликі простори можуть 
викликати відчуття відкритості або, навпаки, 
захищеності, що залежить від того, як їх спро-
єктовано. Прикладом в архітектурній практиці 
з використанням обмеженого простору є мікро-
житло, де площа може бути всього кілька ква-
дратних метрів, але завдяки функціональному 
дизайну він забезпечує всі необхідні зручності. 
Інші приклади містять перетворення промисло-
вих зон на житлові чи комерційні об’єкти з міні-
мальними змінами в конструкції, що вимагає 
особливого підходу до адаптації. Соціокультур-
ний аспект і контингентний простір як стимул 
для творчості також пов’язаний з культурними 
уявленнями про комфорт, особистий простір 
і стиль життя. У різних культурах є різні стан-
дарти щодо того, що вважається достатнім про-
стором для комфортного життя. Це впливає на 
підходи до дизайну та способи використання 
простору в архітектурі: екологічний та еконо-
мічний виміри. Креативні підходи до обмеже-
ного простору також сприяють сталому розви-
тку, оскільки такі рішення можуть зменшувати 
витрати на будівництво та експлуатацію, а також 
знижувати вплив на навколишнє середовище. 
Філософський підхід до «простору як досвіду» 
в архітектурі розглядає простір не просто як 
фізичний об’єкт, а як динамічний процес, що 
формується у взаємодії з людським сприйнят-
тям, соціокультурними чинниками та емоцій-
ним досвідом. Особливо в умовах обмеженого 
простору, такий підхід може стимулювати 
креативність і змінювати стандартні уявлення 
про те, яким простір має бути на вигляд та як 



235

функціонувати. Людина переживає простір через 
свої відчуття, рух, уявлення та емоції, і ця вза-
ємодія може бути особливо важливою в умовах 
обмеженості. Архітектори можуть використову-
вати цю ідею, щоб створювати простори, які не 
просто відповідають функціональним вимогам, 
а й надають унікальні сенсорні та емоційні пере-
живання (Pallasmaa, 1996, с. 42). Обмежений 
простір – виклик та стимул для креативності. 
Обмеженість простору, наприклад маленькі 
квартири чи міські приміщення, може розгляда-
тися не як недолік, а як стимул для креативних 
рішень. Гастон Башляр у своїй праці «Поетика 
простору» вказує на те, що навіть маленький 
простір може стати «всесвітом», який створює 
необмежені можливості для уяви. Архітектурна 
практика може скористатися цим, розробля-
ючи інноваційні методи організації простору, 
які враховують мобільність, трансформацію 
та адаптивність. Філософія простору також 
розглядає соціокультурні аспекти, які вплива-
ють на те, як ми переживаємо та використову-
ємо простір. В умовах обмеженого середовища 
архітектори можуть створювати проєкти, які 
беруть до уваги не лише індивідуальні потреби, 
а й етичні питання, пов’язані з доступністю, 
рівністю та екологічною стійкістю. Простір 
може бути перетворений на місце для соціаль-
ної взаємодії або на платформу для інклюзив-
ного використання. Мінімалізм як архітектурна 
концепція втілює ідею «менше – це більше», 
де обмежений простір стає стимулом для від-
мови від надлишкового й концентрації на важ-
ливому. Це підхід, який стимулює роздуми про 
те, як можна максимально ефективно викорис-
товувати простір, забезпечуючи функціональ-
ність та естетичну привабливість. Такий підхід 
може слугувати філософським інструментом 
для переосмислення значення речей у нашому 
житті. Дослідження в галузі екопсихології 
та когнітивної науки показують, що обмеже-
ність простору впливає на психологічне само-
почуття й може навіть підвищити когнітивну 
гнучкість та адаптивність. Архітектори можуть 
створювати середовища, які, з одного боку, від-
повідають фізичним обмеженням, а з іншого – 
підтримують ментальне благополуччя, викорис-
товуючи кольори, текстури, освітлення та звуки 
для створення бажаного емоційного впливу. Так, 
обмежений простір в архітектурній практиці не 
обов’язково є перепоною, а може стати джерелом 

філософського осмислення та творчих архітек-
турних рішень, які орієнтовані на комплексний 
досвід людини. Обмежений простір як джерело 
стимуляції креативності має глибоке філософ-
ське значення, оскільки сприяє розвитку адап-
тивності та розширенню можливостей людини. 
Парадокс обмежень є надзвичайно важливим 
чинником у цьому процесі. Обмеження часто 
сприймають як щось негативне, але з філософ-
ської боку вони можуть діяти як каталізатор для 
нових ідей. У межах обмеженого простору кре-
ативний потенціал зростає, бо людина змушена 
шукати нетипові рішення. Наприклад, архітек-
тура малих квартир, мінімалізм у дизайні та циф-
рові продукти надають нові інструменти для 
ефективного використання простору. Інтегра-
ція з потребами сучасного суспільства визначає 
перспективи майбутнього. Сучасне суспільство, 
що швидко розвивається, потребує динамічних 
та інноваційних рішень для життя у великих міс-
тах з обмеженою територією. Обмежений про-
стір вчить людей максимально використовувати 
ресурси, що має значення в умовах екологічної 
кризи та дедалі вищого попиту на житлові при-
міщення. Це стимулює використання іннова-
ційних рішень, як-от складані меблі або багато-
функціональні кімнати, що задовольняє потреби 
екологічного мислення та стійкості. Філософія 
мінімалізму та свобода від надлишковості є не 
тільки окремою концептуальною течією в сучас-
ному мистецтві та житті. Мінімалізм – одна з від-
повідей на обмежений простір, яка пропонує 
ідею звільнення від надлишковості. Це не тільки 
про меншу кількість речей, а й про усвідомлене 
життя, спрямоване на значущі цінності, зокрема 
духовний розвиток. Обмеження простору сти-
мулює людей цінувати справжні потреби, змен-
шувати споживання, що йде в ногу з філософ-
ськими поглядами на усвідомленість та сутність 
життя. Творчість як спосіб пристосування є важ-
ливим інструментом в умовах глобалізації. Кре-
ативність в обмеженому просторі стає виявом 
адаптаційної реакції людини на змінні умови. 
Обмежений простір є ніби викликом, на який 
людина відповідає нестандартним мисленням 
і новаторськими підходами, створюючи нові 
засоби для розв’язання проблем, що в підсумку 
сприяє саморозвитку. Обмежений простір сти-
мулює креативність через необхідність адаптації 
та пошук нових можливостей, відповідаючи на 
потреби сучасного суспільства в екологічних, 



236

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

практичних і філософських аспектах. Це одно-
часно обмеження й свобода, яка дає змогу зна-
ходити глибші смисли та цінності.

Окремий приклад цього – Церква Святого 
Ігнатія, також відома як Церква Світла (Church 
of the Light), що є знаковою роботою японського 
архітектора Тадао Андо. Вона розташована в місті 
Ібаракі, префектура Осака, Японія, і була завер-
шена в 1989 році. Основна концепція цієї церкви 
полягає у взаємодії світла й темряви, що досяга-
ється завдяки мінімалістичному дизайну та вико-
ристанню простих матеріалів, як-от бетон і скло. 
Головною особливістю будівлі є хрест, утворений 
прорізами в бетонній стіні, через які всередину про-
никає природне світло. Завдяки цьому хрест стає 
джерелом освітлення, що надає простору духовної 
атмосфери. Тадао Андо відомий унікальним підхо-
дом до архітектури, який поєднує простоту форм із 
глибокою символікою. Його роботи часто містять 
взаємодію між природою, світлом і простором, 
що робить їх упізнаваними й викликає глибокі 
емоційні переживання. Церква Світла є прикла-
дом того, як архітектура може впливати на сприй-
няття простору та бути засобом передавання духо-
вного досвіду. Загальна площа споруди – 113 м².  
Будівля становить собою бетонний кубічний 
об’єм: 5,9 м завширшки, 17,7 м завдовжки і 5,9 м 
заввишки. Храм пронизується збоку під кутом 15° 
самотримальною стіною; вона розділяє простір на 
дві частини: основне приміщення й притвор. Щоб 
потрапити з притвору до основного приміщення, 
потрібно пройти через проріз у стіні. Хрестопо-
дібний проріз, зроблений у протилежній торцевій 
стіні церкви, уловлює світло, формуючи світловий 
хрест. Інтер’єр храму нагадує внутрішню частину 
камери-обскури. Підлога й лави виконані з грубих 
дерев’яних дошок. Основною особливістю будівлі 
є хрест, утворений світлом, що проникає через роз-
різи в стіні. Цей хрест світла створює ефект духо-
вного просвітлення, підкреслюючи значення світла 
як символу божественності та віри. Т. Андо вико-
ристовує гру світла й тіні, щоб підкреслити зна-
чущість простору та закцентувати на духовному 
вимірі архітектури. Філософія Тадао Андо полягає 
в тому, що обмежений простір може стимулювати 
до креативності, він прагне створити архітектуру, 
яка не просто функціональна, а й здатна викли-
кати глибокі емоційні та духовні переживання. 
Його роботи часто містять використання бетону, 
чистих геометричних форм і мінімального декору, 
щоб створити відчуття гармонії та спокою. Церква 

Святого Ігнатія є яскравим прикладом цього під-
ходу, де простота форми та складність світлового 
ефекту гармонійно взаємодіють, запрошуючи від-
відувачів до роздумів і духовного збагачення.

Висновки. Отже, з огляду на поставлені 
завдання, можна зазначити: простір у філософії 
часто розглядається не лише як фізичне ото-
чення, а і як культурний, соціальний та психо-
логічний контексти. Використовуючи практики 
екзистенціалізму й феноменології, акценту-
ється на досвіді людей у просторі, підкреслю-
ючи, як архітектурні форми можуть формувати 
або обмежувати наші переживання. Досвід як 
процес в архітектурі – це не лише візуальне 
сприйняття, а й тактильне, аудіальне, а також 
емоційне переживання. Архітектори можуть 
створювати простори, які активують різні сен-
сорні відчуття, стимулюючи більш глибоке 
залучення користувачів. Філософське осмис-
лення простору та досвіду в архітектурній 
практиці є важливим аспектом, який допома-
гає архітекторам не лише створювати функціо-
нальні та естетичні будівлі, а й формувати певні 
соціальні, культурні та психологічні контексти, 
а також створює нові перспективи для архітек-
турної практики, сприяючи виникненню більш 
чутливих, гуманних й адаптованих до потреб 
суспільства просторів. 

Важливо враховувати культурні особливості 
та історичний контекст у творчому процесі, 
оскільки це може суттєво вплинути на сприй-
няття та використання простору. Архітектори 
також мають ураховувати етичні аспекти своїх 
проєктів, як-от стійкість, доступність і соці-
альна справедливість. 

Обмежений простір як джерело стимуляції 
креативності має глибоке філософське значення, 
оскільки сприяє розвитку адаптивності та роз-
ширенню можливостей людини. Креативність 
в обмеженому просторі стає виявом адаптацій-
ної реакції людини на змінні умови. Обмежений 
простір є викликом, на який людина відповідає 
нестандартним мисленням і новаторськими під-
ходами, створюючи нові засоби для розв’язання 
проблем, що в підсумку сприяє саморозвитку. 
Стимулює креативність через необхідність адап-
тації та пошук нових можливостей, відповіда-
ючи на потреби сучасного суспільства в еколо-
гічних, практичних і філософських аспектах. Це 
водночас обмеження й свобода, яка дає змогу 
знаходити нові, глибші смисли та цінності.



237

Список використаних джерел:
Burnet, J. (1892). Early Greek Philosophy. London: A. & C. Black, 83.
Casey, E. (1997). Space in Greek mind, the Fate of Place: A Philosophical History. Berkeley: University of California 

Press, 52. 
De Certeau, M. (1984). Practices of Everyday Life. Berkley: University of California Press, 35. 
De Certeau, M. (1984). Walking in the City. Practices of Everyday Life. Berkley: University of California Press, 96.
Габрель, М. М., Космій, М. М., Габрель, Т. М. (2023). Духовний комфорт і дух міста як урбаністичний фено-

мен. Просторовий розвиток. № 3, 173.
Lefebvre, H. (2007). The Production of Space. Oxford : BLACKWELL PUBLISHING, 169.
Norberg-Schulz, C. (1976). Genius Loci: Towards a Phenomenology of Architecture. New York: Rizzoli International 

Publications, 20–90.
Pallasmaa. J. (1996). The Eyes of the Skin: Architecture and the Senses. New York: John Wiley & Sons, 15–42.
Попович, М. (2014). Людина в системі координат. Київ : Київський університет, 37.

References:
Burnet, J. (1892). Early Greek Philosophy. London: A. & C. Black, 83.
Casey, E. (1997). Space in Greek mind, the Fate of Place: A Philosophical History. Berkeley: University of California 

Press, 52. 
De Certeau, M. (1984). Practices of Everyday Life. Berkley: University of California Press, 35. 
De Certeau, M. (1984). Walking in the City. Practices of Everyday Life. Berkley: University of California Press, 96.
Gabrel M. M., Kosmiy, M. M., Gabrel, T. M. (2023). Dukhovnyi komfort i dukh mista yak urbanistychnyi fenomen 

[Spiritual comfort and the spirit of the city as an urban phenomenon]. Spatial development. № 3, 173 [in Ukrainian].
Lefebvre, H. (2007). The Production of Space. Oxford : BLACKWELL PUBLISHING, 169.
Norberg-Schulz, C. (1976). Genius Loci: Towards a Phenomenology of Architecture. New York: Rizzoli International 

Publications, 20–90.
Pallasmaa. J. (1996). The Eyes of the Skin: Architecture and the Senses. New York: John Wiley & Sons, 15–42.
Popovych, M. (2014). Liudyna v systemi koordynat [Man in the Coordinate System]. Kyiv: Kyiv University, 37 

[in Ukrainian].



238

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

УДК 316:614
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.27

Лахач Тамара Олександрівна,
кандидат історичних наук, доцент,

доцент кафедри політології, історії і філософії 
Полтавського державного аграрного університету 

orcid.org/0000-0001-8380-2460
lakhach2020@ukr.net

Майданюк Ірина Зіновіївна, 
доктор філософських наук, доцент, завідувач кафедри культурології 

Національного університету біоресурсів і природокористування 
orcid.org/0000-0001-8096-0244

mira-i@ukr.net

Денисенко Анжела Олегівна, 
кандидат педагогічних наук, доцент, 

доцент кафедри освітології та інноваційної педагогіки
Харківського національного педагогічного університету імені Г.С. Сковороди 

orcid.org/0000-0003-4294-7844
angelps1505@gmail.com

ПРИЧИНИ ВИНИКНЕННЯ ГЕНДЕРНОЇ НЕРІВНОСТІ

Світова спільнота розглядає досягнення гендерної рівності як найважливішу умову розвитку людини 
та суспільства. Аналіз гендерних відносин у суспільстві є актуальною темою. Актуалізація гендерної про-
блематики у світі не випадкова: у її основі лежать глибокі економічні, політичні, соціальні, гуманітарні при-
чини. Реалізація дослідницьких завдань була досягнута на основі аналізу проведеного дослідження осно-
вних даних 18-го видання Глобального індексу гендерного розриву (Global Gender Gap Report 2024. World 
Economic Forum), який оцінює гендерний паритет у 146 економіках, надаючи основу для аналізу змін у галузі 
гендерного паритету. Методологічний інструментарій містить методи аналізу, що дають змогу схарактеризу-
вати гендерні відносини в суспільстві. На основі аналізу даних статистики, експертних думок та досліджень 
низки вчених переконливо доводиться, що в сучасному суспільстві зберігається гендерний дисбаланс у сфері 
політики та державного управління; не подолано різні види дискримінації жінок на ринку праці та в еконо-
міці загалом; жінки (особливо матері) стикаються з конфліктом «сім’я – робота»; в охороні здоров’я майже 
не враховується вплив гендерних факторів на здоров’я чоловіків та жінок й організацію медичної допомоги. 
Зазначається, що складність розв’язання проблеми полягає в тому, що гендерна нерівність має комплексний 
характер і стосується одночасно різних галузей соціальної політики. Саме тому для реального досягнення 
гендерної рівності необхідно вживати більш дієвих заходів.

Ключові слова: гендерна рівність, політика, державне управління, ринок праці, економіка, охорона 
здоров’я, сім’я, комплексний гендерний підхід.



239

Lakhach Tamara, 
PhD. in History, Associate Professor,

Associate Professor at the Department of Political Science,
History and Philosophy 

Poltava State Agrarian University
orcid.org/0000-0001-8380-2460

lakhach2020@ukr.net

Maidaniuk Iryna, 
Doctor of Philosophical Sciences, Associate Professor,

Head of Department of Culturology
National University of Life and Environmental Sciences of Ukraine 

orcid.org/0000-0001-8096-0244
mira-i@ukr.net

Denysenko Anzhela, 
PhD in Pedagogy, Associate Professor, 

Associate Professor at the Department of Education 
and Innovative Pedagogy

H. S. Skovoroda Kharkiv National Pedagogical University
orcid.org/0000-0003-4294-7844

angelps1505@gmail.com

CAUSES OF GENDER INEQUALITY

The world community considers the achievement of gender equality as the most important condition for 
the development of a person and society. The analysis of gender relations in society is a current topic. The actualization 
of gender issues in the world is not accidental: it is based on deep economic, political, social, and humanitarian reasons. 
The implementation of research tasks was achieved on the basis of the analysis of the main data of the 18th edition 
of the Global Gender Gap Report (Global Gender Gap Report 2024. World Economic Forum), which assesses gender 
parity in 146 economies, providing a basis for analyzing changes in the field of gender parity. The methodological toolkit 
includes methods of analysis that allow characterizing gender relations in society. Based on the analysis of statistical 
data, expert opinions and studies of a number of scientists, it is convincingly proven that in modern society there is 
a gender imbalance in the field of politics and public administration; various types of discrimination against women in 
the labor market and in the economy as a whole have not been overcome; women (especially mothers) face a family-
work conflict; in health care, the impact of gender factors on the health of men and women and the organization 
of medical care is poorly taken into account. It is noted that the difficulty of solving the problem lies in the fact that 
gender inequality has a complex nature and affects simultaneously different areas of social policy. That is why it is 
necessary to take more effective measures for the real achievement of gender equality.

Key words: gender equality, politics, public administration, labor market, economy, health care, family, 
comprehensive gender approach.

Вступ. Постановка проблеми. Масштаби 
гендерної нерівності у сфері зайнятості у світі 
набагато більші, ніж уважалося раніше – такого 
висновку дійшли автори нової доповіді Групи 
Світового банку, підготовленої відповідно до 
оновленої новаторської методології. Якщо вра-
хувати правові відмінності, пов’язані з безпе-
кою від насильства та доглядом за дітьми, жінки 
мають менше двох третин тих прав, що є в чоло-
віків. Жодна країна, навіть у групі найбагатших, 
не гарантує жінкам рівних можливостей. Розрив 

між законами та реальною ситуацією показує, 
який величезний обсяг роботи належить навіть 
тим країнам, які вже ухвалили закони про рівні 
можливості. Ефективне виконання законів про 
рівні можливості залежить від наявності відпо-
відних підтримувальних механізмів, включно 
з дієвими механізмами правозастосування, 
системою відстеження гендерної нерівності 
в оплаті праці та медичними службами, які пра-
цюють із жінками, що постраждали від насиль-
ства (New Data Show Massive, 2024).



240

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

«Жінки здатні дати потужний імпульс сві-
товій економіці, що слабшає, – зазначає Індер-
міт Гілл, головний економіст Групи Світового 
банку та старший віцепрезидент з економіки 
розвитку. – Однак у всьому світі дискриміна-
ційні закони та усталена практика не дозволя-
ють жінкам працювати чи створювати бізнес 
нарівні із чоловіками». Усунення цього роз-
риву може призвести до збільшення світового 
внутрішнього валового продукту більш ніж на 
20%. Фактично, це подвоїло б показники зрос-
тання світової економіки в найближчі десять 
років. Проте темпи реформ сповільнилися до 
мінімуму. У доповіді «Жінки, бізнес та закон. 
2024» (Women, Business and the Law) визначено 
заходи, яких можуть вжити уряди для приско-
рення прогресу на шляху до гендерної рівності 
у сфері підприємництва та законодавчій сфері 
(New Data Show Massive, 2024).

Аналіз останніх досліджень і публікацій. 
В останньому випуску доповіді «Жінки, бізнес 
та закон. 2024» докладно описується, що саме 
перешкоджає розширенню участі жінок у світо-
вій економіці та збільшенню їх внеску в зрос-
тання добробуту – як власного, так і їхніх родин 
та місцевих громад. У цьому випуску доповіді 
розширено межі аналізу завдяки зарахуванню 
двох додаткових показників, які можуть мати 
вирішальне значення в контексті розширення 
або обмеження можливостей жінок: безпека 
від насильства та доступ до послуг з догляду за 
дітьми. Якщо враховувати ці показники, жінки 
мають у середньому лише 64% від того правового 
захисту, який є в чоловіків, що значно менше за 
попередню оцінку в 77%. Насправді гендерний 
розрив ще більший. У цьому випуску доповіді 
«Жінки, бізнес та закон» уперше оцінюється 
розрив між правовими реформами та фактич-
ними результатами для жінок у 190 країнах. 
Аналіз показує, що цей розрив колосальний. 
Хоча згідно із чинними законами жінки мають 
близько двох третин тих прав, що є в чоловіків, 
у розглянутих країнах у середньому створено 
менш ніж 40% систем, необхідних для повно-
цінного виконання цих законів. Наприклад, у  
98 країнах є закони, які зобов’язують надавати 
жінкам рівну оплату за працю рівної цінності. 
Проте лише в 32 країнах – менш ніж у кожній 
п’ятій – вжито заходів для забезпечення прозо-
рості у сфері оплати праці або правозастосов-
них механізмів, які дають змогу усунути розрив 

в оплаті праці «Women, Business and the Law» 
(Wbl.Worldbank, 2024).

Мета дослідження – виявити проблеми 
гендерної нерівності, визначити основні пріо-
ритети для забезпечення рівності можливостей 
та зменшення гендерної нерівності.

Виклад основного матеріалу. У будь-якому 
суспільстві є гендерна система, що диктує пове-
дінку, соціальні ролі, професії, самосвідомість 
людей залежно від їхньої статі. На формування 
цієї системи (або, як іноді кажуть, гендерного 
порядку) впливають форми та типи базових 
соціальних інститутів (таких як сім’я, еконо-
міка, політика, релігія, освіта), а також ідеоло-
гія, що панують у суспільстві, культурні норми 
й цінності. Досягнення та дотримання гендер-
ної рівності світова спільнота в особі ООН роз-
глядає як умову прогресу суспільства та розви-
тку людського потенціалу (Annual Parliamentary 
Hearing at the United Nations, 2022). Цей підхід 
закріплений в офіційних міжнародних доку-
ментах ООН: у Загальній декларації прав 
людини (1945), у Віденській декларації прав 
людини (1993), Конвенції про ліквідацію всіх 
форм дискримінації жінок (1979), так званих 
Цілях розвитку тисячоліття (2000–2015 рр.) 
та в затвердженій у 2015 р. програмі «Перетво-
рення нашого світу: порядок денний у галузі 
сталого розвитку на період до 2030 р.». В остан-
ньому документі, який у нашій літературі при-
йнято позначати як ЦСР (Цілі сталого розви-
тку), п’ята глобальна мета (всього їх 17) – це 
«досягнення гендерної рівності та розширення 
прав та можливостей усіх жінок та дівчат». 
У документі зазначено й необхідні кроки 
в цьому напрямі: ліквідація всіх форм дискри-
мінації щодо жінок та дівчат у всьому світі; усіх 
форм насильства щодо жінок і дівчат як у дер-
жавній, так і приватній сферах (маються на 
увазі торгівля людьми, сексуальна та інші види 
експлуатації); зміна ставлення до неоплачу-
ваного догляду та домашньої роботи; надання 
різноманітних державних послуг, інфраструк-
тури та розвиток політики соціального захисту 
жінок; забезпечення доступу до послуг у сфері 
репродуктивної охорони здоров’я; надання 
жінкам рівних прав на економічні ресурси; 
забезпечення рівної участі жінок в управлінні 
на всіх рівнях ухвалення рішень у політичному, 
економічному та суспільному житті (UN, 2023). 
Виокремлюють три основні причини гендерної 



241

нерівності: 1. Біологічна. Жінкам потрібно 
багато енергії та сил (народження та подальше 
виховання дитини); до того ж чоловіки фізично 
переважно сильніші за жінок. 2. Економічна. 
Залежно від тієї структури економіки країни, 
у якій живе чоловік чи жінка, біологічні осо-
бливості можуть бути більш менш релевант-
ними. Наприклад, чим більшу роль у житті 
суспільства відіграє сільське господарство, тим 
важливіша фізична сила й тим вища конку-
рентна перевага чоловіків. 3. Культурна. Певні 
усталені соціальні норми у світі в питаннях 
гендерної нерівності відіграють значну роль. 
Суспільство диктує жінці й чоловікові, як вони 
повинні поводитися, що мати за мету, якому 
способу життя віддавати перевагу.

У 2023 році уряди активізували проведення 
правових реформ, спрямованих на забезпе-
чення рівності в трьох сферах: оплата праці, 
батьківські права та захист прав працівни-
ків. Проте майже всі країни показали погані 
результати за двома категоріями, які оцінюють 
уперше: доступ до послуг з догляду за дітьми 
та безпека жінок. При цьому найгірша ситуація 
спостерігається в галузі безпеки жінок: серед-
ньосвітовий показник за цією категорією ста-
новить лише 36 балів, а це означає, що жінки 
мають лише третину необхідного правового 
захисту від домашнього насильства й сексу-
альних домагань. Хоч у 150 країнах і діють 
закони, які забороняють сексуальні домагання 
на робочому місці, однак лише в 40 із них 
є закони, які забороняють сексуальні домагання 
в громадських місцях. Через це жінки часто не 
можуть користуватися громадським транспор-
том, щоб дістатися до роботи (New Data Show 
Massive, 2024). Більшість країн також отри-
мала низькі оцінки за категорією «закони про 
догляд за дітьми». Жінки витрачають у серед-
ньому на 2,4 години на день більше, ніж чоло-
віки, на неоплачувану роботу з догляду пере-
важно за дітьми. Зазвичай розширення доступу 
до послуг догляду за дітьми призводить до 
збільшення частки жінок, які працюють, при-
близно на 1 процентний пункт на початковому 
етапі, а потім протягом п’яти років цей ефект 
більш ніж подвоюється. На сьогодні лише  
78 країн – менш ніж половина – надають ту чи 
ту фінансову або податкову підтримку батькам 
із маленькими дітьми. Тільки в 62 країнах – 
менш ніж у третині – є стандарти якості послуг 

з догляду за дітьми, за відсутності яких жінкам 
зовсім непросто ухвалити рішення про те, чи 
виходити на роботу, якщо в них є діти, про яких 
потрібно піклуватися (New Data Show Massive, 
2024). Жінки стикаються із серйозними пере-
шкодами й в інших галузях. Наприклад, у сфері 
підприємництва, лише в одній із п’яти країн при 
проведенні державних закупівель обов’язково 
застосовуються критерії, що враховують ген-
дерні аспекти, а це означає, що жінки пере-
важно відрізані від економічних можливостей 
у сфері з оборотом у 10 трлн дол. США на рік. 
Щодо оплати праці, то жінки заробляють лише 
77 центів на кожен долар, виплачений чолові-
кові. Нерівність у правах помітна й у питаннях, 
пов’язаних із виходом на пенсію. У 62 країнах 
вік виходу на пенсію для чоловіків та жінок не 
однаковий. Жінки, загалом, живуть довше за 
чоловіків. Однак через нижчу заробітну плату, 
періоди догляду за дитиною і ранні виходи на 
пенсію їхні пенсії виявляються нижчими, тому 
в старості вони перебувають у більш вразли-
вому фінансовому становищі.

У статті «Missing Women and Price of Tea 
in China: Effect of Relative Female Income on 
Sex Imbalance» розглядається приклад, що 
добре ілюструє економічні основи нерівності. 
Згідно з дослідженням «Children and Gender 
Inequality: Evidence from Denmark», у розвине-
них країнах спостерігається скорочення впливу 
різних факторів, що впливають на нерівність, 
крім одного – «ефекту материнства». Наслід-
ком народження дитини стає зниження годин 
роботи в жінок навіть у перспективі, через 
10–20 років, і заробітку через зміну типу 
роботи. Так, жінки починають віддавати пере-
вагу більш вільному графіку або уникати керів-
них посад. У результаті навіть попри вплив 
технологій досягти повної рівності між жін-
ками та чоловіками в економічній сфері буде 
складно. Тому що в жінок іде багато зусиль на 
народження та виховання немовлят, і це відби-
вається на зарплаті. І зрештою, навіть у найроз-
виненіших країнах залишається ефект від наро-
дження дітей і спостерігається культурний слід, 
що впливає на гендерну нерівність (Children 
and Gender Inequality, 2019).

Глобальний індекс гендерної рівності 
щорічно оцінює поточний стан та еволюцію 
гендерного паритету за чотирма ключовими 
вимірами: економічна участь та можливості, 



242

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

освітній рівень, здоров’я та виживання, а також 
політичне розширення прав і можливостей. 
З моменту запуску у 2006 році це найтривалі-
ший індекс, який відстежує прогрес численних 
економік у зусиллях скорочення цих розривів із 
часом. Цього року 18-те видання Глобального 
індексу гендерного розриву оцінює гендерний 
паритет у 146 економіках, надаючи основу для 
аналізу змін у галузі гендерного паритету у двох 
третинах економік світу. Відсутність значних, 
широкомасштабних змін з останнього видання 
майже сповільнює темпи прогресу в досяг-
ненні паритету. Згідно з поточними даними, 
для досягнення повного паритету знадобиться 
134 роки – приблизно на п’ять поколінь більше, 
ніж до 2030 року Цілей сталого розвитку. Крім 
того, Глобальний індекс гендерного розриву 
2024 року показує, що хоч жодна країна не 
досягла повного гендерного паритету, однак  
97% економік, внесених до цього видання, 
подолали понад 60% свого розриву, як порів-
няти з 85% у 2006 році. Ісландія (93,5%) знову 
посіла 1-ше місце та лідирує в індексі вже пів-
тора десятиліття. Вона також продовжує зали-
шатися єдиною економікою, яка подолала понад 
90% свого гендерного розриву. З дев’яти еконо-
мік у першій десятці вісім подолали понад 80% 
свого розриву (табл. 1).

Європейські економіки посідають сім місць 
із першої десятки світового рейтингу. У табл. 2  
представлено більш детальну оцінку різних 
компонентів регіональних показників гендер-
ного розриву. Він дезагрегує регіональні бали 
за субіндексами відповідно до досягнутого 
рівня рівності. 

Європа лідирує в регіональному рейтингу 
гендерного розриву 2024 року, скоротивши 
75% свого розриву у 2024 році, із загаль-
ним покращенням на 6,2 процентних пунктів 
з 2006 року. П’ять провідних європейських еко-
номік – Ісландія, Фінляндія, Норвегія, Швеція 
та Німеччина – входять до глобальної десятки 
найкращих. Політичний паритет у Європі, 
що має тенденцію до зростання, поступово 
досяг найвищого показника серед усіх регіонів 
у 2024 році (36%) (Global Gender Gap Report, 
2024). 

Економічні та лідерські прогалини: стриму-
вання зростання й спотворення переходів:

−	 економічний, політичний та діловий 
контекст: поточний глобальний економічний 
та нормативний контекст формує результати 
гендерного паритету. Змішані економічні пер-
спективи дають натяки на короткостроковий 
оптимізм, тоді як прогнози довгострокових 
темпів зростання перебувають у найнижчому 
рівні протягом останніх 30 років. Економічним 
перспективам жінок і дівчат загрожують спади 
й затяжні кризи. Хоч прийняття економічної 
політики щодо просування гендерної рівності 
загалом зросло, у різних регіонах спостеріга-
ють різкі відмінності не тільки в прийнятті, 
а й у забезпеченні ресурсами та реалізації. 
Збільшення необхідних ресурсів для усунення 
розриву вимагає фундаментального мислення, 
щоб визнати гендерний паритет як двигун 
нового, високоякісного зростання. Обнадіює 
те, що політичні розробки в економіці догляду 
сигналізують про зростання визнання еконо-
мічної значущості догляду. Зусилля бізнесу 

Таблиця 1 
Рейтинг гендерної рівності (2024)

Місце в рейтингу 
(місце країни  

в попередньому році)
Країна Бали

Місце в рейтингу 
(місце країни  

в попередньому році)
Країна Бали

1(1) Ісландія 0,935 10 (18) Іспанія 0,797
2(3) Фінляндія 0,875 14 (15) Велика Британія 0,792
3(2) Норвегія 0,875 22 (40) Франція 0,781
4 (4) Нова Зеландія 0,835 43 (43) США 0,747
5(5) Швеція 0,816 74 (71) ОАЕ 0,713
6(7) Нікарагуа 0,811 94 (105) Південна Корея 0,696
7(6) Німеччина 0,810 106 (107) Китай 0,705
8(8) Намібія 0,805 129 (127) Індія 0,641
9(11) Ірландія 0,802 135 (134) Єгипет 0,629

10(18) Іспанія 0,797 146 (-) Судан 0,568
Джерело: Global Gender Gap Report 2024. 11 June 2024. URL: https://www.weforum.org/publications/global-gender-gap-

report-2024/in-full/



243

щодо покращення гендерного паритету наби-
рають обертів у Латинській Америці, на Близь-
кому Сході та в Східній Азії. Там, де зусилля 
щодо забезпечення різноманітності, рівності 
та інклюзивності (DEI) є більш тривалими, 
виникає підвищення продуктивності, адаптив-
ність до змін та сильніші результати інновацій. 
Гендерна рівність є конкурентною перевагою 
в умовах дедалі жорсткішого макроекономіч-
ного та ділового середовища;

−	 розвиток гендерних розривів на світо-
вому ринку праці: паритет участі в робочій 
силі в усьому світі продовжував покращува-
тися з моменту останнього видання, переви-
щивши рівень 2018 року, досягнувши 65,7% 
для постійної вибірки економік, що відстежу-
ються з 2006 року, і склавши сукупний бал 7% 
для тих, хто був долучений лише у 2024 році. 
Проте регіональні відмінності продовжують 
показувати, що хоч участь жінок у робочій силі 
відновлюється на глобальному рівні, паритет 
просувається з дуже різною швидкістю в різ-
них контекстах. Проте стійкість цієї тенденції 
залишається невизначеною. Очікується, що 
глобальне безробіття зростатиме в економі-
ках з низьким рівнем доходу, а розрив у робо-
чих місцях, більш широкий показник тих, хто 
шукає роботу, також містить непропорційно 
велику кількість жінок;

−	 представництво робочої сили та лідерство: 
дані LinkedIn показують, що у 2024 році представ-
ництво жінок у робочій силі залишається нижчим, 
ніж чоловіків, майже у всіх галузях та економіках, 
при цьому жінки становлять 42% від загальної 
чисельності робочої сили у світі та 31,7% керів-
ників вищої ланки. Посади вищого рівня зали-
шаються вузькодоступними для жінок, якщо 
говорити глобально, що ілюструється глобаль-
ним «падінням нагору»: у 2024 році сходження 
з початкового рівня до вищого керівництва супро-
воджується різницею у 21,5 процентних пунктів 
у представництві. Хоча жінки близькі до того, 
щоб обійняти майже половину посад початко-
вого рівня, вони не представляють лише чверть 
ролей вищого керівництва. Наймання жінок на 
керівні посади, тенденція, що віталася в мину-
лих випусках як перспективна, почала погіршу-
ватися з 37,5% до 36,9% у 2023 році й продо-
вжила падати на початку 2024 року до 36,4%, що 
нижче за рівень 2021 року (Global Gender Gap 
Report, 2024). Дослідження LinkedIn показує, що 
погіршення макроекономічних умов пов’язане зі 
скороченням наймання жінок на керівні посади. 
Проте чим вищим є представництво жінок у робо-
чій силі, тим вища стійкість до скорочень під час 
економічних спадів;

−	 представництво керівництва в уряді: 
у 2024 році найбільша чисельність населення 

Таблиця 2 
Регіональні показники гендерного розриву. Global Gender Gap. 2024

Регіони

Глобальний
індекс гендерного 

розриву /
Global Gender Gap 

Index

Субіндекси/ Subindexes
Економічна 

участь і 
можливості /  

Economic 
Participation 

and 
Opportunity

Освітній 
рівень /

Educational 
Attainment

Здоров’я та 
виживання /  
Health and 

Survival

Розширення 
політичних 

можливостей /  
Political 

Empowerment

Центральна Азія 69,1% 66,8% 98,7% 96,4% 14,6%
Східна Азія і Тихий 
океан 69,2% 71,8% 95,3% 95,0% 14,6%

Європа 75,0% 68,0% 99,5% 97,0% 35,7%
Латинська Америка і 
Карибський басейн 74,2% 65,7% 99,5% 97,6% 34,0%

Близький Схід і 
Північна Африка 61,7% 42,7% 96,8% 96,4% 10,8%

Північна Америка 74,8% 76,3% 100,0% 96,9% 26,0%
Південна Азія 63,7% 38,8% 94,5% 95,4% 26,0%
Африка на південь від 
Сахари 68,4% 67,4% 86,7% 97,2% 22,4%

Глобальне середнє 
значення 68,5% 60,5% 94,9% 96,0% 22,5%

Джерело: Global Gender Gap Report 2024. 11 June 2024. URL: https://www.weforum.org/publications/global-gender-gap-
report-2024/in-full/



244

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

світу в історії повинна буде проголосувати на 
більш ніж 60 національних виборах, зокрема 
таких великих економіках, як Бангладеш, Брази-
лія, Індія, Індонезія, Мексика, Пакистан і США. 
За останні 50 років майже половина (47,2%) 
економік, які відстежуються Глобальним індек-
сом гендерного розриву, мала принаймні одну 
жінку на керівній політичній посаді. Гендерний 
паритет у парламентському представництві 
досяг рекордного рівня 33% у 2024 році, майже 
подвоївшись з 2006 року (18,8%);

−	 роль професійних мереж: гендерної 
рівності в робочій силі можна досягти як за 
допомогою формальних заходів, таких як 
квоти та політики, так і за допомогою нефор-
мальних факторів, як-от професійні мережі. 
Дані LinkedIn показують, що гендерні роз-
риви в професійних онлайн-мережах призво-
дять до того, що в чоловіків зазвичай більші 
та сильніші мережі, ніж у жінок. Більш сильні 
мережі пов’язані з більш високою ймовірністю 
кар’єрного зростання та отримують більше 
охоплення рекрутерів. Однак один позитив-
ний момент полягає в тому, що в жінок більше 
«слабких» зв’язків, пов’язаних із кращими 
результатами кар’єри;

−	 роль рівноправних систем догляду: 
участь жінок у робочій силі щойно відновлю-
ється після нещодавнього сплеску обов’язків 
з догляду, що підкреслює нагальну необхідність 
рівноправних систем догляду. Є значні розриви 
між регіонами та всередині них з погляду фор-
мальних заходів захисту та положень про від-
пустку по догляду за дітьми, а також у сприй-
нятті участі чоловіків та жінок у рівноправному 
догляді. Однак відносини й межі догляду роз-
виваються разом із дедалі вищим попитом на 
ширші послуги з догляду. За останні 50 років 
середня кількість днів відпустки у зв’язку 
з вагітністю та пологами збільшилася з 63 до 
107, а кількість днів відпустки з догляду за 
дітьми для батьків збільшилася з менш ніж 
одного дня до дев’яти в середньому. Це важ-
ливо, оскільки дослідження Світового банку 
показали, що збільшення паритету в розподілі 
відпусток позитивно корелює за більш висо-
кою участю жінок у робочій силі. Необхідні 
подальші дії за межами догляду за дітьми, якщо 
працівники повинні отримувати підтримку як 
неформальні особи, що здійснюють догляд, та/
або як формальні працівники з догляду;

−	 гендерні відмінності спотворюють тех-
нологічний перехід: за даними LinkedIn, пред-
ставництво жінок як у науці, технологіях, 
інженерії та математиці (STEM), так і в не 
STEM-сфері збільшилося з 2016 року, проте 
жінки, як і раніше, недостатньо представ-
лені у STEM-сфері, становлячи всього 28,2% 
робочої сили STEM, як порівняти з 47,3% 
у не STEM-секторах (Global Gender Gap Report, 
2024). «Жінки становлять більше половини 
робочої сили у не STEM-сфері проти тільки 
третини в STEM. Зі свого боку, вони станов-
лять чверть керівників не STEM і тільки більш 
ніж одна десята в STEM. Це ставить жінок 
у подвійне невигідне становище щодо тех-
нологічних та кадрових переходів, оскільки 
вони продовжують обіймати низькооплачувані 
робочі місця з низьким зростанням, які, імо-
вірно, постраждають у короткостроковій пер-
спективі;

−	 гендерні відмінності в талантах у галузі 
ШІ: останні розробки найбільш перспективні, 
коли йдеться конкретно про таланти в галузі 
ШІ. Оскільки технології стають дедалі важли-
вішими для трансформації бізнесу, нові дані 
LinkedIn показують, що концентрація талан-
тів серед жінок у галузі інженерної іннова-
ції зросла більш ніж удвічі з 2016 року. Хоча 
жінки, як і раніше, представлені в галузі менше, 
ніж чоловіки, у таких секторах, як технології, 
інформація та медіа, спостерігається значне 
зростання талантів серед жінок у галузі ШІ. На 
рівні галузі гендерний паритет у представни-
цтві галузі ШІ поступово збільшується в освіті, 
професійних послугах, виробництві й техноло-
гіях, інформації та медіа;

−	 гендерні відмінності в навичках майбут-
нього: гендерні відмінності в профілях нави-
чок зберігаються, спотворюючи те, як чоловіки 
та жінки беруть участь у технологічному пере-
ході та які можливості в них є в майбутньому. 
З погляду онлайн-навчання дані Coursera пока-
зують, що гендерний паритет найвищий при 
зарахуванні на розвиток навичок співпраці 
та лідерства, викладання й наставництва, емпа-
тії та активного слухання, а також лідерства 
й соціального впливу;

−	 гендерні відмінності в сприйнятті попиту 
на навички та можливостей для підвищення 
кваліфікації: дані опитування PwC показу-
ють, що більшість співробітників чоловічої 



245

та жіночої статі активно шукає можливості для 
розширення набору навичок, при цьому біль-
шість із них добре розуміє, як зміняться вимоги 
до їхньої роботи протягом наступних п’яти 
років. Однак гендерні відмінності очевидні 
в сприйнятті попиту, враховуючи поточні ролі, 
при цьому жінки оцінюють цифрові, аналітичні 
та зелені навички як менш важливі для поточ-
них кар’єрних траєкторій протягом наступних 
п’яти років. Є також гендерний розрив у сприй-
нятті можливостей розвитку навичок майбут-
нього. Оскільки чоловіки та жінки переходять 
від навчання до роботи, їхні набори нави-
чок продовжують формуватися та цінуватися 
по-різному. Саме в цій галузі перекваліфіка-
ція може відіграти ключову роль у підвищенні 
цінності всіх навичок, необхідних у майбут-
ній роботі, а отже, у стимулюванні чоловіків 
та жінок до участі без гендерної упередженості 
у всіх типах роботи.

Висновки. Як показали результати цьогоріч-
ного індексу, масштаб і швидкість прогресу абсо-
лютно недостатні для досягнення гендерної рів-
ності до 2030 року. Ресурсне забезпечення зусиль 
для досягнення гендерної рівності має вирі-
шальне значення для запобігання відкату насилу 

досягнутого прогресу та для забезпечення того, 
щоб шляхи до зростання, процвітання, інновацій 
та стійкості вирівнювали фундаментальну базу 
для всіх людей. Для досягнення гендерної рівно-
сті необхідні такі кроки в цьому напрямі: ліквіда-
ція всіх форм дискримінації щодо жінок та дівчат 
у всьому світі; усіх форм насильства щодо жінок 
і дівчат як у державній, так і приватній сферах 
(мають на увазі торгівлю людьми, сексуальну 
та інші види експлуатації); зміна ставлення до 
неоплачуваного догляду та домашньої роботи; 
надання різноманітних державних послуг, інф-
раструктура й розвиток політики соціального 
захисту жінок; забезпечення доступу до послуг 
у сфері репродуктивної охорони здоров’я; надання 
жінкам рівних прав на економічні ресурси; забез-
печення рівної участі жінок в управлінні на всіх 
рівнях ухвалення рішень у політичному, еконо-
мічному й суспільному житті. Досягнення ген-
дерної рівності вимагає від уряду та бізнесу пере-
орієнтації як ресурсів, так і мислення на нову 
парадигму економічного мислення, де гендерний 
паритет сприймають як умову справедливого 
та сталого зростання. Завдяки спільним зусиллям 
і цілеспрямованим втручанням між урядами й біз-
несом є можливість зробити 50/50 реальністю.

Список використаних джерел:
Annual Parliamentary Hearing at the United Nations. (2022). IPU. URL: https://www.ipu.org/event/2022– annual-

parliamentary-hearing-united-nations
Children and Gender Inequality: Evidence from Denmark. URL: https://www.nber.org/papers/w24219
Global Gender Gap. Report (2024). 11 June 2024. URL: https://www.weforum.org/publications/global-gender-gap-

report-2024/in-full/
Missing Women and Price of Tea in China: Effect of Relative Female Income on Sex Imbalance. URL:  

https://www.semanticscholar.org/paper/Missing-Women-and-the-Price-of-Tea-in-China%3A-The-of-Qian/43f8ea4996f6
fd53fb645918a00b9b7cbdcb64f7

New Data Show Massive, Wider-than-Expected Global Gender Gap. MARCH 4, (2024). URL: https://www.worldbank.org/ 
en/news/press-release/2024/03/04/new-data-show-massive-wider-than-expected-global-gender-gap

Take Action for the Sustainable Development Goals // UN. URL: https://www.un.org/sustainabledevelopment/
sustainable-development-goals/

Women, Business and the Law. URL: https://wbl.worldbank.org/en/wbl

References:
Annual Parliamentary Hearing at the United Nations. (2022). IPU. Retrieved from: https://www.ipu.org/event/2022– 

annual-parliamentary-hearing-united-nations [in English].
Children and Gender Inequality: Evidence from Denmark. Retrieved from: https://www.nber.org/papers/w24219 [in English].
Global Gender Gap. Report (2024). 11 June 2024. Retrieved from: https://www.weforum.org/publications/global-

gender-gap-report-2024/in-full/ [in English].
Missing Women and Price of Tea in China: Effect of Relative Female Income on Sex Imbalance. Retrieved from: 

https://www.semanticscholar.org/paper/Missing-Women-and-the-Price-of-Tea-in-China%3A-The-of-Qian/43f8ea4996f6
fd53fb645918a00b9b7cbdcb64f7 [in English].

New Data Show Massive, Wider-than-Expected Global Gender Gap. MARCH 4, (2024). Retrieved from: https://www.
worldbank.org/en/news/press-release/2024/03/04/new-data-show-massive-wider-than-expected-global-gender-gap [in English].

Take Action for the Sustainable Development Goals // UN. Retrieved from: https://www.un.org/sustainabledevelopment/
sustainable-development-goals/ [in English].

Women, Business and the Law. Retrieved from: https://wbl.worldbank.org/en/wbl [in English].



246

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

УДК 316.3:316.744]:001.102
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.28

Петренко Володимир Костянтинович,
аспірант

Українського державного університету імені Михайла Драгоманова 
orcid.org/0009-0008-6013-9748

ІНФОРМАЦІЙНО-КОМУНІКАТИВНІ ТЕНДЕНЦІЇ СУЧАСНОСТІ  
ЯК ФАКТОР ЖИТТЄДІЯЛЬНОСТІ СУСПІЛЬСТВА 

Сучасність є середовищем різноманітних інформаційних впливів і комунікативних взаємодій. Абсолютна 
більшість дослідників визнає її характерною ознакою таку тенденцію, як розширення й диверсифікація діапа-
зону засобів інформаційно-комунікативного впливу. Зазначена особливість – закономірний наслідок інструмен-
тального розмаїття епохи інформаційного суспільства. Таке розгалуження й посилення інформаційних кана-
лів впливу на індивідуальну й суспільну свідомість утворюють одну з ключових детермінант, які визначають 
життєдіяльність суспільства в найрізноманітніших аспектах, зокрема, у сенсі міри адекватності інформаційної 
картини світу, коректності смислових і значеннєвих ієрархій, аксіологічних пріоритетів та етичних преферен-
цій. Якщо ці аспекти звести до спільного знаменника, то можна стверджувати, що інформаційно-комунікативні 
впливи є тим комплексним чинником, який істотно визначає ефективність життєдіяльності суспільства на рівні 
як фактичного статус-кво, так і в розумінні вірогідних перспектив і можливих напрямів еволюціонування. 

Важлива специфічна ознака інформаційно-комунікативної сфери сучасності пов’язана зі складним симбі-
отичним поєднанням класичних опцій (на кшталт типології ефективності мовних засобів, специфіки відтво-
рення думкою мови й соціокультурної специфіки розуміння) та дедалі більш посилюваних новітніх тенденцій 
(примітивізації масової культури, факторів кліпового мислення, мозаїчності картини світу тощо). Сукупність 
наведених інформаційно-комунікативних тенденцій спонукає до приділення першочергової теоретико-кон-
цептуальної уваги факторам комунікативної ефективності культури розуміння та медійної компетентності. 

Ключові слова: інформаційно-комунікативні тенденції, диверсифікація комунікативного впливу, соціокультурна 
зумовленість, ефективність життєдіяльності суспільства, фрейм, пропаганда, постправда, комунікативна культура. 

Petrenko Volodymyr,
Postgraduate Student

Ukrainian State University named after Mykhailo Drahomanov
orcid.org/0009-0008-6013-9748

CURRENT INFORMATION AND COMMUNICATION TRENDS  
AS A FACTOR OF LIFE ACTIVITY OF SOCIETY

Modernity is an environment of various information influences and communicative interactions. The 
absolute majority of researchers recognize such a trend as the expansion and diversification of the range of means 
of informational and communicative influence as its characteristic feature. The specified feature is a natural consequence 
of the instrumental diversity of the era of the information society. Such branching and strengthening of informational 
channels of influence on individual and social consciousness form one of the key determinants that determine the vital 
activity of society in the most diverse aspects – in particular, in the sense of the adequacy of the information picture 
of the world, the correctness of semantic and meaning hierarchies, axiological priorities and ethical preferences. If these 
aspects are reduced to a common denominator, then it can be argued that informational and communicative influences 
are the complex factor that significantly determines the effectiveness of society’s vital activities at the level of both 
the actual status quo and the understanding of probable prospects and possible directions of evolution. 

An important specific feature of the information and communication sphere of modernity is connected with 
a complex symbiotic combination of classical options (such as the typology of the effectiveness of language means, 
the specifics of thought reproduction of language and the socio-cultural specifics of understanding) and the increasingly 
strengthened recent trends (primitization of mass culture, factors of clip thinking, mosaicism pictures of the world, etc.). 
The totality of the given informational and communicative trends prompts to pay primary theoretical and conceptual 
attention to the factors of communicative effectiveness of the culture of understanding and media competence.

Key words: informational and communicative trends, diversification of communicative influence, socio-cultural 
conditioning, effectiveness of society’s vital activities, frame, propaganda, post-truth, communicative culture.



247

Вступ. Актуальність виконаного дослі-
дження. Осмислення особливостей і законо-
мірностей інформаційних каналів впливу на 
індивідуальну та суспільну свідомість сучас-
ності має ключове, а в багатьох випадках і вирі-
шальне значення для таких опцій ефективної 
життєдіяльності суспільства, як адекватність 
інформаційної картини світу, коректність смис-
лових і значеннєвих ієрархій, аксіологічних 
пріоритетів та етичних преференцій. 

Виклад основного матеріалу. Як аргу-
ментовано стверджував Макс Шелер, реаль-
ність суспільства постає тією очевидністю, яка 
в епоху великих сумнівів підлягає сумніву най-
менше: ми можемо сумніватися в реальності 
чого завгодно, навіть власних думок, оскільки 
вони можуть бути значною мірою зумовленими 
інформаційним порядком денним і навіяними 
ним ієрархіями світоглядних пріоритетів, але 
реальність суспільства не підлягає сумніву – це 
той фактор, який якщо і втратить ознаки реаль-
ності, то зробить це в останню чергу, після того 
як решта аспектів, атрибутів і чинників реаль-
ності вже перетворяться на предметні абстрак-
ції та змістовні химери. 

Оґюст Конт узагалі наполягав на доцільності 
домінування суспільства Найвищою Істотою. 
Обидва слова цього словосполучення мають 
однаково істотне смислове навантаження: фак-
тор Істоти привертає увагу до надіндивіду-
ального особистісного рівня цієї реальності, 
а позиціонування її як Найвищої віддзеркалює її 
фактичний статус, її безальтернативну першість 
з-поміж інших індивідуальних та надіндивіду-
альних особистісних форматів. У такій системі 
смислових координат індивідуальність постає 
відображенням внутрішнього світу людини, 
а суспільство є втіленням зовнішньої індиві-
дуальності людини, тобто результувального 
ефекту зовнішніх впливів на індивідуальність. 
Власне, цей привілейований онтологічний ста-
тус суспільства значною мірою пояснює істот-
ність епістемологічного впливу, здійснюваного 
ним на решту індивідуальних та надіндивіду-
альних особистісних форматів, які є спожива-
чами інформаційно-комунікативних впливів 
суспільства. 

Однак, будучи онтологічно інваріантним, 
фактичний статус суспільства у світоглядному, 
стереотипному, критеріально-нормативному 
та аксіологічному сенсі зазнає перманентних 

змін, тобто суспільство завжди конкретно-істо-
ричне та соціокультурно навантажене (у тому 
розумінні, що автоматизми світосприйняття 
й смислотворення різних соціумів не лише 
можуть істотно відрізнятися, а й здебільшого 
відрізняються, інколи аж до антагоністичної 
несумісності). 

Як влучно зауважила В. Козлова, «одні й ті 
самі аргументи, риторичні прийоми, засоби під-
силення тексту мають різну силу в різних куль-
турах, і відповідно – різну ефективність. Так, 
у китайській аудиторії ефективні афоризми 
та байки. Для англійців велике значення має 
подання тієї чи тієї ідеї як старої, уже переві-
реної досвідом. На американця сильний вплив 
чинить аргумент, побудований на демонстрації 
особистої користі. А німцю слід показати еко-
номію, зиск від реалізації тієї ідеї, що пропагу-
ється» (Козлова, 2016, с. 204). 

Також не підлягає сумніву, що «кожна епоха 
володіє власним комунікативним горизон-
том, артикулює буття інструментарієм власної 
мови, вдається до послуг оригінальних мов-
них засобів, які частково притаманні лише їй, 
лише цьому конкретно-історичному відтинку. 
В абсолютній більшості випадків публічної 
комунікації сучасного суспільства атрибутив-
ного й навіть імперативного статусу посту-
пально набувають театральні ефекти, явища 
карнавалізації і перфомансу» (Кузьоменська, 
2019, с. 109). 

Змістовна квінтесенція взаємовпливу й вза-
ємозумовленості мови та суспільства полягає 
в тому, що мова та суспільство перебувають 
у стані тісної корелятивної взаємозумовле-
ності: з одного боку, кожна мова істотною 
мірою соціокультурно навантажена – тобто 
соціум визначає як світоглядні й критеріальні 
горизонти мови, так і її стилістику, проблемно-
аксіологічну акцентованість; з іншого боку, 
мова чинить зворотний вплив на суспільство – 
зокрема, його інструментарій визначає ресурсні 
можливості суспільної комунікації. 

Між мовною та соціальною (світоглядною, 
аксіологічною, телеологічною, політичною, 
господарсько-економічною і т.  ін.) дійсністю 
є чіткий корелятивний взаємовплив. Зокрема, 
мова є достеменно соціокультурним феноме-
ном, її взаємозв’язок із соціальним пізнан-
ням і соціальними практиками є безперечним 
і визначальним як для мови, так і для соціуму. 



248

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Натомість соціум когнітивно розробляє інстру-
ментально-функціональний зміст мови в істо-
ричних (вертикальних) та соціокультурних 
(горизонтальних) умовах і способах життєді-
яльності. 

Як наголошує В. Сухенко, «соціальну зумов-
леність розвитку мови не слід розуміти як пряме 
відображення в мові всіх суспільних подій або 
як наявність соціальних причин у кожного 
факту зміни мови. Соціальні фактори впли-
вають на мову не прямолінійно: вони можуть 
прискорювати або сповільнювати темп мовної 
еволюції, сприяти перебудові окремих ділянок 
мовної системи. Соціальні компоненти в струк-
турі мовних одиниць наявні тому, що мова слу-
гує засобом опису й самого суспільства. Так, 
слова, що позначають суспільні явища, містять 
у собі соціальний компонент. Крім не залежного 
від волі окремих людей впливу суспільства на 
мову, можливий і свідомий, цілеспрямований 
вплив держави (і суспільства загалом) на роз-
виток і функціонування мови – мовна політика. 
До неї належить створення лінгвістами нор-
мативних словників та довідників, пропаганда 
мовних знань і культури мовлення в засобах 
масової інформації» (Сухенко, 2020, с. 2). 

У фундаментальній праці «Релігії люд-
ства» Мішель Малерб переконливо доводив, 
що кожен витлумачує символи відповідно до 
власного досвіду та контексту. Обмежених 
індивідів обурюють тлумачення, які, на їхню 
думку, далекі від тексту; натомість інтелек-
туали схильні до висновків, які спотворюють 
смисл слів. Жодній релігії та інтерпретаторам 
сакральних текстів не вдається уникнути цієї 
проблеми, яка призводить до суперечок і кон-
фліктів. Тут закономірно напрошуються анало-
гії з концептуалістикою світ-систем Іммануїла 
Валлерстайна як утілення соціокультурної вза-
ємодії людства й однієї з найбільш виразних 
моделей такої взаємодії. 

Річ у тім, що кожен соціум (суспільна свідо-
мість) керується насамперед і головним чином 
присвоєним значенням (вторинним смислом) 
соціальної феноменології, а не її автентич-
ною фактичністю (первинним смислом). «У 
цьому, – як зазначав Ернст Кассірер у трило-
гії «Філософія символічних форм», – полягає 
неминуча доля культури, а саме: усе, що вона 
створює в безперервно прогресувальному про-
цесі оформлення та “конструювання”, віддаляє 

нас у тій же прогресії від першоджерела буття. 
Людина виявляється дедалі більш обтяженою 
своїми ж власними творіннями – словами мови, 
образами міфів або мистецтва, інтелектуаль-
ними символами пізнання, – які лягають на неї 
ледь помітною вуаллю, яка, проте, є надзви-
чайно міцною. Тому фундаментальне завдання 
філософії культури, себто філософії мови, піз-
нання, міфології і т.  д., полягає в тому, щоб 
зірвати цю вуаль: із опосередкованої сфери 
значень та позначень повернутися назад  – 
у первісну сферу інтуїтивного споглядання» 
(Cassirer, 2020 р. 318). 

На жаль, у наш час масштаб зазіхань того 
епістемологічного й гносеологічного блоку, 
який Кассірер відрекомендував філософією 
культури, з різних причин є значно менш амбіт-
ним і претензійним: він полягає в досягненні 
когерентності, у забезпеченні коректної симе-
трії між об’єктивною дійсністю та адекватним 
її віддзеркаленням на рівні як інформаційно-
комунікативних засобів, так і людської думки, 
мислення, свідомості та способів формалізації. 

У кожнім разі не підлягає сумніву, що «ефек-
тивність функціонування суспільства сучас-
ного формату перебуває в безпосередній залеж-
ності від специфіки комунікативної сфери. 
За цих обставин актуалізується фактор якості 
комунікативних обмінів. Жак Лакан стверджу-
вав, що смислові й аксіологічні наголоси вко-
рінені в «соціальному безсвідомому», у його 
історичній і соціокультурній специфіці. Інакше 
кажучи, кожен конкретно-історичний і соціо-
культурний досвід генерує особливу й навіть 
унікальну «смислову топографію», яка істотно 
відрізняється від інших «смислових картин 
світу». З огляду на зазначену особливість на 
смислову багатоманітність неможливо наки-
нути універсальну критеріальну сітку. Нато-
мість можна хіба що вийти на рівень корек-
тного розуміння смислових пріоритетів чужого 
історичного й соціокультурного досвіду – і не 
більше» (Кузьоменська, 2022, с. 84). 

Власне, «соціальною є не тільки мова як 
система взаємопов’язаних і взаємозумовлених 
одиниць, що має чітку ієрархічну структуру, 
соціальним є й мовлення. Мовлення – це насам-
перед акт спілкування людей, тобто комуніка-
тивний акт, соціальний за своєю суттю. Люди 
говорять не для того, щоб відтворювати мову 
й демонструвати свої мовленнєві здібності, а для 



249

того, щоб передати позамовну інформацію чи 
вплинути на інших учасників комунікативного 
акту. Соціальна природа мовлення виявляється 
і в тому, що мовці намагаються дотримуватися 
наявних у суспільстві вимог щодо вимови, сло-
вовживання тощо» (Кочерган, 2006, с. 301). 

А оскільки ієрархію факторів, які визна-
чають комунікативну ефективність мови, очо-
люють соціокультурні, ментальні, стереотипні 
та аксіологічні чинники, які належать до пред-
метної сфери повноважень соціальної філософії 
та філософії історії, то їхній предметний роз-
гляд саме цим субдисциплінарним відгалужен-
ням філософії є не лише цілком закономірним, 
а й набуває першочергового значення з огляду 
на інструментальну когерентність соціальної 
філософії та філософії історії з предметним 
полем, яке детермінує комунікативну ефектив-
ність мови. 

Як зазначав у «Філософських досліджен-
нях» Людвіг Вітгенштейн, кожне слово має 
певне значення, яке не лише істотно співвідне-
сене зі словом, а і є його об’єктом. Чимало зміс-
товних, інтенційно мотивованих і телеологіч-
них проблем пов’язані саме з тією обставиною, 
що за наявності спільного предмета дискурсу 
різні суспільні практики передбачають різні 
значення, а тому – різні об’єкти дискурсу. Це 
пояснює наявність численних смислових різно-
тлумачень, непорозумінь і псевдопроблем, які 
часто справляють прикре враження розмови 
глухих з німими. 

Саме «завдяки мові розумова змістовність 
набуває формалізованої рельєфності. Таку 
формалізаційну діяльність не слід недооціню-
вати, адже саме завдяки їй розумовий потен-
ціал актуалізується, «опредмечується», стає 
об’єктом удосконалення засобами інтерактив-
ної рефлексії. Усе це  – завдяки перевтіленню, 
трансформації думки в слово, унаслідок чого 
структурується субстрат мови, який можна чут-
тєво сприйняти; на письмі ж він набуває взагалі 
очевидної тілесності» (Шніцер, 2018, с. 54). 

Будь-яка спільнота є комунікативною: 
«Комунікація постає інструментом інформа-
ційного зв’язку, за відсутності якого ефективне 
функціонування суспільства є не лише сум-
нівним, а й неможливим: ефективність люд-
ського суспільства значною мірою зумовлена 
ефективністю комунікативних зв’язків і вза-
ємодій. Комунікація  – ключова детермінанта 

життєдіяльності сучасного людства, а сутнісні 
ознаки людини сучасного гатунку значною 
мірою визначаються комунікативними проце-
сами та віддзеркалюється на рівні комунікації» 
(Сливінський, 2024, с. 20). 

Повноцінна життєдіяльність людських 
спільнот неможлива за відсутності ефектив-
ного обміну інформацією (думками, почут-
тями, волевиявленнями) між її членами, тобто 
без спілкування, яке, своєю чергою, потребує 
певної системи знаків, насамперед найбільш 
універсальної з-поміж них – мови. Водночас 
мова є основною прикметою, а тому й засобом 
(само)ідентифікації членів спільноти – ототож-
нення зі Своїми та розмежування з Несвоїми. 
Тому мова – атрибут будь-якої спільноти. 

Згідно з переконливою аргументацією 
Л.  Кузьоменської, «мова є імперативом 
комунікативної діяльності, комунікації par 
excellence. Мову можна відрекомендувати 
абсолютно необхідною комунікативною потре-
бою та інструментом номінування реальності. 
Мова – ключовий засіб реалізації комунікатив-
ного потенціалу, а саме: лише на рівні мови post 
factum та a posteriori комунікативний потенціал, 
по-перше, набуває виразних змістовно-функ-
ціональних ознак, по-друге, реалізує себе на 
практиці» (Кузьоменська, 2019, с.  63). Якщо 
комунікація означає пов’язування воєдино, 
надання структурної і гомогенної цілісності, 
то мова – це комунікативний посередник між 
індивідом та дійсністю: сприйняття й артикуля-
ція дійсності опосередковані мовою, її інстру-
ментальними можливостями. В основі всіх 
комунікативних процесів лежить мова: саме 
вона забезпечує процес комунікації, є імпера-
тивом комунікативної діяльності, комунікації 
par excellence. 

Мова – ключовий засіб реалізації комуні-
кативного потенціалу, а саме: лише на рівні 
мови post factum та a posteriori комунікатив-
ний потенціал, по-перше, набуває виразних 
змістовно-функціональних ознак, по-друге, 
реалізує себе на практиці. Здебільшого мова 
є засобом комунікації, проте вона може бути 
й метою – зокрема, в межах однобічної (одно-
канальної) комунікації на кшталт монологів, 
наративів та у форматі саморепрезентації на 
платформах тих соціальних мереж, що спеціа-
лізуються на оприлюдненні авторської позиції 
щодо знакових подій і аспектів. 



250

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Зацікавленість філософії проблематикою 
розуміння пов’язана, зокрема, з тим, що дослі-
дження природи й функціонального покли-
кання мови набуває дедалі виразнішого філо-
софського значення. Р.  Сеник привертає увагу 
до того, що «розуміння  – гносеологічний 
інструмент людини. Розуміння, яке інтерпре-
тується як осягнення смислу, становить основу 
й субстанційну специфіку гуманітарного піз-
нання. Онтологічно-гносеологічна сутність 
розуміння залежить від адекватності взаємодії 
з природною та культурною дійсністю. Вона 
полягає в інструментальному значенні для осо-
бистісного буття суб’єкта пізнання в процесі 
смислотворчості» (Сеник, 2014, с. 55). 

Розмитість семантичних аспектів самого 
поняття «розуміння» спонукає до нових дослі-
джень у цій сфері. Попри наявність значної 
кількості досліджень, присвячених цій темі, 
є підстави стверджувати про недостатній 
рівень розробки проблеми розуміння. Зокрема, 
особливу увагу варто приділити розгляду розу-
міння як гносеологічної та онтологічної кате-
горії, виявленню її розуміння, місця й ролі 
в науковому пізнанні, а також знаходженню 
та концептуалізації основних особливостей 
розуміння в контексті мови, тексту й процесу 
інтерпретації. 

Згідно з аргументацією З.  Самчука, «полі-
тика як сукупність практик і дискурсів щодо 
оптимального впорядкування суспільної 
життєдіяльності набуває ознак певного тек-
сту – з усіма його особливостями й закономір-
ностями: з авторсько суб’єктною стилістикою, 
з поєднанням як конвенційно прийнятних, так 
і неоднозначних акцентів, висновків і пропо-
зицій. Однак сьогодні доводиться констату-
вати прикру даність: в освітній сфері загалом, 
а у вітчизняній освіті зокрема аспект цивіліза-
ційних контекстів і підтекстів політики якщо 
й подається, то лише констатаційно й посту-
лативно, хоча насправді він потребує розлогих 
дискурсивних альтернатив і висвітлення істотно 
різних концептуальних підходів, адже лише 
в такий спосіб можна сподіватися на аргумен-
таційне увиразнення істотних парадигмальних 
відмінностей і їх закріплення засобами освіти 
на рівні свідомості й дискурсивних навичок» 
(Самчук, 2020, с.  7). Хоча в автора йшлося 
про аспект цивілізаційних контекстів і підтек-
стів політики, насправді висвітлена внутрішня 

логіка й причинно-наслідкові зв’язки є універ-
сальними та загальнометодологічними, тому 
в принципі підлягають поширенню на будь-яку 
сферу соціогуманітарного знання. 

Важливою сутнісною ознакою практично 
кожного тексту є його культурно-цивілізаційна 
контекстуальність і підтекстуальність: якщо 
контекст здебільшого є прямим і наочним, то 
підтекст – латентним, апріорним і часто непо-
мітним, а проте, так само впливовим і визначаль-
ним. Цей аспект перекидає асоціативний місток 
до тематики й проблематики фреймів  – власне 
кажучи, фрейм (від англ. frame – концептуальна 
рамка, призма, каркас) і є змістовно-функці-
ональним позначенням контексту в сучасній 
теорії та практиці інформаційно-комунікатив-
них впливів. Це не означає, що такого явища, як 
фрейм, фреймування тощо не існувало раніше – 
просто концептуалізація цього аспекту як важ-
ливого інструмента інформаційно-комунікатив-
них обмінів набула безпрецедентної динаміки 
впродовж попередньої чверті століття (Cienki, 
2007; Jensen, 1986; Scheufele, 1999; Taylor & 
Perry, 2005; Westby, 2005). 

Часто можна натрапити на твердження, що 
фрейми  – це схеми інформації, які на основі 
віддзеркалення в мозку людини об’єктів навко-
лишнього світу сприяють адекватній когні-
тивній обробці даних щодо типових ситуацій. 
Загалом така теза відповідає дійсності, однак 
вона потребує істотного уточнення: по-перше, 
це цілеспрямований вибір не всієї реальності, 
а її окремих аспектів; по-друге, це тенденційне 
«підсвічування» саме цих аспектів через замов-
чування чи інформаційної маргіналізації інших 
аспектів; по-третє, це популяризація певної 
ієрархії значущості, щодо якої відсутні пропо-
зиції дискурсивного обміну думками, а нато-
мість нав’язується готовий трафарет. 

За потреби наведений перелік можна 
істотно розширити, проте навіть він дає 
змогу збагнути інструментальну амбівалент-
ність і функціональну неоднозначність фрей-
мів та фреймування. Ідеться про те, що вся 
сукупність опцій фреймування може йти як 
на користь адекватності сприйняття дійсності 
й ефективності інформаційно-комунікатив-
них обмінів, так і на шкоду цим потребам, 
оскільки специфіку інструментального засто-
сування фреймів у кожному конкретному 
випадку визначає не сам фрейм, який завжди 



251

є об’єктом, а суб’єкти інформаційних обмінів 
і комунікативних взаємодій. 

І це стосується буквально всього спектра 
праксеологічно застосування фреймів – як ког-
нітивної основи й своєрідного шаблону іденти-
фікації і розуміння ситуації за рахунок її стерео-
типного спрощення; як механізму акцентування 
смислів і концентрації значень; як латентної 
(soft power) нормативістики, яка визначає спо-
сіб взаємодії індивіда зі світом, а також істотно 
детермінує думки та дії. 

Рефлексійний горизонт з нагоди функціо-
нування мовно-комунікативної сфери з необ-
хідністю охоплює аспект репрезентації мовою 
реальності – точніше, адекватності, глибини 
та ефективності такої репрезентації (фактично 
йдеться про принцип a realibus ad realiora, який 
означає рух процесів інтерпретації і пізнання 
від реалій простих до реалій складних, від реа-
лій нижчого рівня до реалій вищого рівня). 

Чи не найбільшою проблемою постмо-
дерну є зміщення світоглядних і комуніка-
тивних пріоритетів із реальності на фор-
мування уявлень про реальність, унаслідок 
чого відбувається посилення релятивізму, кри-
теріальна невиразність, а також розсіювання, 
дисперсія смислу. Реальність дедалі частіше 
заміщують симулякри – імітаційні замінники, 
які можуть не мати до об’єктивної дійсності 
жодного стосунку. Суспільна свідомість посту-
пово, проте невпинно перетворюється на поле 
битви за той чи той формат і критеріальні 
лекала реальності. 

Іманентна проблема демократичного сус-
пільства пов’язана з тим, що інформаційні 
потоки, як правило, неоднорідні: вони містять 
безліч суперечливих, а інколи й взаємовиключ-
них повідомлень. Фактор численних інфор-
маційних джерел сприяє підтримці в інфор-
маційному полі плюралізму репрезентацій 
реальності, наявності різних репрезентацій 
одного й того ж фрагмента реальності» (Лав-
рук, 2013, с.  391). Такий стан речей має як 
переваги, так і недоліки: з одного боку, дивер-
сифікація репрезентаційного спектра сприяє 
комплексному й системному сприйняттю дій-
сності; з іншого – часто доводиться мати справу 
з інформаційним спамом, який стає неперебор-
ною перешкодою на шляху до адекватного сві-
тосприйняття, а також призводить до смислової 
та критеріальної релятивізації. 

Як слушно наголошує Н. Бондаренко, «зрос-
тання в епоху інформаційного суспільства 
інформаційних обсягів у геометричній про-
гресії і навіть за експонентою призводить до 
фізичної неможливості його відстежити спожи-
вачами інформації в повному обсязі та в онлайн-
режимі, а це, зі свого боку, створює спокуси 
інкорпорування в інформаційне поле інформа-
ційних сегментів, які не мають нічого спільного 
ні з відображенням істини, ні з потребами спо-
живача освітніх послуг зокрема, а натомість 
скеровані виключно на забезпечення потреб 
та інтересів власника інформаційного про-
дукту» (Бондаренко, 2024, c. 63). 

Окреслена тенденція призводить до далеко-
сяжних проблемних наслідків, пов’язаних зі зне-
цінення правди, одним з очевидних наслідків якої 
є явище постправди як закономірний наслідок 
епохи постмодерну і так званого постсоціального 
світу, виразно змальованого такими дослідни-
ками, як Б. Латур, Дж. Ло, К. Кнорр-Цетіна. Про-
міжною ланкою між постмодерном та постправ-
дою варто визнати епоху постфактичності, яка 
з різних причин майже звела нанівець боротьбу 
одних фактів з іншими (з контрфактами) за крите-
рієм значущості для адекватного світосприйняття 
й переконливості для сприйняття індивідуаль-
ною і масовою свідомістю, а натомість перенесла 
вістря боротьби за світогляд споживача інформа-
ційних послуг у сферу «суспільно-політичного 
серця» – психосоматики, симпатій та антипатій, 
приємного й неприємного, комфортного та дис-
комфортного. 

Постправда – це, висловлюючись терміно-
логією політичних технологій, спосіб продати 
уявлення про майбутнє як про сучасне, а коли 
майбутнє набуває сучасного статус-кво, але 
не збігається з оприлюдненими уявленнями 
про нього, то настає час для продажу наступ-
них уявлень про майбутнє як про сучасне. І так 
постійно, без будь-яких змін та експромтів. 

А.  Гурківська аргументовано доводить, що 
«істотною атрибутивною ознакою постправди 
є ігнорування значущих фактів і альтернативних 
версій. В епоху постмодерну постправда пере-
творилася на ефективний інструмент здобуття 
й утримання (відтворення) влади в спосіб навію-
вання таких уявлень про дійсність, які насправді 
істотно відрізняються як від загальної картини 
дійсності загалом, так і від її профільних еле-
ментів зокрема» (Гурківська, 2022, с. 65). 



252

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Як слушно зауважують С.  Шуріпа 
та І.  Будрайтскіс, постправда  – це істина, яка 
підлаштована під потреби й запити певного 
споживача. В епоху дедалі вищого масиву пер-
сональних даних державна та корпоративна 
машина може позиціонувати картину світу так, 
щоб та забезпечувала задоволення й комфорт 
конкретних категорій населення. Постправда – 
це новини, які приносять насолоду: «усе-таки 
світ такий, який я хочу». Це не є класичною 
брехнею  – це новий режим істини, притаман-
ний XXI століттю режим функціонування 
смислів і значень. 

Ще одна властивість постправди полягає 
в тому, що вона виготовляється партиципаторно. 
Якщо брехня здебільшого індивідуальна, то 
постправда завжди надіндивідуальна – групова, 
корпоративна. Водночас вона не претендує на 
безроздільне домінування й тотальне підпоряд-
кування собі всього масиву суспільної і масової 
свідомості, їй достатньо володіти статусом «пер-
шої серед рівних». Це інформація, у яку спожи-
вач хоче вірити. Постправда – плоть від плоті 
глобальних комунікаційних мереж з їх ринками 
думок і луна-камерами, які дозволяють групам 
однодумців жити у власних світах, не надто 
переймаючись відповідями на запитання щодо 
відповідності цих світів об’єктивній дійсності. 

Де править бал постправда, там відсутня 
ґрунтовна аналітична компаративістика позицій, 
пріоритетів й аргументів: вона безальтернативно 
витісняється ерзацами знань, клішованістю 
вердиктів і зручністю стереотипів, а той факт, 
що такі знання, вердикти й стереотипи мають 
дуже мало спільного з об’єктивною дійсністю, 
в межах функціонально-інструментальної пара-
дигми постправди не має жодного значення  – 
точніше, ця парадигма докладає максимальних 
зусиль для латентного переконання всіх у неіс-
тотності й нерентабельній обтяжливості дотри-
мання вимог когерентності інформаційно-кому-
нікативних актів об’єктивній дійсності. 

Парадигма постправди досягає такої мети 
в різний спосіб, зокрема, намагаючись нав’язати 
переконання, відповідно до якого об’єктивна 
дійсність є надто динамічною, мінливою у сво-
єму змістовному рельєфі сферою, тому акцен-
тованість на її конкретно-історичному статус-
кво недоречна: натомість варто приділяти увагу 
проєктивному складнику об’єктивної дій-
сності – цілком у стилі гротескної російської 

формули «как вы лодку назовёте, так она 
и поплывёт». 

Безперечно, значення проєктивності в епоху 
динамічного соціокультурного сьогодення не 
варто заперечувати, однак і переоцінювати 
її також не слід, адже кожна трансформація, 
модернізація і вдосконалення має відштовху-
ватися від чинного статус-кво: саме ці реалії 
треба брати за змістовну точку відліку, визнача-
ючись із пріоритетами оптимізації. Якщо ж такі 
реалії ігнорувати, беручи за орієнтир довільні 
уявлення про дійсність та можливість її ціле-
спрямованого перетворення, то з високою віро-
гідністю можна припустити, що результуваль-
ний ефект перетворень матиме багато спільного 
з фіаско. 

Утім, треба визнати, що історії відомі чимало 
курйозних прикладів подібного «постмодер-
ного волюнтаризму» у сфері навіть цілком 
респектабельної концептуалістики. Варто зга-
дати хоча б тезу Ф. Енгельса про «відмирання 
держави шляхом її безперервного посилення» 
чи формулу І. Сталіна щодо того, що «по мірі 
зникнення класів класова боротьба буде поси-
люватися». Спроби розтлумачити логіку такого 
концептуального абсурдизму в радянські часи 
довели до передінфарктного стану не одного 
викладача суспільних дисциплін. 

Істотним проблемним аспектом постправди 
є її виразна тенденція до її експансіонізму 
у сфері суспільної свідомості, який у бага-
тьох кластерах громадської думки й соціаль-
них медіа набуває ознак вірусного поширення: 
«За замовчуванням прийнято вважати, що 
постправда формує “продуктовий набір” для 
інформаційного харчування виключно інтелек-
туального планктону й світоглядних люмпенів. 
Проте інтелектуальне збіднення інформацій-
ного простору призвело до того, що на «субпро-
дукт» постправди переходять й інші категорії 
населення й суспільні кластери – щоразу біль 
розлогі суспільні ойкумени виявляються заруч-
никами споживання постправди» (Гурківська, 
2022, с. 65–66). 

Ще один виразний проблемний виклик із 
далекосяжними наслідками пов’язаний із тим, 
що «постправда є своєрідним ящиком Пандори, 
що запускає механізм дії небезпечного патоген-
ного фактору для будь-якого типу буття – інди-
відуального, корпоративного, національного, 
глобального. Феномен використання постправди 



253

«під егідою» демократії і «для потреб» демокра-
тії пов’язаний виключно з намірами отримати 
ситуативні, тактичні й кон’юнктурні переваги, 
які в стратегічному сенсі призводять до безпреце-
дентних негативних наслідків, з якими отримані 
ситуативні переваги не йдуть у жодне порівняння. 
Ще одна характерна особливість пов’язана з тим, 
що переваги є ситуативними (індивідуальними, 
груповими, корпоративними, партійними тощо), 
а недоліки – завжди загальносуспільними й гло-
бальними» (Гоцалюк, 2024, с. 15). 

В епоху постмодерну й суспільства масо-
вого споживання посилилися тенденції зло-
вживання потенціалом мови та застосування 
агресивних мовних засобів у формі тенден-
ційності, упередженості, зведення рахунків, 
навіювання, маніпуляцій тощо. Тенденційний 
та конфронтаційний формат комунікації сучас-
ного ґатунку прокладає шлях для мовно-кому-
нікативної інволюції, до стагнації, деградації 
і спотворення мовно-комунікативної сфери та її 
суспільних функцій. Логіка становлення мови 
ненависті закономірно призводить до ненави-
сті на адресу самої мови, до зневаги факторів 
її якості та глибини і, як наслідок, до редукціо-
нізму й пауперизації мовних засобів. 

Щодо цього Л. Кузьоменська підводить таку 
результувальну риску: «Мову дедалі частіше 
використовують як засіб спотворення зображу-
ваної дійсності на догоду приватним, груповим, 
корпоративним, політичним та іншим інтер-
есам, які не мають нічого спільного як потре-
бами розвитку самої мови, так і з повноцінним 
функціонуванням комунікативної сфери. Таке 
спотворення зображуваної дійсності може 
набувати різноманітних форм, а їх спільною 
ознакою є тенденційність, здійснювана засобом 
інформаційного пресингу. На протилежному 
від інформаційної істерії полюсі тенденційного 
й маніпулятивного впливу на масову свідомість 
сьогодення є blackout – явище цілеспрямова-
ного інформаційного замовчування, регламен-
тованої заборони на висвітлення певних явищ 
і процесів, а також режиму інформаційного 
вакууму в медіапросторі (частково під цю кате-
горію явищ підпадає також висвітлена вище 
тенденція гіпертрофованої політкоректності 
й лавиноподібної експансії евфемізмів, які 
замість того, щоб увиразнити смисл явищ і про-
цесів, максимально замулюють їх)» (Кузьомен-
ська, 2022, с. 87). 

Зрозуміло, що тенденційна деформація уяв-
лень про зображувану дійсність може обслуго-
вувати лише чиїсь індивідуальні чи корпора-
тивні інтереси, однак вона жодним чином не 
сприяє підвищенню загального рівня функці-
ональної ефективності суспільства. Так само 
вона не відповідає загальному покликанню 
інформаційно-комунікативної сфери як серед-
овища, яке культивує прозорі смисли й виразні 
значення. 

Висновки. Істотним фактором соціокуль-
турного розвитку людства епохи постмодерну 
є світоглядна мозаїчність, еклектичність і смис-
лозначеннєвий релятивізм. Як наслідок, дово-
диться констатувати пастишність світосприй-
няття сучасної людини, яке постає своєрідною 
«клаптиковою ковдрою» стилів, колажем ідей 
і гібридом поглядів, що поєднують навіть несу-
місні елементи. 

На перший погляд, дещо парадоксальним, 
однак при системному розгляді цілком законо-
мірним наслідком посилення інструменталь-
них можливостей інформаційного суспільства 
є поступове витіснення на маргінес системних 
знань і концептуального мислення, а натомість 
до превалювання поверховості  – спочатку на 
рівні автоматизмів сприйняття, а згодом і мис-
лення щодо сприйнятого. 

Це відбувається у два етапи: спочатку має 
місце експансія хаотичної інформації і вірусне 
поширення чуток, що призводить до культиву-
вання кліпового мислення, яке згодом починає 
працювати за самовідтворювальним принци-
пом, витісняючи системні знання хаотичною 
(кліповою) інформацією. У такому інформа-
ційно-комунікативному середовищі індивід 
поступово втрачає спроможність оперувати 
цілісними текстами й логічними конструкці-
ями; натомість він формує уявлення про реаль-
ність на підставі фрагментарних вражень і хао-
тично поєднаних інформаційних сегментів. 

Еволюція комунікативних стандартів відбу-
вається повільно, але невпинно, перманентно. 
У наш час ефективність інформаційно-комуні-
кативних перспектив істотно залежить від рівня 
комунікативної культури і компетентності, 
від розуміння й урахування того, що «один 
і то й же комунікативний інструмент у рівних 
соціокультурних ойкуменах може мати зовсім 
різний комунікативний ефект. Тому особливого 
значення набуває приведення комунікативних 



254

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

засобів у відповідність до алгоритмів сприй-
няття конкретної соціокультурної сфери. Ще 
однією важливою умовою досягнення смис-
лового конвенціоналізму в процесі комуніка-
тивного обміну є культура розуміння, з якою 
пов’язані надії на адекватність сприйняття 
інформації. Важлива особливість культури 
розуміння полягає в тому, що вона є необхід-
ною умовою і водночас результатом комуніка-
тивних процесів, тому її рівень сигналізує про 

ефективність виконання обох функцій» (Кузьо-
менська, 2019, с. 62). 

Від урахування таких особливостей і закономір-
ностей залежить рівень вірогідності одразу трьох 
перспектив: по-перше, інформаційно-комунікатив-
ної ефективності на індивідуальному та суспіль-
ному рівні, по-друге, інформаційно-комунікатив-
них тенденцій на оглядову перспективу, по-третє, 
функціональної ефективності суспільства, його 
життєдіяльності в різних онтологічних сферах. 

Список використаних джерел: 
Бондаренко, Н. П. (2024). Освітнє середовище: єдність форми та змісту як імператив ефективності. Дис. … 

доктора філософії за спеціальністю «033 – Філософія». Київський національний університет будівництва і архі-
тектури, Київ. 243 с. 

Гоцалюк, А. А. (2024). Демократія як мета і постправда як засіб: дилема когерентності. Освітній дискурс: збір-
ник наукових праць. Випуск 49 (4–6). С. 7–17. 

Гурківська, А.  І. (2022). Політична дійсність в епоху постправди: змістовно-функціональні особливості. 
Дис. … доктора філософії за спеціальністю «052 – Політологія». Інститут політичних і етнонаціональних дослі-
джень ім. І. Ф. Кураса НАН України, Київ. 288 с. 

Козлова, В.  В. (2016). Міжкультурний аспект мовленнєвого впливу. Молодий вчений. №11  (38). Листопад. 
С. 202–205. 

Кочерган, М. П. (2006). Загальне мовознавство: Підруч. для студ. філол. спец. ВНЗ. 2 вид., випр. і доп. Київ : 
Видавничий центр «Академія». 463 с. 

Кузьоменська, Л. (2022). Мова як фактор комунікативної ефективності. Вища освіта України: Теоретичний та 
науково-методичний часопис. № 4 (87). С. 79–88. 

Кузьоменська, Л. Г. (2019). Комунікативна ефективність як функціональна мета мовних засобів. Освітній дис-
курс: збірник наукових праць = Educational discourse: Collection of scientific papers  / Голов. ред. О. П. Кивлюк. 
Київ: «Видавництво «Гілея». Вип. 18 (11–12). С. 59–75. 

Кузьоменська, Л. Г. (2019). Комунікативний горизонт сучасного суспільства у дзеркалі перспектив та обме-
жень. Освітній дискурс: збірник наукових праць = Educational discourse: Collection of scientific papers / Голов. ред. 
О. П. Кивлюк. Київ : «Видавництво «Гілея». Вип. 12 (4). С. 100–111. 

Лаврук, Т. (2013). Інформаційна сфера як інструмент геополітичного дискурсу. Ґілея : науковий вісник. Збірник 
наукових праць. Вип. 74 (7). С. 390–393. 

Самчук, З. Ф. (2020). Текст політики на тлі цивілізаційних контекстів і підтекстів як відсутній елемент освіт-
нього дискурсу. Освітній дискурс: збірник наукових праць / Голов. ред. О. П. Кивлюк. Київ : ТОВ «Науково-інфор-
маційне агентство «Наука-технології-інформація». Випуск 24 (6). С. 7–22. 

Сеник, Р. М. (2014). Мова як суб’єкт і об’єкт філософії. Гуманітарний вісник Запорізької державної інженер-
ної академії. Вип. 57. С. 51–62. 

Сливінський, А. (2024). Соціокультурна взаємодія як фактор еволюціонування людства. Вища освіта України. 
№ 2. С. 14–27. 

Сухенко, В. (2020). Мова і суспільство: взаємодія і розвиток. URL: http://repository.hneu.edu.ua/
bitstream/123456789/14727/1.PDF. 

Шніцер, М. М. (2018). Метафора як універсальний мовний феномен. Сучасні наукові інновації (частина ІІ): 
матеріали  ІІ Міжнародної науково-практичної конференції. м.  Київ, 24–25 лютого 2018 року. Київ : МЦНД. 
С. 53–55. 

Cassirer, E. (2020). The Philosophy of Symbolic Forms: Three Volume Set. Routledge. 1274 р. 
Cienki, A. (2007). Frames, idealized cognitive models, domains. The Oxford handbook of cognitive linguistics / Ed. by 

D. Geeraerts and H. Cuyckens. Oxford: Oxford University Press, P. 170–187. 
Jensen, K. B. (1986). Making Sense of the News: Towards a Theory and an Empirical Model of Reception for the 

Study of Mass Communication. Aarhus, Denmark: University of Aarhus Press. 392 p.
Scheufele, D. A. Framing as a Theory of Media Effects. Journal of Communication. 1999. Vol. 49. P. 103–122.
Taylor, M. & Perry, D. (2005). Diffusion of Traditional and New Media Tactics in Crisis Communication. Public 

Relations Review. Vol. 31. P. 209–217. 



255

Westby, D. L. (2005). Strategic imperative, ideology, and frames. Frames of protest: social movements and the framing 
perspective / Ed. by H. Johnston and J. A. Noakes. Lanham : Rowman & Littlefield. P. 217–235. 

References: 
Bondarenko, N. P. (2024). Osvitnye seredovyshche: yednistʹ formy ta zmistu yak imperatyv efektyvnosti. [Educational 

environment: the unity of form and content as an imperative of effectiveness] Dys. … doktora filosofiyi za spetsialʹnistyu 
«033 – Filosofiya». Kyyivsʹkyy natsionalʹnyy universytet budivnytstva i arkhitektury, Kyyiv. 243 s. [in Ukrainian].

Hotsalyuk, A. A. (2024). Demokratiya yak meta i postpravda yak zasib: dylema koherentnosti. [Democracy as an 
end and post-truth as a means: the dilemma of coherence] Osvitniy dyskurs: zbirnyk naukovykh pratsʹ. Vypusk 49 (4–6). 
S. 7–17 [in Ukrainian]. 

Hurkivsʹka, A.  I. (2022). Politychna diysnistʹ v epokhu postpravdy: zmistovno-funktsionalʹni osoblyvosti. 
[Political reality in the post-truth era: substantive and functional features] Dys. … doktora filosofiyi za spetsialʹnistyu 
«052 – Politolohiya». Instytut politychnykh i etnonatsionalʹnykh doslidzhenʹ im. I. F. Kurasa NAN Ukrayiny, Kyyiv. 
288 s. [in Ukrainian].

Kozlova, V.  V. (2016). Mizhkulʹturnyy aspekt movlennyevoho vplyvu. [Intercultural aspect of speech influence] 
Molodyy vchenyy. №11 (38). Lystopad. S. 202–205 [in Ukrainian].

Kocherhan, M.  P. (2006). Zahalʹne movoznavstvo [General Linguistics]: Pidruch. dlya stud. filol. spets. VNZ.  
2 vyd., vypr. i dop. K.: Vydavnychyy tsentr «Akademiya». 463 s. [in Ukrainian].

Kuzʹomensʹka, L. (2022). Mova yak faktor komunikatyvnoyi efektyvnosti. [Language as a factor of communicative 
efficiency] Vyshcha osvita Ukrayiny: Teoretychnyy ta naukovo-metodychnyy chasopys. № 4 (87). S. 79–88 [in Ukrainian].

Kuzʹomensʹka, L. H. (2019). Komunikatyvna efektyvnistʹ yak funktsionalʹna meta movnykh zasobiv. [Communicative 
effectiveness as a functional goal of language means]. Osvitniy dyskurs  : zbirnyk naukovykh pratsʹ = Educational 
discourse: Collection of scientific papers / Holov. red. O. P. Kyvlyuk. Kyyiv: «Vydavnytstvo «Hileya». Vyp. 18 (11–12). 
S. 59–75 [in Ukrainian].

Kuzʹomensʹka, L. H. (2019). Komunikatyvnyy horyzont suchasnoho suspilʹstva u dzerkali perspektyv ta obmezhenʹ. 
[The communicative horizon of modern society in the mirror of perspectives and limitations]. Osvitniy dyskurs: 
zbirnyk naukovykh pratsʹ = Educational discourse : Collection of scientific papers / Holov. red. O. P. Kyvlyuk. Kyyiv: 
«Vydavnytstvo «Hileya». Vyp. 12 (4). S. 100–111 [in Ukrainian].

Lavruk, T. (2013). Informatsiyna sfera yak instrument heopolitychnoho dyskursu. [The information sphere as a tool 
of geopolitical discourse] Gileya: naukovyy visnyk. Zbirnyk naukovykh pratsʹ. Vyp. 74 (7). S. 390–393 [in Ukrainian].

Samchuk, Z. F. (2020). Tekst polityky na tli tsyvilizatsiynykh kontekstiv i pidtekstiv yak vidsutniy element osvitnʹoho 
dyskursu. [The policy text against the background of civilizational contexts and subtexts as a missing element of 
educational discourse] Osvitniy dyskurs: zbirnyk naukovykh pratsʹ / Holov. red. O. P. Kyvlyuk. Kyyiv: TOV «Naukovo-
informatsiyne ahent·stvo «Nauka-tekhnolohiyi-informatsiya». Vypusk 24 (6). S. 7–22 [in Ukrainian].

Senyk, R.  M. (2014). Mova yak subʺyekt i obʺyekt filosofiyi. [Language as a subject and object of philosophy] 
Humanitarnyy visnyk Zaporizʹkoyi derzhavnoyi inzhenernoyi akademiyi. Vyp. 57. S. 51–62 [in Ukrainian].

Slyvinsʹkyy, A. (2024). Sotsiokulʹturna vzayemodiya yak faktor evolyutsionuvannya lyudstva. [Sociocultural 
interaction as a factor in the evolution of humanity] Vyshcha osvita Ukrayiny. № 2. S. 14–27 [in Ukrainian].

Sukhenko, V. (2020). Mova i suspilʹstvo: vzayemodiya i rozvytok. [Language and society: interaction and development]. 
Retrieved from: http://repository.hneu.edu.ua/bitstream/123456789/14727/1.PDF [in Ukrainian].

Shnitser, M. M. (2018). Metafora yak universalʹnyy movnyy fenomen. [Metaphor as a universal linguistic phenomenon] 
Suchasni naukovi innovatsiyi (chastyna II): materialy II Mizhnarodnoyi naukovo-praktychnoyi konferentsiyi. m. Kyyiv, 
24–25 lyutoho 2018 roku. Kyyiv: MTSND. S. 53–55 [in Ukrainian].

Cassirer, E. (2020). The Philosophy of Symbolic Forms: Three Volume Set. Routledge. 1274 р. [in English].
Cienki, A. (2007). Frames, idealized cognitive models, domains. The Oxford handbook of cognitive linguistics / Ed. by 

D. Geeraerts and H. Cuyckens. Oxford: Oxford University Press, P. 170–187 [in English]. 
Jensen, K. B. (1986). Making Sense of the News: Towards a Theory and an Empirical Model of Reception for the 

Study of Mass Communication. Aarhus, Denmark: University of Aarhus Press. 392 p. [in English]. 
Scheufele, D. A. Framing as a Theory of Media Effects. Journal of Communication. 1999. Vol.  49. P.  103–122 

[in English]. 
Taylor, M. & Perry, D. (2005). Diffusion of Traditional and New Media Tactics in Crisis Communication. Public 

Relations Review. Vol. 31. P. 209–217. [in English]. 
Westby, D. L. (2005). Strategic imperative, ideology, and frames. Frames of protest: social movements and the framing 

perspective / Ed. by H. Johnston and J. A. Noakes. Lanham: Rowman & Littlefield. P. 217–235 [in English].



256

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

УДК 130.2
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.29

Скубіна Наталія Сергіївна,
аспірантка кафедри теорії культури і філософії науки

філософського факультету
Харківського національного університету імені В. Н. Каразіна

orcid.org/0000-0003-3799-2923
natalia.skubina@gmail.com

НАРАТИВНА ВІДЕОГРА ЯК МИСТЕЦТВО МЕТАМОДЕРНУ

Статтю присвячено осмисленню наративних відеоігор як метамодерністського медіа, пошуку в іграх від-
повідного жанру характерних елементів та стратегій, що дали б змогу класифікувати відеоігри як мистець-
кі артефакти нової культурної епохи. Дослідження базується на низці теоретичних праць, що присвячені 
вивченню особливостей метамодернізму. Насамперед використовується концепція метамодерну Робіна ван 
ден Аккера та Тімотеуса Вермьолена, які описують нову культурну реальність як відхід від панівної циніч-
ності й відстороненості постмодерну та прагнення до неоромантизму з його щирістю, відкритістю, осциля-
цією як коливанням між протилежними поняттями чи явищами (щирість та насмішка, серйозність і наївність 
тощо), намаганням поєднати постмодерністичне з модерністичним, апеляцією до міфологічного та чуттєво-
го. Теоретично важливою для представленої статті є також концептуалізація метамодерністських прийомів 
у мистецтві Г. Дембера. Серед таких він виокремлює низку понять, зокрема емпатичну рефлексію, «подвій-
ну рамку», осциляцію, ексцентричність, метамодерний мінімалізм і максималізм, конструктивний пастиш, 
іронестій, нормкор, антропоморфізацію та метасимпатичність, які разом створюють складну й багатогранну 
структуру сучасного художнього тексту.

Використовуючи зазначену методологію, у статті проаналізовано наративні відеоігри та серії відеоігор 
XXI століття, як-от «Death Stranding», «Kena: Bridge of Spirits» та інші. Так, стаття висвітлює метамодерніст-
ські елементи, що є спільними та часто повторюваними в сучасному ігровому середовищі. На прикладі кіль-
кох ігрових тайтлів проілюстровано механізми реалізації емоційної осциляції, амбівалентності та щирості, 
що водночас дають змогу краще залучити гравця до кібертекстового наративу гри, а з іншого боку стають 
яскравим вираженням метамодерністичних концепцій.

Важливими метамодерними елементами, що дедалі частіше знаходять своє відображення у відеоігро-
вому просторі, є також прагнення до колективної дії та соціальної взаємодії, що може виражатися через 
імплікацію в індивідуальний ігровий досвід механізмів комунікації з іншими гравцями, а також тяжіння до 
реконструкції міфічних тропів та сюжетів, що не просто зчитуються, а насамперед проживаються гравцями.

Ключові слова: метамодернізм, постмодернізм, «нові медіа», візуальна культура, цифрова культура, 
відеоігри, наратив, нова щирість, чуттєве, неоромантизм.

Skubina Nataliia,
Postgraduate Student at the Department 

of Theory of Culture and Philosophy of Science Faculty of Philosophy
V. N. Karazin Kharkiv National University

orcid.org/0000-0003-3799-2923
natalia.skubina@gmail.com

NARRATIVE VIDEO GAME AS METAMODERN ART

The article is dedicated to understanding narrative video games as a form of metamodern media. It seeks to 
identify the distinctive elements and strategies within such games that would classify them as artistic artifacts of a new 
cultural era. The research is based on several theoretical works that focus on the characteristics of metamodernism. 
The article employs the concept of metamodernism proposed by Robin van den Akker and Timotheus Vermeulen. 
They describe this new cultural reality as a departure from the prevailing cynicism and detachment of postmodernism. 
It reflects a yearning for neoromanticism, characterized by sincerity, openness, and oscillation between opposing 
concepts or phenomena (such as sincerity and irony, seriousness and naïveté). This involves an attempt to blend 



257

postmodernist and modernist elements, appealing to the mythological and sensory. Additionally, the conceptualization 
of metamodernist techniques in art by H. Dember is theoretically significant for this article. Dember identifies 
several key concepts, including empathetic reflection, “double framing”, oscillation, eccentricity, metamodern 
minimalism and maximalism, constructive pastiche, irony-resistance, normcore, anthropomorphism, and meta-
sympathy. Together, these elements create a complex and multifaceted structure within contemporary artistic texts.

Using this methodology, the article analyzes narrative video games and series from the 21st century, such as Death 
Stranding, Kena: Bridge of Spirits and others. The article highlights common and frequently recurring metamodern 
elements within the contemporary gaming environment. By examining several game titles, it illustrates mechanisms 
of emotional oscillation, ambivalence, and sincerity. These mechanisms not only enhance player engagement with 
the cybertextual narrative of the game but also vividly express metamodernist concepts.

Significant metamodern elements increasingly reflected in the video game space include the pursuit of collective 
action and social interaction. This can be expressed through the incorporation of communication mechanisms with 
other players into the individual gaming experience. Moreover, there is a tendency towards the reconstruction 
of mythical tropes and narratives, which are not merely read but primarily experienced by players.

Key words: metamodernism, postmodernism, new media, visual culture, digital culture, video games, narrative, 
new sincerity, sensuality, neoromanticism.

Вступ. Постановка проблеми. Відеоігри 
виникли в контексті кінця XX століття, коли 
постмодернізм ставав центральною темою ака-
демічних дискурсів і знаходив відображення 
в різних галузях культурної діяльності. На 
тлі дедалі вищого інтересу до теорій симуля-
ції та децентралізації суб’єкта відеоігри стали 
унікальним простором, що забезпечує гравцям 
значну свободу в межах інтерактивних нарати-
вів, даючи їм змогу активно впливати на роз-
виток подій у віртуальних світах. Зі стрімким 
прогресом у галузі комп’ютерного програму-
вання, удосконаленням графічних технологій 
і використанням потужних технічних носіїв 
розробники ігор отримали змогу відкривати 
нові горизонти в дослідженні ігрових механік, 
наративних структур і гравецької взаємодії, що 
змінило підхід до відеоігор як до нового мис-
тецького та технологічного феномену. Проте 
відеогра як така у філософсько-культурологіч-
них дослідженнях частіше трактується саме як 
постмодерністське медіа (праці таких представ-
ників game studies, як А. Гандехаріон, М. Баруї, 
М. Маккенні, М. Пачеко тощо).

Академічне ж осмислення відеогри як 
форми мистецтва, що відповідає характерис-
тикам метамодернізму, залишається фрагмен-
тарним і недостатньо розкритим. Зокрема, 
постає низка питань: як відеоігри відобража-
ють ключові риси метамодерністського мис-
тецтва, як-от подвійність та рух між проти-
лежностями (іронією і щирістю, сподіваннями 
та відчаєм, утопією і антиутопією), та чи можна 
взагалі визначити відеогру як суто метамодер-
ністський феномен. Тож метою представленої 
роботи є дослідження відеоігрових форм як 

виявів метамодернізму в сучасному візуаль-
ному мистецтві.

У широкій перспективі дослідження віде-
оігор як мистецтва метамодерну дасть змогу 
краще простежити вплив цифрових технологій 
на культурні практики, формування ідентич-
ності та соціальних взаємодій, а також запо-
внити прогалини в теоретичних моделях game 
studies. Тому актуальність статті визначається 
не лише фактичним привнесенням нових під-
ходів у відеоігрові дослідження, а й перспекти-
вою досягти глибшого розуміння стану сучас-
ного «культурного ландшафту».

Аналіз останніх досліджень і публікацій. 
Як уже було зазначено, праць, що були б покли-
кані осмислити сутність відеоігор з погляду 
метамодерну, украй мало як серед вітчизняних, 
так і серед закордонних публікацій. На спроби 
віднайти метамодерністські тенденції в нара-
тивних відеоіграх натрапляємо лише в таких 
працях, як «Metamodern Gaming: Literary 
Analysis of The Last of Us» та «Metamodern 
Nature of Hideo Kojima’s Death Stranding 
Synopsis and Gameplay» українського дослід-
ника С. Радченка, що присвячені аналізу кон-
кретних відеоігор шляхом використання мета-
модерністської теорії, та в статті «Gameplay 
and its meaningful fullness from the perspective 
of metamodern cyberculture» М.  Мельничук. 
Також окремої уваги вимагає стаття «Deathloop»: 
the Meta(modern) Immersive Simulation Game» 
доцента Центру досліджень комп’ютерних ігор 
в IT-університеті Копенгагена Ганса-Йоахіма 
Баке, адже викладений матеріал не лише роз-
криває реалізацію метамодерністської естетики 
в проєкті «Deathloop», а також досліджуються 



258

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

способи конструювання жанру імерсивних 
симуляторів та пояснюється, у чому полягає 
структурний та наративний відхід «Deathloop» 
від традиційних норм жанру. У цьому аспекті 
метамодернізм використовується як теоре-
тична основа для герменевтичного аналізу 
відеогри. Частково відеоігровій проблематиці 
присвячена колективні стаття Л. Обух, О. Чур-
сіна, Л. Соколюк, З. Алфьорової та М. Кова-
левої «The digital evolution of art: current trends 
in the context of the formation and development 
of metamodernism», проте робота обмежується 
лише констатацією поступового проникнення 
метамодерністських ідей у сферу геймінгу, що 
є елементом загальної тенденції в мистецтві.

Виклад основного матеріалу. Есе «Notes 
on Metamodernism» 2010 року Робін ван ден 
Аккер та Тімотеус Вермьолен розпочинають 
з констатації завершення епохи постмодерну 
(Vermeulen, Akker, 2010). Навряд такі висновки 
можна було назвати новаторськими. Як зазна-
чають самі автори, не вони першими помітили 
занепад постмодерністських наративів та тен-
денцій і не вони перші намагаються дати визна-
чення та характеристику новому стану куль-
тури, що прийшов на зміну тотальній цинічності 
та деконструкції другої половини ХХ століття. 
Як приклади подібних спроб Аккер та Вермьо-
лен указують на концепції цифромодернізму 
(першопочатково псевдомодернізму) Алана 
Кібрі, який писав про занепад постмодерну ще 
у 2006 році в статті «The Death of Postmodernism 
And Beyond», згадують автомодернізм Роберта 
Самуельса та альтмодернізм Ніколя Бурріо 
(Vermeulen, Akker, 2010). Проте й цей список 
не можна назвати вичерпним, адже теорій, що 
належали б до корпусу постпостмодерніст-
ських, тобто таких, що намагаються визначити 
стан культури кінця XX – початку XXI століття, 
знаходимо значно більше (Radchenko, 2023).

За Вермьоленим та Аккером термін «мета-
модерн» не лише дає визначення соціокуль-
турним явищам як таким, а фіксує та описує 
структуру почуттів, що, на думку метамодер-
ністів, є рушійною силою будь-яких змін у сус-
пільстві та глибинною першопричиною соці-
альних явищ (Vermeulen, Akker, 2010). Тоді як 
уже згадані теорії цифромодернізму чи авто-
модернізму апелюють насамперед до нових 
технологічних медіа як до першопричини сус-
пільних змін, матемодерністи змінюють оптику 

технологічного на оптику чуттєвого. Припуска-
ємо, що саме апеляція до чуттєвого рівня викли-
кала неабияке поширення метамодерністських 
поглядів та концепцій у мистецтві.

У вищезгаданому есе «Notes on 
Metamodernism» Вермьолен та Аккер також 
доводять гегемонію метамодерну, спираю-
чись на новий тип мистецтва, яке прийшло на 
зміну постмодерністському та уособлює саме 
чуттєвість і нову щирість (Vermeulen, Akker, 
2010). Останній термін запозичений із праць 
літератора Девід Фостера Воллеса, який ще 
у 90-х роках XX століття характеризував стан 
американського суспільства як такий, де панів-
ними є страх осміяння та тотальна іронія. 
У нього ж уперше знаходимо твердження про 
дедалі вищк важливість чуттєвості та спільного 
переживання, про які згодом напишуть Вермьо-
лен й Аккер.

Далі аналізуючи сучасне медіамистецтво – 
перформанс, інсталяцію та кіно, автори вводять 
низку термінів, що характеризує новий тип 
творчого. Насамперед Вермьолен та Аккер 
говорять про появу неоромантизму з його тяжін-
ням поєднувати опозиційні категорії, як-от 
щирість та насмішка, серйозність і наївність, 
прогресивне та архаїчне тощо. Так, мистецькі 
рефлексії через призму метамодерністського 
підходу широко поширені в найрізноманітні-
ших художніх формах (Vermeulen, Akker, 2010). 
Проте метамодерністський аналіз віртуального 
ігрового простору трапляється вкрай рідко.

Відеоігри сьогодні – це складний та бага-
тошаровий культурний феномен, що давно 
вийшов зі статусу «нішевого» та «периферій-
ного» медіа. Як і будь-який мистецький про-
дукт, відеогра вбирає та виражає культурні, 
соціальні та політичні тенденції суспільства, 
а її інтерактивний характер породжує більш 
інтенсивний емоційний досвід не просто 
читача тексту, а насамперед гравця. Тож неза-
цікавлення метамодерністських дослідників 
у цьому явищі видається незрозумілим. Є спо-
куса пояснити відсутність ігрових досліджень 
із позиції метамодерністської теорії певною 
невизначеністю методології в середині самих 
game studies. Ідеться про тривалу дискусію між 
представниками двох підходів у вивченні віде-
оігор, а саме між наратологією та лудологією. 
Перший напрям обстоює положення про віде-
огру як нову форму наративу, а отже, виступає 



259

за аналіз гри як специфічної форми оповіді. 
А представники другого вбачають у відеогрі 
унікальний революційний розрив з іншими 
медіа, який вимагає абсолютно нових методів 
опису та пізнання. Гонсало Фраска – один із 
найяскравіших представників людологічного 
підходу, називає відеогру «зсувом парадигм 
у культурі», бо вони є першим симуляційним 
масовим медіа (Frasca, 2003), тоді як для нара-
тологів важливішим є дослідження «свободи 
наративу» в симуляційному просторі відеоігор 
(Simons, 2007). Проте метамодерн із його праг-
ненням до реалізації позиції «обидва – жоден» 
(Vermeulen, Akker, 2010) між протиставними 
парадигмами не має відчувати труднощів через 
невизначеність підходів, адже тяжіє до певної 
трансдисциплінарності та імплікації різних 
концепцій у єдине ціле.

Та перш ніж перейти до пошуку метамодер-
ністських елементів у сучасному відеоігровому 
середовищі, необхідно детальніше розглянути 
загальні тенденції та риси метамодерністського 
мистецтва, які хоч і були описані ще Вермьо-
леним та Аккером, проте вимагають додат-
кової концептуалізації. Так, у праці «Eleven 
Metamodern Methods in the Arts» Г. Дембер вио-
кремлює одинадцять основних стратегій, що 
реалізуються в мистецьких артефактах мета-
модерну і за якими таке мистецтво може бути 
розпізнане та виокремлене (Dember, 2023).

Серед таких ознак – емпатична рефлексія 
(empathic reflexivity/life-as-movie) як інструмент 
посилення самоусвідомлення та акцентуація 
уваги на відчуттях автора та/або читача; запо-
зичений із теорії перформатизму Рауля Ешель-
мана метод «подвійної рамки» (double frame) 
в художньому творі, який передбачає існування 
зовнішньої рамки, що містить фантастичні 
елементи, які зобов’язують читача повірити 
в реальність конкретного тексту, і внутрішньої 
рамки, що дає змогу без іронії зануритися в емо-
ційний наратив; осциляція (оscillation) – коли-
вання між метамодерном та постмодерном; екс-
центричність (quirky) як проміжний стан між 
іронією та серйозністю; крихітність (the tiny / 
metamodern minimalism) – підхід, що зосеред-
жується на простих і менш виразних формах, 
щоб наблизити читача чи глядача до емоційного 
досвіду, який передається у творі; епічне (the 
epic / metamodern maximalism) як форма проти-
стояння проти постмодерністського зведення 

пишності та яскравості до рівня епатажу; кон-
структивний пастиш (constructive pastiche), 
тобто поєднання різнорідних жанрових / есте-
тичних елементів у конструктивний простір; 
іронестій (іronesty) – неологізм Дембера, що 
вказує на поєднання іронії та щирості; норм-
кор (normcore) – свідоме прагнення нестан-
дартної ідентичності прийняти правила «стан-
дартності»; антропоморфізація (оverprojection / 
аnthropomorphizing) – проєктування людського 
чуттєвого та суб’єктивного на нелюдське 
й об’єктивне; метасимпатичність (meta-cute) 
як апеляція до милого дитячого в дорослому 
та серйозному контексті (Dember, 2023).

У текстах С. Радченка бачимо узагаль-
нене розуміння метамодерністських мистець-
ких ознак, що зводять до постійної осциляції 
вимоги до художнього тексту бути одночасно 
«емоційним і викликати емоції», містити 
повернення до віри у «велику ідею» і водночас 
не відмовлятися від іронічного остаточно, праг-
нути до згуртованості та спільноти, не уникати 
соціальної комунікації (Radchenko, 2023). Спи-
раючись на вищеокреслені якості та стратегії 
метамодерністського мистецтва маємо змогу 
простежити ці ознаки в наративних відеоіграх.

Задля кращого розуміння культурних арте-
фактів, на основі яких проводять дослідження, 
окреслимо також визначення наративної віде-
огри та поставимо межі, у яких і проводять 
аналіз. За визначенням відеогра – це електро-
нна гра, «спосіб взаємодії між гравцем, маши-
ною з електронним візуальним дисплеєм і, 
можливо, іншими гравцями, що опосередкову-
ється значущим вигаданим контекстом та під-
тримується емоційним зв’язком між гравцем 
і результатами його дій у цьому вигаданому 
контексті» (Dember, 2018, с.  253). Це най-
ширше визначення цього поняття, що вміщує 
всі можливі версії технічної реалізації відео-
гри (платформою реалізації може бути консоль, 
персональний комп’ютер, телефон, аркадний 
автомат тощо) та все можливе змістовне напо-
внення. Проте така дефініція не відображає різ-
ницю між першими відеоіграми, що з’явилися 
в другій половині XX століття та часто реалі-
зовували лише один досить примітивний гей-
мплений механізм, і складними як сюжетно, 
так і технічно відеоіграми сьогодення. Тож 
користуючись типологією електронних ігор 
Йонне Арйоранта, який класифікував ігри, 



260

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

спираючись не на перелік їхніх структурних 
елементів, а на головній властивості, звужу-
ємо об’єкти аналізу до наративних відеоігор, 
тобто таких, де основною є не дія, а розповідь 
та історія (Arjoranta, 2014). Саме на матеріалі 
наративних ігор дослідження метамодерніст-
ських тенденцій у реалізації цього медіа вида-
ється найповнішим та повноцінним, адже одна 
з основних характеристик такої відеогри – це 
прагнення створити емоційний досвід гравця 
через програвання історії, уособлення себе 
в ігровому персонажі (аватарі) тощо.

Філософські дослідження, присвячені мета-
модернізму у відеоіграх, часто акцентують увагу 
на наративних іграх. Так, С. Радченко у своїй 
роботі про гру The Last of Us (Naughty Dog, 
2011), дії якої відбуваються в постапокаліптич-
ному світі, зазначає, що емоційна осциляція 
головного персонажа Джоеля й інших персона-
жів відображає метамодерністський внутрішній 
конфлікт між самозбереженням і вразливістю. 
Радченко також указує на наявність ностальгії 
та реконструктивного елементу в наративі, що 
поєднує тугу за минулим із прагненням відбу-
дови суспільства. Попри намагання створити 
утопію, персонажі усвідомлюють можливу мар-
ність своїх зусиль, що є ознакою метамодерніст-
ського балансу між прагматизмом та утопією. До 
інших важливих характеристик метамодернізму 
в грі автор зараховує моральну неоднозначність 
виборів і глибоку емоційну залученість гравця 
(Radchenko, 2020).

Автор зупиняється на аналізі лише першої 
частини гри, проте окреслені вище тенденції 
не просто повторюються, а посилюються в дру-
гій частині гри, реліз якої відбувся у 2020 році. 
Гра не просто емоційно залучає гравця через 
асоціацію себе з ігровим аватаром, а примушує 
дивитися на одні й ті ж самі елементи гри крізь 
призму протилежних ігрових ідеологій. Так, 
собаки, що постають як джерело смертельної 
небезпеки для першого ігрового персонажа «The 
Last of Us ІІ» Еллі, значну частину гри не викли-
кають у гравця нічого, окрім остраху та нена-
висті. Проте зі зміною ігрового аватара в другій 
половині сюжетного наративу гравець проживає 
флешбеки про дресирування тих самих тварин, 
яких знищував раніше. Тепер оптика зміню-
ється, і замість кровожерливих хижаків перед 
гравцем постають приязні та ласкаві істоти. Так, 
нещодавні вчинки, що здавалися правильними, 

потребують значного переосмислення й відобра-
жають непостійність, амбівалентність та осци-
ляцію між думками й діями.

Не менш яскравим прикладом є Death 
Stranding (Kojima Productions, 2019), дія якого 
відбувається в постапокаліптичній Америці. 
Радченко наголошує на метамодерністському 
акценті гри на емоційній уразливості та від-
критості, що формується через особисті історії 
персонажів, які відкрито діляться своїми пере-
живаннями. Це, за його словами, створює гли-
бокий емоційний зв’язок між гравцем і персо-
нажами, характерний для метамодерністської 
щирості та емпатії. Головний герой Сем пере-
живає трансформацію, що виявляється в подо-
ланні гаптофобії та у фінальній сцені, коли він 
обіймає антагоністку. Водночас коливання між 
сумнівами й упевненістю у власній місії під-
тверджує метамодерністську складність іден-
тичності персонажа (Radchenko, 2023).

Метамодерністським є й підхід автора 
«Death Stranding» до створення спільноти серед 
гравців. Хоча гра насампеерд сконструйована 
як суб’єктивний індивідуальний досвід, вона 
також забезпечує можливість спільного гей-
мплею багатьох гравців одночасно. Ця меха-
ніка дає змогу створювати колективний досвід, 
де дії кожного гравця впливають на внутріш-
ній ігровий світ і допомагають іншим. Ця 
спільнота відповідає метамодерному бажанню 
«ми» – прагненню до колективної дії та соці-
альної взаємодії. Такий аспект гри підкреслює 
її зв’язок із метамодерними ідеями про спільне 
співіснування та взаємодопомогу у світі, який 
все ще може бути роз’єднаним. Прагнення 
до колективного не є унікальним механізмом 
«Death Stranding». Це радше загальна тенденція 
останніх десяти років – імплікувати в одиночні 
ігри спеціальні режими чи окремі платформи 
для спільної взаємодії онлайн.

Серед указаних вище ознак метамодер-
ністського мистецтва знаходимо тяжіння до 
імплікації дитячого в доросле, і навпаки. Цей 
принцип також широко використовується 
у відеоіграх і може відображатися як у худож-
ній стилістиці візуального наративу, так і на 
ідейному рівні. Прикладом реалізації meta-cute 
в ігровому середовищі є проєкт «Kena: Bridge 
of Spirits» (Ember Lab, 2021 р.), що розповідає 
про подорож Кени – дівчини, яка здатна допо-
магати духам померлих перейти в потойбіччя.



261

Світ «Kena: Bridge of Spirits» візуально 
яскравий, підкреслено дитячий та милий. Проте 
сюжет гри змістовно ніби не відповідає візуаль-
ному наративу, адже основні події в історії роз-
гортаються довкола несправедливих та жахли-
вих смертей, поступового знищення звичного 
світу, відчуття обов’язку та відповідальності. 
Водночас Кена позбавлена іронічності та радше 
наповнена рефлексією персонажів і мотивами 
прощення як єдино можливого порятунку.

Серед особливостей наративних відеоігор як 
таких є тенденція до постійної реконструкції 
міфів та міфологічної структури через прожи-
вання гравцем архаїчних універсальних тропів 
(Todor, 2010). Це тяжіння дає змогу провести 
ще одну паралель між відеоіграми та метамо-
дерністським мистецтвом. У роботі «Notes on 
metamodernism» читаємо таке: «...new generations 
of artists increasingly abandon the aesthetic precepts 
of deconstruction, parataxis, and pastiche in favor 
of aesth-ethical notions of reconstruction, myth, 
and metaxis.» (Vermeulen, Akker, 2010). Це пози-
ція здатна якнайкраще описати зміст численних 
наративних відеоігор, як-от «God of War» (SCE 
Santa Monica Studio, 2005-2022 рр.), «Hellblade: 
Senua’s Sacrifice» (Ninja Theory, 2014 р.), «Age 
of Mythology» (Ensemble Studios, 2002 р.), 
«Fallout 3» (Bethesda Game Studios, 2008 р.), 

«The Elder Scrolls V: Skyrim» (Bethesda Game 
Studios, 2011 р.) чи вже згадані «Death Stranding» 
та «Kena: Bridge of Spirits». Зауважимо, що 
йдеться не про використання міфології як основи 
сюжету, а про апеляцію до чуттєвого досвіду 
переживання міфологічних тропів, звернення до 
мономіфу та архетипів, які широко використову-
ють в ігровій індустрії.

Висновки. Попри традиційне сприй-
няття відеоігор як постмодерністського медіа, 
детальний аналіз елементів наративів відеоігор 
XXI століття вказує на численні ознаки належ-
ності електронної гри до мистецтва метамо-
дерну. Це виявляється в реалізації у відеоіграх 
низки метамодерних тенденцій, як-от постійна 
апеляція до чуттєвості, прагнення встановити 
глибинний зв’язок між аватаром та гравцем, 
рефлективний і реконструкційний характер 
ігрових світів, амбівалентність ігрових рішень, 
постійна осциляція між дихотомічними понят-
тями. Широкий спектр відеоігор прониза-
ний метамодерністськими тенденціями, а сам 
інтерактивний спосіб взаємодії між відеогрою 
та читачем-гравцем лише посилює особистіс-
ний ігровий досвід. Це дає змогу осмислити 
відеоігри як особливу форму метамодерніст-
ського мистецтва, де щирість і осциляція між 
крайнощами є центральними темами.

Список використаних джерел:
Arjoranta, J. (2014). Game Definitions: A Wittgensteinian Approach / Game Studies. URL: https://gamestudies.org/ 

1401/articles/arjoranta.
Arjoranta, J. (2019). How to Define Games and Why We Need to / Comput Game. Vol. 8, P. 109–120. DOI:  

https://doi.org/10.1007/s40869-019-00080-6
Backe, H-J. (2022). “Deathloop”: the Meta(modern) Immersive Simulation Game / Game Studies. URL:  

https://gamestudies.org/2202/articles/gap_backe
Bergonse, R. (2017) Fifty Years on, What exactly is a videogame? An essentialistic definitional approach. The 

Computer Games Journal. Vol. 6(4), P. 239–255. DOI: https://doi.org/10.1007/s40869-017-0045-4.
Dember, G. (2018). After Postmodernism: Eleven Metamodern Methods in the Arts / Medium. URL:  

https://medium.com/what-is-metamodern/after-postmodernism-eleven-metamodern-methods-in-the-arts-767f7b646cae.
Dember, G. (2023). Metamodernism: Oscillation Revisited / What is Metamodernism. URL: https://medium.com/

what-is-metamodern/metamodernism-oscillation-revisited-b1ae011abf3c.
Frasca, G. (2003). Simulation versus narrative: Introduction to ludology. London: Routledge. P. 221–236.
Melnichuk, M. S. (2023). Gameplay and its meaningful fullness from the perspective of metamodern 

cyberculture. Zhytomyr Ivan Franko State University Journal. Philosophical Sciences. Vol. 2 (94), P. 119–129. DOI:  
https://doi.org/10.35433/PhilosophicalSciences.2(94).2023.119-129

Radchenko, S. (2020). Metamodern Gaming: Literary Analysis of The Last of Us. Interlitteraria. Vol. 20(1), P. 246–259. 
DOI: https://doi.org/10.12697/IL.2020.25.1.20

Radchenko, S. (2023). Metamodern Nature of Hideo Kojima’s Death Stranding. Synopsis and Gameplay / Games and 
Culture / Sage. P. 1–18. DOI: https://doi.org/10.1177/15554120231187794

Simons, J. (2007). Narrative, games, and theory / Game Studies. URL: https://gamestudies.org/0701/articles/simons.
Todor, A. (2010). Video games as myth reconstructions, Braşov: Transilvania University of Brașov, 85 р.



262

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Vermeulen, T., van den Akker, R. (2010). Notes on metamodernism. Journal of Aesthetics & Culture. DOI:  
https://doi.org/10.3402/jac.v2i0.5677

References:
Arjoranta, J. (2014). Game Definitions: A Wittgensteinian Approach / Game Studies. Retrieved from:  

https://gamestudies.org/1401/articles/arjoranta.
Arjoranta, J. (2019). How to Define Games and Why We Need to / Comput Game. Vol. 8, P. 109–120. DOI:  

https://doi.org/10.1007/s40869-019-00080-6
Backe, H-J. (2022). “Deathloop”: the Meta(modern) Immersive Simulation Game / Game Studies. Retrieved from: 

https://gamestudies.org/2202/articles/gap_backe
Bergonse, R. (2017). Fifty Years on, What exactly is a videogame? An essentialistic definitional approach. / The 

Computer Games Journal. Vol. 6(4), P. 239–255. DOI: https://doi.org/10.1007/s40869-017-0045-4.
Dember, G. (2018). After Postmodernism: Eleven Metamodern Methods in the Arts / Medium. Retrieved from:  

https://medium.com/what-is-metamodern/after-postmodernism-eleven-metamodern-methods-in-the-arts-767f7b646cae.
Dember, G. (2023). Metamodernism: Oscillation Revisited / What is Metamodernism. Retrieved from:  

https://medium.com/what-is-metamodern/metamodernism-oscillation-revisited-b1ae011abf3c.
Frasca, G. (2003) Simulation versus narrative: Introduction to ludology. London: Routledge. P. 221–236.
Melnichuk, M. S. (2023). Gameplay and its meaningful fullness from the perspective of metamodern 

cyberculture. Zhytomyr Ivan Franko State University Journal. Philosophical Sciences. Vol. 2 (94), P. 119–129. DOI:  
https://doi.org/10.35433/PhilosophicalSciences.2(94). 119–129

Radchenko, S. (2020). Metamodern Gaming: Literary Analysis of The Last of Us. Interlitteraria. Vol. 20(1), P. 246–259. 
DOI: https://doi.org/10.12697/IL.2020.25.1.20

Radchenko, S. (2023). Metamodern Nature of Hideo Kojima’s Death Stranding. Synopsis and Gameplay / Games and 
Culture / Sage. P. 1–18. DOI: https://doi.org/10.1177/15554120231187794

Simons, J. (2007). Narrative, games, and theory / Game Studies. Retrieved from: https://gamestudies.org/0701/articles/
simons.

Todor, A. (2010). Video games as myth reconstructions, Braşov: Transilvania University of Brașov, 85 р.
Vermeulen, T., van den Akker, R. (2010). Notes on metamodernism / Journal of Aesthetics & Culture. DOI:  

https://doi.org/10.3402/jac.v2i0.5677



263

УДК 316.7:17.021.4
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.30

Сливінський Андрій Олександрович,
аспірант

Українського державного університету імені Михайла Драгоманова 
orcid.org/0009-0000-8998-5157 

ПРИНЦИП СОЦІОКУЛЬТУРНОЇ РІВНОЗНАЧНОСТІ  
ЯК КРИТЕРІАЛЬНИЙ ЕКВІВАЛЕНТ ЕФЕКТИВНОЇ ВЗАЄМОДІЇ  

КРАЇН І НАРОДІВ: ТРУДНОЩІ РЕАЛІЗАЦІЇ 

Твердження, відповідно до якого ефективність взаємодії країн і народів істотно зумовлена чинником куль-
тури, є консенсусним майже для всіх парадигмальних підходів сучасного соціогуманітарного знання. Така 
безпрецедентна концептуальна єдність зумовлена загальновизнаним статусом культури як універсального 
інструмента, завдяки якому вид Homo sapiens спочатку виокремився з тваринного світу, а згодом отримав 
безпрецедентні конкурентні переваги перед іншими видами. 

Зрештою, уся історія людства виразно віддзеркалює концептуальну максиму, згідно з якою успіхи як 
людства загалом, так й окремих спільнот є наслідком здобутків у сфері культури, і успіхи ці були тим пере-
конливішими, чим більше консенсусних ознак набувала ієрархія культурних пріоритетів. А що сто-
сується регулярності, з якою впродовж усієї історії людської цивілізації раз у раз відтворювався цей при-
чинно-наслідковий механізм, то вона спонукає до висновку про невипадковість й об’єктивну закономірність 
зазначеного еволюційного алгоритму. 

Концептуальна інтрига зберігається лише щодо методології, принципів і способів досягнення мети 
єдності ієрархії культурних пріоритетів, адже однієї і тієї ж мети в принципі можна досягти в різноманітний 
та навіть аксіологічно антагоністичний спосіб. Але якщо цієї мети досягти за рахунок застосування авто-
ритарних, тоталітарних чи репресивних засобів переконання, то чи буде така єдність продуктивною? Це 
запитання є риторичним з огляду на очевидність негативної відповіді на нього. 

Інакше кажучи, мета єдності ієрархії культурних пріоритетів не є самодостатньою idea fixe: її досягнення 
тісно корелює з інструментарієм, якому віддають перевагу в процесі формування консолідованих уявлень 
про ієрархію культурних пріоритетів, а також з умінням ефективно застосовувати цей інструментарій супер-
ечливих умов й амбівалентних обставин. 

Ключові слова: ієрархія соціокультурних пріоритетів, соціокультурна рівнозначність, ефективність вза-
ємодії країн і народів, причинно-наслідкові зв’язки, смисловий еквівалент, світоглядний вплив. 

Slivinskyi Andriy, 
Postgraduate Student

Ukrainian State University named after Mykhailo Drahomanov
orcid.org/0009-0000-8998-5157

PRINCIPLE OF SOCIO-CULTURAL EQUALITY AS A CRITERION 
EQUIVALENT OF EFFECTIVE INTERACTION COUNTRIES AND NATIONS: 

DIFFICULTIES OF IMPLEMENTATION

The statement, according to which the effectiveness of the interaction between countries and peoples is 
significantly determined by the cultural factor, is consensual for almost all paradigmatic approaches of modern 
socio-humanitarian knowledge. Such an unprecedented conceptual unity is due to the universally recognized status 
of culture as a universal tool, thanks to which the species Homo sapiens first stood out from the animal world, 
and later received unprecedented competitive advantages over other species. 

After all, the entire history of mankind clearly reflects the conceptual maxim according to which the successes 
of both mankind in general and individual communities in particular are the result of achievements in the field 
of culture – and these successes were all the more convincing, the more consensual the hierarchy of cultural priorities 
acquired. And as for the regularity with which this cause-and-effect mechanism was repeated over and over again 
throughout the history of human civilization, it leads to the conclusion that the aforementioned evolutionary algorithm 
is non-random and objectively regular. 



264

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Conceptual intrigue remains only regarding the methodology, principles and methods of achieving the goal 
of the unity of the hierarchy of cultural priorities, because the same goal in principle can be achieved in a diverse 
and even axiologically antagonistic way. But if this goal is achieved through the use of authoritarian, totalitarian 
or repressive means of persuasion, will such unity be productive? This question is rhetorical given the obviousness 
of the negative answer to it. 

In other words, the goal of the unity of the hierarchy of cultural priorities is not a self-sufficient idea fixe: its 
achievement is closely correlated with the toolkit, which is preferred in the process of forming consolidated ideas 
about the hierarchy of cultural priorities, as well as with the ability to effectively apply this toolkit in contradictory 
conditions and ambivalent circumstances.

Key words: hierarchies of socio-cultural priorities, socio-cultural equivalence, effectiveness of interaction 
between countries and peoples, cause-and-effect relationships, semantic equivalent, worldview influence.

Вступ. Актуальність. На перший погляд, 
принцип соціокультурної рівнозначності є оче-
видним критеріальним еквівалентом ефектив-
ної взаємодії країн і народів, тому послідовне 
дотримання його вимог і приписів закономірно 
забезпечує поступальне нарощування зазначе-
ної ефективності. Однак на шляху до реаліза-
ції таких причинно-наслідкових зв’язків є дві 
істотні перешкоди. Перша пов’язана з інерцією 
стереотипізму, упередженості й ксенофобії, яка 
призводить до некоректного переформатування 
на рівні індивідуальної та суспільної свідомості 
уявлень про соціокультурні реалії. Друга пере-
шкода пов’язана з лавиноподібним розширен-
ням інструментальних опцій інформаційного 
суспільства, унаслідок чого з’являються без-
прецедентні можливості для тенденційних зло-
вживань, посилення й водночас приховування 
стереотипізму, упередженості та ксенофобії за 
рахунок популізму, маніпуляцій, пропаганди, 
НЛП-технологій, чорної риторики, вікон Овер-
тона тощо. 

Виклад основного матеріалу. Людина коге-
рентна культурі принаймні в трьох виявах свого 
буття. Насамперед вона є невід’ємним склад-
ником природи, тому закономірно вважається 
істотою природною. Природні витоки в ній – це 
основа самої можливості її культурного розви-
тку: усі здатності й уміння її природно зумовлені 
й генетично задані. Однак природною першо-
основою людини повнота її буття не вичерпу-
ється: над цією основою надбудовується додат-
ковий рівень буття, який надає їй людині статус 
істоти соціальної і культурно-історичної. У цій 
своїй якості людина усвідомлює себе як носієм 
індивідуальних властивостей, так і частиною 
суспільства, у культуру якого вона буттєво 
й функціонально вкорінена. А в процесі розши-
рення культурного горизонту людина починає 
усвідомлювати себе ще й частиною людства. 

Одна з найбільш поширених дефініцій 
культури відрекомендовує її творчою першо-
основою, яка створює людину. Такому підходу 
притаманна щонайменше одна вада: ідеться 
про винесення культури за межі людини, хоча 
насправді культура – це і внутрішній стрижень 
людини, її світоглядно-аксіологічний рівень, 
здатність сприймати, реагувати, оцінювати, 
робити висновки. Якщо зовнішньою культурою 
є спосіб організації людських відносин і змісту 
цих відносин, себто деяка формалізована 
регламентація, то внутрішня культура людини 
постає організацією змісту і форми вираження 
цих відносин. Інакше кажучи, культура не лише 
створює людину, а й створюється людиною – за 
відсутності цілеспрямованих зусиль людини 
культура неможлива в принципі: не лише апос-
теріорі, а й апріорі. 

Культура й особистість утворюють зміс-
товно-цільову єдність: культура створюється 
людиною, а людина живе в культурі. Людина – 
водночас об’єкт і суб’єкт культурної діяльності. 
Вона – творець культури і разом з тим її спо-
живач. Саме здатність людини створювати 
культуру відрізняє її від тварин. Зі свого боку, 
культура забезпечує людину механізмом успад-
кування, який дає змогу накопичувати пози-
тивний досвід і розвиватися, по-перше, ціле-
спрямовано, по-друге, швидше, ніж інші живі 
форми на Землі. Власне, саме ця особливість 
дала змогу людині очолити суб’єктну піраміду 
на нашій планеті. 

Насамперед і здебільшого культура визна-
чає зміст та форми вияву потреб, пріоритетів 
та преференцій як окремої людини, так і сус-
пільства загалом. У своєму розвитку людина 
вдосконалює свої потреби в сенсі вираження 
в них багатоманітності й особливостей своєї 
людської природи. Навіть суто біологічні 
потреби в їжі, сні тощо набувають дедалі більш 



265

змістовних, екзистенційних, культурних форм. 
У процесі своєї історії людина також перма-
нентно олюднює свої потреби й спосіб їх задо-
волення, пов’язуючи воєдино природну та соці-
окультурну сфери. 

Осмислюючи культуру як простір і час люд-
ського буття, А.  Флієр влучно зауважував, що 
культура як феномен колективної життєдіяль-
ності людей у всій багатоманітності своїх вия-
вів майже невичерпна. Через це їй неможливо 
дати визначення, яке відображає навіть най-
важливіші властивості, не кажучи вже про всі 
соціальні, психологічні, антропологічні та інші 
характеристики. Будь-які визначення неминуче 
приречені на частковість і фрагментарність. Ця 
особливість відображає розуміння апріорної 
обмеженості кожного визначення культури, 
яке відіграє вузькоприкладну й обмежено 
інструментальну роль для виконання пізна-
вальних завдань того чи того дослідження. 

Розглядаючи культуру як ціннісно-норма-
тивну систему, варто зауважити таку її винят-
кову властивість, як здатність організовувати 
й упорядковувати громадське життя, нада-
ючи йому стабільність. Сенс культури поля-
гає в тому, що вона відсікає бажане від неба-
жаного, потрібне від непотрібного, прийнятне 
від неприйнятного, відповідно організовуючи 
та ієрархізуючи суспільство. Сила культури 
істотно зумовлена тим, що такої мети культура 
досягає неакцентовано, спонтанно, на принци-
пах soft power. А вдається їй це значною мірою 
тому, що вона діє на принципах юнгіанського 
«колективного безсвідомого». 

Візантійці наполягали, що культура – це 
та змістовно-сутнісна квінтесенція, яка прин-
ципово відрізняє їх від варварів. Утім, у філо-
софії культури важко натрапити на остаточно 
сформовану систему, яка містить усталені 
поняття й дефініції, що підлягають норматив-
ному заучуванню й запам’ятовуванню – ідея 
культури постає не чимось раз і назавжди уста-
леним, а конкретно-історичним продуктом, 
який істотно трансформується з кожним новим 
поворотом європейської історії. 

Поліаспектність культури і її функціональна 
всюдисущість призводять до непростої тео-
ретичної проблеми – невизначеності її смис-
лової ієрархії. Які смислові акценти лежать 
в основі явища культури, які аспекти роблять 
культуру лише можливою, а які – необхідною 

і достатньою? Відсутність визначеності у від-
повідях на ці запитання робить наратив щодо 
культури безпредметним. У цьому контексті 
стає зрозумілим, чому «на відміну від «інерт-
ного» поняття «культура» останнім часом із 
метою підкреслення активності, динамізму 
соціокультурних процесів дедалі частіше вико-
ристовують термін інкультурація (Рафаль-
ський, Самчук, 2018, c. 630). 

Поліаспектність культури є безпосеред-
нім наслідком багатоманітності факторів, що 
лежать в основі її виникнення, історичного 
генезису й сучасного функціонування. Серед 
цих чинників можна виокремити складний 
симбіоз раціональності та ірраціональності, 
міфу, релігії, етики й естетики. Кожен із наве-
дених аспектів зробив вагомий внесок у появу 
культури сучасного формату. 

Х. Ортега-і-Гассет наполягав на доцільності 
розглянути культуру як систему ідей, прита-
манних конкретно-історичному формату сус-
пільства (чи пак – споріднених суспільств), за 
посередництва яких індивідуальна й суспільна 
свідомість інтерпретують дійсність. У межах 
цього концептуального підходу культура постає 
сутнісно когерентним соціокультурній сфері 
рівнем інтелектуального розвитку людини, що 
забезпечує здатність орієнтуватися в життєвій 
багатоманітності. 

Треба розуміти, що «критеріальна багато-
манітність і неостаточність постає водночас 
перевагою та недоліком соціокультурного 
дослідницького підходу: перевагою можна 
вважати інтерпретаційну евристику, зумов-
лену можливістю гнучко реагувати на різні 
проблемні виклики й альтернативи; натомість 
недоліком є аргументаційний волюнтаризм 
і суб’єктивізм, який підриває довіру до висно-
вків та пропозицій» (Сливінський, 2024, с. 17). 
Істотна специфічна ознака соціокультурного 
дослідницького підходу пов’язана з тим, що 
він «оперує доволі розлогим і значною мірою 
розмитим тематичним дослідницьким спек-
тром: тут береться до уваги і вплив культур-
них та цивілізаційних факторів на динаміку 
соціальних процесів, і детермінативні впливи 
образно-символічних ієрархій, ментальності, 
стереотипів, стилістики аргументації, інтер-
претації, комунікації, тощо – кожен із перера-
хованих аспектів і чимало інших у різний спо-
сіб віддзеркалюють сутність соціокультурного 



266

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

складника суспільного життя» (Сливінський, 
2024, с. 17). 

Сутність людини не обмежується й не вичер-
пується соціальними чи природними харак-
теристиками, а визначається їх взаємодією, 
взаємопроникненням, органічним синтезом. 
А оскільки означений синтез концентрується 
в понятті «культура», то сутність людини роз-
кривається в спосіб розуміння її як репрезен-
танта культури, здатного самовідтворюватися 
і саморозвиватися засобом перетворення при-
родного, матеріального й духовного серед-
овища. 

Важливий концептуальний виклик 
пов’язаний із тим, що «мотив екзистенцій-
ної дистанції і конкретно-історичні пара-
метри її оптимуму зумовлені як генетично 
(тобто в основі цього явища лежить екзис-
тенційна потреба в безпеці), так і соціокуль-
турно та цивілізаційно (бо така індивідуальна 
потреба, зрештою, завжди остаточно оформлю-
ється на рівні конкретного соціуму й цивіліза-
ційної ойкумени). Зі свого боку, міжцивіліза-
ційний антагонізм лежить в основі політичного 
й геополітичного протистояння. Не випадково, 
згідно з оцінками більшості представників 
експертного середовища, в оглядовому май-
бутньому зіткнення геополітичних інтересів 
буде реалізовуватися як зіткнення цивілізацій, 
а найважливіші демаркації і безкомпромісні 
конфлікти визначатимуться соціокультурними 
аргументами» (Самчук, 2020, с. 15–16). 

Зауважений у попередньому абзаці «мотив 
екзистенційної дистанції» виразно просте-
жується на багатьох прикладах і крізь призму 
багатьох аспектів. Його виразно ілюструє хоч 
би той промовистий факт, що «історія людства 
насичена багатьма прикладами соціокультурної 
несумісності смислів і значень» (Сливінський, 
2024, с.  18), а «кожне соціокультурне серед-
овище конкретно-історичного формату володіє 
власними уявленнями про нормативність, бажа-
ність та неприйнятність щодо найрізноманітні-
ших аспектів своєї життєдіяльності. Такі уяв-
лення більшою чи меншою мірою обов’язково 
відрізняються від аналогічних уявлень не лише 
інших соціокультурних середовищ, а й влас-
них, притаманних іншій конкретно-історичній 
стадії свого розвитку. Як наслідок, репрезен-
танти різних соціокультурних ойкумен засто-
совують різні стереотипні маркери, смислові 

й критеріальні лекала, а також, послуговуючись 
терміном Вільфредо Парето, сітку дериватів» 
(Сливінський, 2024, с. 17–18). 

До важливого своєю контроверсійністю 
аспекту привертає увагу З.  Самчук: «Якщо 
сакральне осереддя формує основну частину 
смислового й життєдіяльнісного масиву кож-
ної культури, а спроби засвоєння та адаптації 
цього масиву представниками інших культур 
неодмінно призводять не лише до рутинізації 
засвоєного та адаптованого, а й до профанізації 
сакрального, до фактичної дискредитації ієрар-
хії смислових та аксіологічних пріоритетів, то 
закономірно напрошується запитання: а чи вар-
тий Париж меси, кому й навіщо потрібне таке 
«засвоєння» й така «адаптація», хто і який зиск 
із цього має?» (Самчук, 2020, с. 11). 

Наведену специфічну особливість часто 
недооцінюють. Чому? Хоча б тому, що одна 
річ  – по-популістськи експлуатувати наратив 
про «розширення й поглиблення соціокуль-
турної компетентності», а інша – бути на рівні 
вимог такого «розширення й поглиблення» 
чи хоча б достеменно розуміти, що саме такі 
вимоги означають у смисловому, критеріаль-
ному, аксіологічному, етичному та інших сен-
сах. 

Як наслідок, в абсолютній більшості випад-
ків справа не йде далі популістського наративу, 
тому де-факто запитання «чи вартий Париж 
меси?» отримує хоч і неафішовану, проте цілком 
однозначну негативну відповідь. І що показово, 
такий вердикт виявляється коректним не лише 
для середовища масової свідомості, яка апріорі 
неспроможна чи не вважає за потрібне загли-
блюватися в аналітичні тонкощі контроверсій-
них кейсів: неготовність осмислити драж-
ливий аспект розширення й поглиблення 
соціокультурної компетентності, а також 
повідомити результати такого осмислення 
Urbi et Orbi повною мірою притаманна 
також академічному середовищу, яке в абсо-
лютній більшості персональних випадків 
уважає нерентабельними зусилля, спря-
мовані на настільки теоретично затратну 
й праксеологічно невдячну місію, як адек-
ватної оцінки інокультурного середовища, 
тим більше – засвоєння його сакральним 
осереддям без рутинізації, профанування 
й дискредитації ієрархії смислових та аксіо-
логічних пріоритетів. 



267

Тому доводиться констатувати, що «хоча 
варіативність соціокультурних впливів 
та обмінів надзвичайно розлога, однак чимало 
з них (висловлюючись коректніше – більшість) 
мають на меті не взаємовигідне еволюці-
онування всіх сторін соціокультурної вза-
ємодії, а забезпечення конкурентних переваг 
і світоглядно-аксіологічного домінування 
певних культурно-цивілізаційних пріорите-
тів, яким решта людства має слухняно підко-
рятися. Такий de-facto асиміляційний тренд 
призводить до тієї уніфікації, у якій навіть 
за великого бажання важко розгледіти вза-
ємовигідну еволюцію всіх соціокультурних 
складників людства» (Сливінський, 2024, 
с. 15). 

Зрештою, зазначеному стану речей не варто 
дивуватися, адже «поділ на «своїх» та «чужих» 
є трансчасовим імперативом не лише цивіліза-
ційного та політичного розвитку, а й загалом 
генезису людини й людства: конкретна істо-
рична епоха лише вносила свої стилістичні 
корективи в розуміння «своїх» та «чужих» 
і у визначення оптимальної дистанції між «сво-
їми» та «чужими».» (Самчук, 2020, с. 16). 

Попри незначні термінологічні відмінності, 
смисловий нерв соціокультурної демаркації 
«своїх» та «чужих» не зазнав істотних змін із 
часів перших Хрестових походів: сьогодні ця 
змістовна інтрига просто функціонує в інших 
формах, основною з-поміж яких є дихотомія 
Схід / Захід. Принагідно зазначимо, що «окрес-
лення сутнісних ознак, переваг та недоліків 
цивілізаційних проєктів Заходу та Сходу не 
є суто теоретичною абстракцією і предметом 
вузькоспеціалізованого дискурсу вже хоча б 
тому, що залежно від смислової та аксіологіч-
ної пунктуації в цьому тексті на найвищому 
політичному рівні країн, що мають статус регі-
ональних і глобальних лідерів, вибудовується 
система аргументації із застосування сили, 
нав’язування своєї системи політичних і зага-
лом світоглядних координат тощо. Упередже-
ність значної частини суспільно-політичного 
спектра Заходу щодо ефективності цивілізацій-
ного проєкту Сходу можна зрозуміти з огляду 
на інерцію мислення й логіку ангажованості. 
Однак зрозуміти  – не означає підтримати» 
(Самчук, 2020, с. 17). 

Як іронічно зауважив Ален де Бенуа, нашим 
сучасникам доводиться мати справу з двома 

формами тоталітаризму, які хоч і мають різну 
каузальну природу, проте однаково небезпечні 
за своїми наслідками: якщо тоталітаризм Сходу 
переслідує, ув’язнює і вбиває, проте залишає 
надію, то тоталітаризм Заходу має своїм пріо-
ритетом культивування щасливих роботів, він 
«кондиціонує» пекло й убиває душу. Позбутися 
цих латентно притаманних нашому сьогоденню 
різновидів тоталітаризму непросто з багатьох 
причин: по-перше, ми всі є мимовільними 
заручниками інерції історичної спадкоємності 
та стереотипізму, а те, що здебільшого ми не 
усвідомлюємо таку специфічну особливість як 
доконаний і значущий факт, ще більше поси-
лює інерцію нашої світоглядної залежності; 
по-друге, кожен із нас є знову-таки мимовіль-
ним носієм і репрезентантом певної соціо-
культурної нормативістики, яка задає оціночні 
взірці та стандарти сприйняття будь-якої дій-
сності й навіть евентуальності (Лісовий, 2001; 
Нагорна, 2011). 

За потреби можна було б виокремити 
«по-третє», «по-четверте» і т.  д., однак для 
з’ясування внутрішньої логіки і механізмів 
світосприйняття цілком достатньо «по-перше» 
і «по-друге», адже «саме фактором соціокуль-
турних відмінностей зумовлена абсолютна 
більшість смислових втрат під час комунікатив-
них обмінів. Цей феномен пояснюється тим, що 
різні соціокультурні ареали канонізують різні 
значення, а типи комунікативної раціональ-
ності різних соціокультурних середовищ мають 
чимало принципових відмінностей. Наведена 
специфічна особливість надає особливого зна-
чення комунікативній культурі, яка віддзерка-
лює засвоєний комунікативний досвід» (Сли-
вінський, 2024, с. 20). 

Закономірно напрошується запитання: чим 
саме зумовлені смислові втрати при транзиті 
від одних до інших соціокультурних реалій 
(еталонів, взірців, нормативів тощо)? Корек-
тних відповідей може бути чимало, однак, поза 
будь-яким сумнівом, фактор ментальної смис-
лової і критеріальної рамки є одним з основних: 
«Соціокультурна навантаженість смислів і зна-
чень істотно зумовлена фактором менталітету 
як сукупності автоматизмів сфери свідомості 
й підсвідомості, яка формує способи бачення 
світу й уявлення людей, що належать до однієї 
соціокультурної спільноти. Оскільки в основі 
поняття «менталітет» міститься латинське 



268

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

слово mens, що позначає водночас і мислення, 
і розум, і деякі інші споріднені, але нетотожні 
процеси, то цей фактор зумовив полісемантич-
ність менталітету, труднощі його тлумачення» 
(Сливінський, 2024, с. 18).

Фернан Бродель, наполягав на доцільності 
аналізувати два рівні «структур» у житті будь-
якого суспільства: структури життя матері-
ального та нематеріального, що охоплюють 
людську психологію і повсякденні практики. 
Другий рівень був названий ним структурами 
повсякденності. Саме в них формуються цін-
ності й символи віри людини, семіотичні вті-
лення картини світу (образи, уявлення, звички, 
відчуття тощо). Так, зрозуміти структури 
повсякденності – значить збагнути саму епоху 
на рівні її ключових першопричин і детермі-
нант функціонування. 

Треба враховувати, що «менталітет як 
соціокультурний феномен віддзеркалює 
взаємозв’язок, взаємозалежність і взаємодо-
повнюваність трьох основних компонентів: 
а) соціокультурний компонент віддзеркалює 
життєдіяльність соціуму як носія менталітету 
в його духовних, релігійних, економічних, полі-
тичних характеристиках, що охоплюють всі 
сторони життя суспільства і є найбільш ємним 
і багатогранним; б) психологічний компонент − 
це насамперед смислова демаркація як відобра-
ження психосфери, що визначає національний 
характер соціальної спільноти; в)  цивілізацій-
ний компонент є необхідним складником наці-
онального менталітету, позаяк смислова коре-
ляція між цивілізацією і культурою кожного 
народу визначається динамікою культурно-
цивілізаційного розвитку. Так, цивілізаційна 
орієнтація є матрицею соціокультурного розви-
тку народу загалом, включно з його менталіте-
том» (Баюжева, 2017, с. 147). 

Інакше кажучи, «ментальність є відображен-
ням узагальненого способу сприйняття світу, 
манери світовідчуття й мислення, притаманних 
людям певної епохи. Це семантична матриця, 
яка детермінує смислові реакції суб’єктів куль-
тури. На відміну від концептуальних доктрин 
й ідеологічних конструкцій, які мають ознаки 
завершених систем, спільною характерною 
рисою ментальностей є їх відкритість, незавер-
шеність, континуальність, дифузна природа, 
«розмитість» по всій площі культури і повсяк-
денної свідомості» (Баюжева, 2017, с. 107). 

Історія ментальностей – невід’ємний склад-
ник, елемент системи соціокультурної історії. 
Предметом історії ментальностей є реконструк-
ція способів вираження, яка відображає основні 
аспекти суспільного світорозуміння, способи 
і зміст мислення, стереотипи й образи, міфи 
та цінності суспільством загалом. На відміну 
від історії повсякденності, яку цікавить темпо-
ральність конкретних подій, історія менталь-
ностей оперує найбільш фундаментальними і, 
з огляду на цю особливість, найбільш устале-
ними ознаками життєдіяльності, зміни на рівні 
яких стають помітними лише в разі розгляду 
великих хронологічних відтинків. 

Сьогодні із цілковитою впевненістю можна 
констатувати необхідність створення комплек-
сного, системного методологічного підходу для 
характеристики феномену менталітету. Аспект 
генезису й сутності менталітету віддзеркалює 
проблему, яка вимагає комплексного підходу 
(філософії, історії, соціальної психології, соціо-
логії, політології етнопсихології). Ментальний 
фон тієї чи тієї епохи досліджували Ф. Арьєс, 
М. Бахтін, А. Гуревич, Й. Гейзінга, Ж. Ле Гофф. 
З. Фрейд та Е. Фромм ототожнювали менталі-
тет з національним (соціальним) характером. 
У кожнім разі основними елементами мента-
літету є загальні духовні пріоритети, групові 
автоматизми свідомості, образи мислення, 
стереотипи, архетипи, ритуали, жести. Мен-
талітет кожного народу своїми витоками сягає 
соціокультурних буттєвих автоматизмів. Зде-
більшого виокремлюють три найбільш значущі 
для суспільства типи менталітету: етнічний, 
соціальний, релігійний (Стражний, 2008; Фер-
ґюсон, 2020). 

Як аргументовано зазначає А.  Баюжева, 
«ментальності виражають не стільки індиві-
дуальні онтологічно-екзистенційні пріоритети, 
скільки позаособовий (надособовий) аспект 
суспільної свідомості. Виявлення ментальнос-
тей дає змогу з’ясувати те спільне, що є в пред-
ставників однієї соціально-культурної спіль-
ноти, а вивчення ментальних трансформацій 
у часі сприяє встановленню особливості світо-
сприйняття епохи» (Баюжева, 2017, с. 110). 

Так, «суб’єктом ментальностей є не інди-
від, а соціум. Ментальності виявляють себе 
у вербальній культурі суспільства, мові жес-
тів, поведінці, звичаях, традиціях і віруваннях. 
У сучасному гуманітарному знанні поняття 



269

ментальностей уживається для позначення 
тих чи тих культурних стереотипів, способу 
мислення, вірувань великих соціальних груп 
і суспільства загалом. До сфери ментальності 
належить усе те, що є «повсякденною свідо-
містю», «свідомістю звичок»» (Баюжева, 2017, 
с. 109–110). 

Ще одним фактором, який чинить істотний 
детермінативний вплив на ефективність соціо-
культурної взаємодії, є темпоральний, часовий, 
епохальний чинник: кожна епоха так чи так 
відрізняється від попередньої та наступної 
своєю ієрархією соціокультурних пріорите-
тів: з одного боку, вона переглядає ієрархію 
значущості попередніх епох, а з іншого – при-
речена на перегляд своєї ієрархії наступними 
епохами (Бауман, 2008; Чорномаз, 2014). 
Що стосується нашого сьогодення, то успіх 
у межах соціокультурної парадигми сучасності 
перебуває в чіткій корелятивній залежності від 
динамізму в будь-якій його іпостасі – індиві-
дуальній, груповій, корпоративній, соціальній, 
цивілізаційній. 

Цей мегатренд новітньої епохи влучно зау-
важив Зиґмунт Бауман у «Плинній сучасності» 
(«Liquid Times: Living in an Age of Uncertainty»): 
капіталізм і прагнення максимізації прибутку 
спонукають людину до звільнення від усіх різ-
новидів традиції – від прихильності до батьків-
щини, сім’ї та інших «анахронізмів». Відбува-
ється безпрецедентний розрив зв’язків з усім, 
що заважає отримати прибуток. Якщо релігія 
заважає бути успішним, то відмовся від неї. 
Якщо твоя друга половина хоче дитину, а це 
стає на заваді твоєму успіху, то не обтяжуй 
себе дітьми. Якщо батьківщина наполегливо 
розраховує на твою лояльність, то чи потрібна 
тобі така батьківщина? Що вона тобі запропо-
нувала (спроможна запропонувати) навзаєм? 
Можливо, варто і її позбутися? Чим більшої 
кількості факторів, які обтяжують мобільність, 
людина може позбутися, тим очевидніші пер-
спективи її успіху. Зрештою, найбільш успішні 
люди  – це люди найбільш мобільні. Той, хто 
домігся успіху, є максимально динамічними, 
а невдахи залишаються прикутими до одного 
місця, однієї роботи, однієї сім’ї. 

Концептуальна метафора «плинність», яка 
має завдячувати своєю популяризацією зга-
даній вище алармістській книзі З.  Баумана, 
передбачає смислове навантаження у форматі 

переходу від виразно структурованої соціаль-
ної дійсності з притаманним їй детермінізмом 
соціальних умов, вимог і впливів до de facto 
постсоціальної дійсності, у межах якої інди-
віди і спільноти значною мірою позбавлені 
соціальної нормативістики, що регламентує 
життєдіяльність. Ця специфічна ознака нашої 
сучасності містить чимало очевидних викликів, 
а ще більше – неочевидних загроз, пов’язаних 
із соціокультурною розпорошеністю, неви-
значеністю і релятивізмом, які навіть щирим 
спробам досягти соціокультурного консенсусу 
чи хоча б конвенціоналізму надають відверто 
ілюзійних і профанативних ознак. За таких 
обставин марно сподіватися на соціокультурне 
взаємопотенціювання, а, як відомо, «людство 
є ефективним і значною мірою в принципі мож-
ливим настільки, наскільки воно функціонує на 
принципах соціокультурного взаємопотенцію-
вання» (Сливінський, 2024, с. 14). 

Як наголошують провідні вітчизняні дослід-
ники, «межі культурного сценарію неухильно 
стандартизують мислення людини, а це 
латентно сприяє домінуванню шаблонів і стере-
отипів, неспроможних забезпечити ефективне, 
а прецінь – інноваційне становлення людини 
і суспільства» (Рафальський, Самчук, 2018, 
c. 21). Нівелювати домінування таких шаблонів 
і стереотипів в умовах соціокультурної розпо-
рошеності, невизначеності й релятивізму пост-
соціальної дійсності вкрай непросто. 

Таке завдання є ще складнішим, якщо його 
доповнити світоглядною і аксіологічною нега-
тивістикою усталених стереотипів. Не випад-
ково Джордж Кеннан назвав «самовдоволеною 
короткозорістю явище, яке ототожнює амери-
канську цивілізацію з остаточним розв’язанням 
світових проблем і зневажливо дистанціюється 
від серйозного вивчення соціальних практик 
тих народів, цивілізація яких може здатися 
матеріально менш розвиненою» (Самчук, 2020, 
с. 18). 

Повертаючись до світоглядної спадкоєм-
ності, яка сягає своїм корінням епохи Хресто-
вих походів, варто привернути увагу до «фено-
мену, який Редьярд Кіплінг назвав «тягарем 
білої людини» (англ. The White Man’s Burden), 
натякаючи на ледве не сакральне місіонер-
сько-цивілізаторське покликання американців 
та європейців як ексклюзивних носіїв цивілі-
заційних цінностей. Цей «тягар» віддзеркалює 



270

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

непорушну впевненість у цивілізаційній пере-
вазі (superiority complex), попри те, що зазна-
чена перевага є вкрай сумнівною і химерною, 
а цивілізаторська місія Заходу щоразу більше 
проблематизується, повсякчас набуваючи 
суперечливих ознак» (Сливінський, 2024, с. 19). 

А втім, стереотипи культурно-цивілізаційної 
зверхності є доволі живучими: і з часом вони 
не лише не сходять нанівець, а й посилюються 
завдяки різноманітним аргументаційним удо-
сконаленням. Тому доводиться констатувати 
прикрий факт: «Попри те, що соціокультурна 
взаємодія лежить в основі еволюціонування 
людства, більшість з її прикладних опцій вико-
ристовують, щоб отримати конкурентні пере-
ваги та забезпечити корпоративні інтереси 
певних глобальних гравців і транснаціональ-
них груп впливу. Так, взаємовигідне еволюці-
онування всіх сторін соціокультурної взаємодії 
перетворюється на світоглядно-аксіологічне 
домінування певних культурно-цивілізаційних 
пріоритетів, на тлі яких перспективи взаємо-
вигідної еволюції всіх соціокультурних склад-
ників людства перетворюються на романтичну 
ілюзію» (Сливінський, 2024, с. 24). 

Як, завдяки яким засобам і внаслідок яких 
причинно-наслідкових дій взаємовигідне 
еволюціонування всіх сторін соціокультур-
ної взаємодії перетворюється на світоглядно-
аксіологічне домінування певних культурно-
цивілізаційних пріоритетів? Це наслідок 
багатьох причин, однак основною з-поміж них 
варто визнати фактор світоглядного впливу  – 
щодо цього варто залучити влучне зауваження 
А.  Гурківської: «Словосполучення «дивитися 
на світ очима» якраз і є буквальним утіленням 
світоглядного впливу» (Гурківська, 2022, с. 42). 

У цьому контексті закономірно напрошу-
ється таке запитання: що є тим драйвером, 
який забезпечує поступ певного світоглядного 
впливу? Відповідь так чи так стосуватиметься 
функціональних ресурсів інформаційної сфери, 
ЗМІ та епохи інформаційного суспільства зага-
лом. Цей аспект доволі переконливо виклали 
А.  Бард та Я.  Зодерквіст у резонансній книзі 
«Нетократія. Нова правляча еліта і життя після 
капіталізму». Також доволі повчальним є ґрун-
товне дослідження «Конституція знання: захист 
істини» старшого наукового співробітника про-
грами «Дослідження управління» в Інституті 
Брукінґса Джонатана Рауха (Rauch, 2021). На 

багатьох виразних прикладах автор перекон-
ливо ілюструє, як дезінформація, тролінг і наві-
ювальні впливи, доповнені фактором лавино-
подібного нагромадження соціальних мереж, 
призводять до ефекту втрати пересічним спо-
живачем інформаційних послуг здатності від-
різняти правду від брехні, а факти – від вигадок. 

У книзі «Фейкові новини та альтернативні 
факти: інформаційна компетентність в епоху 
постправди» доцент Школи інформаційних 
наук Університету Південної Кароліни Ніколь 
Кук осмислює феномен фейкових новин, їх 
генеалогію і внутрішню логіку (Cooke, 2018). 
Це надзвичайно важливий аспект глобального 
інформаційного простору сучасності, який 
істотно впливає як на формування як загаль-
ної інформаційної картини світу, так і на сферу 
соціокультурних взаємин. І, на жаль, дово-
диться констатувати, що в абсолютній біль-
шості випадків такий вплив є деструктивним, 
з очевидними елементами суб’єктивізму, тен-
денційності й упередженості. 

Цільова аудиторія таких впливів – суспільна 
свідомість, а якщо взяти змістовно вужче й кон-
центрованіше, то формування її уявлень про 
такі причинно-наслідкові зв’язки, які відпові-
дають індивідуальним і корпоративним інтер-
есам замовникам фейкових новин. Зрештою, 
цей аспект був переконливо обґрунтований ще 
століття тому, коли терміна «фейкові новини» 
не існувало. Ідеться, зокрема, про теоретико-
концептуальний доробок Волтера Ліпмана 
(Lippmann, 2020), фундаментальну працю Елі-
аса Канетті «Натовп і влада» (Canetti, 1984), 
а також про одне з найбільш впливових дослі-
джень у галузі аналізу масової поведінки  – 
книгу Ґюстава Лебона «Натовп» (Le Bon, 2002). 

Фейкові новини діють на різних принципах, 
які можна об’єднати спільним критеріальним 
і термінологічним маркером під назвою «мані-
пуляція». Цей аспект виразно висвітлив Лео-
нард Мур у ґрунтовній праці «Маніпуляція:  
6 рукописів – контроль розуму, гіпноз, маніпу-
ляція, як аналізувати людей, як таємно маніпу-
лювати людьми, психологія людини» (Moore, 
2018). Зокрема, фахівці буквально в один голос 
визнають лавиноподібне зростання маніпуля-
тивного складника в сучасних інформаційно-
комунікативних процесах: «Істотне значення 
в інформаційному забезпеченні суспільно-
політичної життєдіяльності сучасного ґатунку 



271

належить маніпулятивному складнику. Загалом 
слід зазначити, що маніпуляція є засобом тен-
денційного формування ієрархії смислів, зна-
чень, пріоритетів тощо. Для досягнення такої 
мети маніпуляція застосовує насамперед тех-
нологію перемикання уваги, відповідно до якої 
увага споживача інформації (цільової аудиторії) 
зосереджується на тих аспектах, які забезпечу-
ють бажану для суб’єкта чи замовника маніпу-
ляції смисло-значеннєву ієрархію» (Гурківська, 
2022, с. 143). 

Окрім посиленої експлуатації технології 
перемикання уваги часто також застосовується 
механізм ілюзії вибору й фактичного контролю 
меню опцій. Як зазначає Т. Матусевич, «цифрові 
технології функціонують як ігрові автомати, 
привертаючи увагу людей, надаючи їм «пере-
ривчасті змінні винагороди», які, як показали 
психологічні дослідження, викликають велике 
звикання, а для постачальника є неймовірно 
прибутковими. Крім того, постійна новизна 
потоків соціальних медіа породжує «страх про-
пустити щось важливе», а отже, викликає зви-
кання» (Матусевич, 2024, с. 216–217). 

Така залежність нашого пересічного сучас-
ника від медіа робить його легкою здобиччю 
не лише для маніпуляцій, а й для тривіальної 
пропаганди. Це трохи дивно й нібито алогічно, 
адже пік пропагандистської ефективності при-
пав на 1930–1950-ті роки: здавалося б, відтоді 
суспільна думка в глобальному форматі набула 
великого емпіричного досвіду, що мало б їй 
забезпечити невразливість до спроб пропаган-
дистських впливів. Але ж ні, багатоманітний 
інформаційний пресинг епохи інформаційного 
суспільства робить свою чорну справу, тому 
наші сучасники потрапляють на пропагандив-
ний «гачок» з не меншою регулярністю, ніж це 
робили їхні попередники майже століття тому. 

Таку специфічну особливість нашого сього-
дення пів століття тому виразно спрогнозував 
у книзі «Пропаганда» Жак Еллюль – почесний 
професор права, історії та соціології Універси-
тету Бордо (Ellul, 1973). А майже сотню років 
тому Едвард Бернейс розвінчав ще один сте-
реотип, який продовжує навіть у наш час феє-
рично функціонувати на рівні не лише масової, 
а й спеціалізованої свідомості: ідеться про те, 
що «свідоме та розумне маніпулювання орга-
нізованими звичками та думками мас є важли-
вим елементом демократичного суспільства. 

Ті, хто маніпулює цим невидимим механізмом 
суспільства, утворюють невидимий уряд, який 
є справжньою панівною силою нашої країни» 
(Bernays, 2004). 

Крім того, Бернейс був відвертим прихиль-
ником пропаганди як інструменту демокра-
тичного та корпоративного маніпулювання 
населенням. Негативізм його концептуального 
цинізму значною мірою нівелюється перева-
гами відвертого викладення думок. Принагідно 
зазначимо, що неоліберальний тренд сучас-
ності повною мірою взяв на озброєння концеп-
туальний цинізм Е.  Бернейса, проте не нава-
жився відверто це визнати. 

То в чому ж, окрім буквально наркотичної 
залежності наших сучасників від ЗМІ та соці-
альних медіа, полягає секрет ефективності про-
паганди на початку ХХІ століття? Його витоки 
й причинно-наслідкові зв’язки варто шукати 
«в спокусі простотою, визначеністю, одно-
значністю, відсутністю суперечливості й амбі-
валентності. Пропаганда апріорі ігнорує про-
світницьку потребу порівняльного аналізу ідей, 
концепцій, підходів тощо: вона популяризує 
певну ідею, концепцію, підхід тощо в статусі 
беззаперечного й безапеляційного. Саме пропа-
ганда безроздільно пов’язана з таким явищем, 
як «промивання мізків». Кожна пропаганда 
створює довкола себе авторитарну атмосферу, 
за відсутності якої її існування або взагалі 
неможливе, або викликає очевидні сумніви» 
(Гурківська, 2022, с. 106–107).

Вагомий внесок у «промивання мізків» 
у наш час робить індустрія шоу-бізнесу, анга-
жованого насамперед неоліберальним політич-
ним і глобалістським фінансово-економічним 
трендом. Цей аспект виразно розкрито Марком 
Дайсом у книзі «Голлівудська пропаганда: як 
телевізор, фільми та музика формують нашу 
культуру» (Dice, 2020). Автором переконливо 
проілюстрована роль, яку відіграють не лише 
ЗМІ, а й високорейтингові представники шоу-
бізнесу у формуванні світогляду наших сучас-
ників засобом пропаганди, маніпулятивних 
технологій, кімнат відлуння і вікон Овертона. 

Висновки. Фундаментальною передумовою 
взаємодії країн і народів у форматі життєді-
яльнісного взаємопотенціювання є послідовне 
й неухильне дотримання принципу соціо-
культурної рівнозначності: саме він забезпе-
чує поступальне нарощування ефективності 



272

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

взаємодії країн і народів. На заваді реалізації 
такої передумови стоять насамперед руди-
менти стереотипної упередженості та спокуса 
зловживання можливостями інформаційного 
середовища з метою латентної популяризації 
таких стереотипів. Так, перспективи ефектив-
ної взаємодії країн і народів залежать значною 

мірою від спроможності людства подолати 
зазначені перешкоди. Шлях до такої мети про-
лягає через забезпечення транспарентного дис-
курсу щодо культурно-цивілізаційних реалій, 
організованого на принципах компаративного 
аналізу, критичного мислення та делібератив-
ної демократії. 

Список використаних джерел: 
Бауман, З. (2008). Глобалізація. Наслідки для людини і суспільства. Київ : Видавничий дім «Києво-Могилян-

ська академія». 109 с. 
Баюжева, А. (2017). Ментальність і соціокультурна сфера: природа взаємодії. Релігія та соціум. №  3–4. 

С. 142–150. 
Баюжева, А. О. (2017). Ментальне оснащення суспільного розвитку як світоглядний феномен. Науковий вісник. 

Серія «Філософія». Харків : ХНПУ. Вип. 48 (частина ІІ). С. 106–115. 
Гурківська, А. І. (2022). Політична дійсність в епоху постправди: змістовно-функціональні особливості. Дис. … 

доктора філософії за спеціальністю «052 – Політологія». Інститут політичних і етнонаціональних досліджень 
ім. І. Ф. Кураса НАН України, Київ. 288 с. 

Лісовий, В. (2001). Дискусія як спілкування в контексті «проблемного поля». Український гуманітарний огляд. 
Вип. 5. С. 3–12. 

Матусевич, Т. В. (2024). Філософська парадигма наукової освіти: стратегії і практики розвитку відповідаль-
ного громадянства. Дис. … доктора філос. наук за спец. 09.00.10 – філософія освіти. Український державний 
університет імені Михайла Драгоманова, Київ. 420 с. 

Нагорна, Л.  П. (2011). Соціокультурна ідентичність: пастки ціннісних розмежувань. Київ : ІПіЕНД ім. 
І.Ф. Кураса НАН України. 272 с. 

Рафальський, О.  О., Самчук, З.  Ф. (2018). Цивілізаційні перехрестя сучасного суспільства. Київ : ІПіЕНД 
ім. І. Ф. Кураса НАН України. 688 с. 

Самчук, З. Ф. (2020). Текст політики на тлі цивілізаційних контекстів і підтекстів як відсутній елемент освіт-
нього дискурсу. Освітній дискурс: збірник наукових праць / Голов. ред. О. П. Кивлюк. Київ : ТОВ «Науково-інфор-
маційне агентство «Наука-технології-інформація». Випуск 24 (6). С. 7–22. 

Сливінський, А. (2024). Соціокультурна взаємодія як фактор еволюціонування людства. Вища освіта України. 
№ 2. С. 14–27. 

Стражний, О. (2008). Український менталітет. Ілюзії. Міфи. Реальність. Київ : Книга. 368 с.
Ферґюсон, Н. (2020). Глобальний занепад. Як помирають інститути та економіки. Київ : Наш Формат. 144 с. 
Чорномаз, Б. (2014). Український національний менталітет – остання барикада. Київ, Умань : Талком. 636 с. 
Bernays, E. L. (2004). Propaganda. Ig Publishing. 175 р. 
Canetti, E. (1984). Crowds and Power. Farrar, Straus and Giroux. 496 р. 
Cooke, N. A. (2018). Fake News and Alternative Facts: Information Literacy in a Post-Truth Era. ALA Editions. 48 р.
Dice, M. (2020). Hollywood Propaganda: How TV, Movies, and Music Shape Our Culture. The Resistance Manifesto. 

342 р. 
Ellul, J. (1973). Propaganda: The Formation of Men’s Attitudes. Vintage. 352 р. 
Le Bon, G. (2002). The Crowd: A Study of the Popular Mind. Dover Publications. 160 р.
Lippmann, W. (2020). Public Opinion. Digireads.com Publishing. 224 р.
Moore, L. (2018). Manipulation: 6 Manuscripts – Mind Control, Hypnosis, Manipulation, How To Analyze People, 

How To Secretly Manipulate People, Human Psychology. Create Space Independent Publishing Platform. 396 р.
Rauch, J. (2021). The Constitution of Knowledge: A Defense of Truth. Brookings Institution Press. 280 р. 

References:
Bauman, Z. (2008). Hlobalizatsiya. Naslidky dlya lyudyny i suspilʹstva. [Globalization. Consequences for man and 

society]. K.: Vydavnychyy dim «Kyyevo-Mohylyansʹka akademiya». 109 s. [in Ukrainian].
Bayuzheva, A. (2017). Mentalʹnistʹ i sotsiokulʹturna sfera: pryroda vzayemodiyi. [Mentality and the sociocultural 

sphere: the nature of interaction]. Relihiya ta sotsium. № 3–4. S. 142–150 [in Ukrainian].
Bayuzheva, A.  O. (2017). Mentalʹne osnashchennya suspilʹnoho rozvytku yak svitohlyadnyy fenomen. [Mental 

equipment of social development as a worldview phenomenon]. Naukovyy visnyk. Seriya «Filosofiya». Kharkiv: KHNPU. 
Vyp. 48 (chastyna II). S. 106–115 [in Ukrainian].



273

Hurkivsʹka, A.  I. (2022). Politychna diysnistʹ v epokhu postpravdy: zmistovno-funktsionalʹni osoblyvosti. 
[Political reality in the post-truth era: substantive and functional features]. Dys. … doktora filosofiyi za spetsialʹnistyu 
«052 – Politolohiya». Instytut politychnykh i etnonatsionalʹnykh doslidzhenʹ im.  I. F. Kurasa NAN Ukrayiny, Kyyiv. 
288 s. [in Ukrainian].

Lisovyy, V. (2001). Dyskusiya yak spilkuvannya v konteksti «problemnoho polya». [Discussion as communication in 
the context of the «problem field»]. Ukrayinsʹkyy humanitarnyy ohlyad. Vyp. 5. S. 3–12 [in Ukrainian].

Matusevych, T. V. (2024). Filosofsʹka paradyhma naukovoyi osvity: stratehiyi i praktyky rozvytku vidpovidalʹnoho 
hromadyanstva. [Philosophical paradigm of scientific education: strategies and practices of responsible citizenship 
development]. Dys. … doktora filos. nauk za spets. 09.00.10 – filosofiya osvity. Ukrayinsʹkyy derzhavnyy universytet 
imeni Mykhayla Drahomanova, Kyyiv. 420 s. [in Ukrainian]. 

Nahorna, L. P. (2011). Sotsiokulʹturna identychnistʹ: pastky tsinnisnykh rozmezhuvanʹ. [Sociocultural identity: pitfalls 
of value distinctions]. K., IPiEND im. I.F. Kurasa NAN Ukrayiny. 272 s. [in Ukrainian].

Rafalʹsʹkyy, O.  O., Samchuk, Z.  F. (2018). Tsyvilizatsiyni perekhrestya suchasnoho suspilʹstva. [Civilizational 
crossroads of modern society]. K.: IPiEND im. I. F. Kurasa NAN Ukrayiny. 688 s. [in Ukrainian]. 

Samchuk, Z. F. (2020). Tekst polityky na tli tsyvilizatsiynykh kontekstiv i pidtekstiv yak vidsutniy element osvitnʹoho 
dyskursu. [The policy text against the background of civilizational contexts and subtexts as a missing element of 
educational discourse]. Osvitniy dyskurs: zbirnyk naukovykh pratsʹ / Holov. red. O. P. Kyvlyuk. Kyyiv: TOV «Naukovo-
informatsiyne ahent·stvo «Nauka-tekhnolohiyi-informatsiya». Vypusk 24 (6). S. 7–22. [in Ukrainian].

Slyvinsʹkyy, A. (2024). Sotsiokulʹturna vzayemodiya yak faktor evolyutsionuvannya lyudstva. [Sociocultural 
interaction as a factor in the evolution of humanity]. Vyshcha osvita Ukrayiny. № 2. S. 14–27. [in Ukrainian]. 

Strazhnyy, O. (2008). Ukrayinsʹkyy mentalitet. Ilyuziyi. Mify. Realʹnistʹ. [Ukrainian mentality. Illusions. Myths. 
Reality]. Kyyiv: Knyha. 368 s. [in Ukrainian].

Chornomaz, B. (2014). Ukrayinsʹkyy natsionalʹnyy mentalitet – ostannya barykada. [Ukrainian national mentality is 
the last barricade]. Kyyiv, Umanʹ: Talkom. 636 s. [in Ukrainian].

Fergyuson, N. (2020). Hlobalʹnyy zanepad. Yak pomyrayutʹ instytuty ta ekonomiky. [Global decline. How institutions 
and economies die]. K.: Nash Format. 144 s. [in Ukrainian].

Bernays, E. L. (2004). Propaganda. Ig Publishing. 175 р. [in English]. 
Cooke, N. A. (2018). Fake News and Alternative Facts: Information Literacy in a Post-Truth Era. ALA Editions. 48 р. 

[in English]. 
Canetti, E. (1984). Crowds and Power. Farrar, Straus and Giroux. 496 р. [in English]. 
Dice, M. (2020). Hollywood Propaganda: How TV, Movies, and Music Shape Our Culture. The Resistance Manifesto. 

342 р. [in English]. 
Ellul, J. (1973). Propaganda: The Formation of Men's Attitudes. Vintage. 352 р. [in English]. 
Le Bon, G. (2002). The Crowd: A Study of the Popular Mind. Dover Publications. 160 р. [in English]. 
Lippmann, W. (2020). Public Opinion. Digireads.com Publishing. 224 р. [in English]. 
Moore, L. (2018). Manipulation: 6 Manuscripts – Mind Control, Hypnosis, Manipulation, How To Analyze People, 

How To Secretly Manipulate People, Human Psychology. Create Space Independent Publishing Platform. 396  р. 
[in English]. 

Rauch, J. (2021). The Constitution of Knowledge: A Defense of Truth. Brookings Institution Press. 280 р. [in English]. 



274

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

УДК 130.2
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.31

Ушно Ірина Михайлівна,
кандидат філософських наук, 

доцент кафедри філософії та суспільних наук
Національного аерокосмічного університету імені М. Є. Жуковського 

«Харківський авіаційний інститут»
orcid.org/0000-0003-3660-3666

i.ushno@khai.edu 

АЕРОКОСМІЧНИЙ ІНЖИНІРИНГ В АРТКООРДИНАТАХ:  
МОДЕРНІЗМ І ПОСТМОДЕРНІЗМ 

Стаття присвячена розгляду проблеми філософії культури, яка актуалізує вимір аерокосмічного інжині-
рингу через арт-координати модернізму та постмодернізму. Такий незвичний погляд на аерокосмічну сферу 
дає багату палітру розуміння її онтології. Аналіз впливу різних сфер мистецтва на розвиток аерокосмосу 
вдало поєднується з дослідженням мистецтва, що трансформується завдяки досягненням аерокосмічного 
інжинірингу. Аерокосмічна тематика завжди викликала великий інтерес у мистецтві й культурі. Від перших 
мрій про польоти до зірок до сучасних космічних місій космос вражає уяву людей і стає джерелом натхнення 
для митців. Аерокосмічний інжиніринг розвивається дуже стрімко останні сто років, будучи однією з най-
більш наукоємних сфер діяльності людства. Швидкість і технологічна складність зумовлюють вузьке коло 
спеціалістів у галузі аерокосмічного інжинірингу. Суспільство не завжди може осягнути повною мірою їхні 
досягнення. Саме артпростір дає змогу нам усвідомити всю важливість та унікальність цієї сфери діяльності.

У статті подано аналіз функціональних особливостей артпростору аерокосмосу, обґрунтовано його місію. 
Мистецтво стає посередником між суспільством та аерокосмічною спільнотою, презентуючи сучасні тех-
нічні й технологічні тенденції. Артіндустрія просуває а суспільстві ідеї майбутніх аерокосмічних розробок, 
даючи змогу згладити суспільні непорозуміння та сприяти позитивним очікуванням. Мистецтво стає амбаса-
дором аерокосмічного інжинірингу через художників, письменників, кінорежисерів, музикантів тощо.

У статті розглянуто, як теми аерокосмосу відображалися в мистецтві модернізму й постмодернізму, як ево-
люціонувало уявлення про Всесвіт і наше місце в ньому і як космос вплинув на розвиток нових жанрів і стилів 
у художній творчості. Історико-культурна ретроспектива дає змогу презентувати найбільш відомі факти сфери 
мистецтва, присвячені аерокосмічному інжинірингу. Модернізм був початковим артпростором для авіаційної 
тематики, надихнувся нею і став одним із головних популяризаторів цієї сфери. Постмодернізм уже розкрився 
в космічну епоху, актуалізуючи питання безпеки, екології, доцільності й майбутніх перспектив.

Ключові слова: аерокосмос, модернізм, постмодернізм, мистецтво, артпростір, аерокосмічний інжині-
ринг, homo aerospace.

Ushno Iryna,
Ph.D. in Philosophy, Associate Professor

at the Department of Philosophy and Social Sciences 
National Aerospace University – Kharkiv Aviation Institute

orcid.org/0000-0003-3660-3666
i.ushno@khai.edu 

AEROSPACE ENGINEERING IN THE COORDINATES OF ART: 
MODERNISM AND POSTMODERNISM

This article is dedicated to examining the problem within the philosophy of culture that foregrounds the dimension 
of aerospace engineering through the artistic coordinates of modernism and postmodernism. This unconventional 
perspective on the aerospace domain offers a rich palette for understanding its ontology. The analysis of how various 
art forms have influenced the development of aerospace endeavors is skillfully interwoven with an exploration 
of the ways in which art has been transformed by aerospace advancements. Aerospace themes have always captivated 
the artistic and cultural imagination. From the earliest dreams of reaching the stars to contemporary space missions, 
the cosmos has consistently inspired humanity and served as a wellspring of artistic creativity.



275

Aerospace engineering has undergone exceptionally rapid development over the past century, emerging as 
one of humanity’s most knowledge-intensive fields. The pace of technological advancement and the complexity 
of this domain have resulted in a highly specialized community of experts whose achievements are often not fully 
comprehended by the broader public. It is within the art space that the significance and uniqueness of this field can 
be more vividly communicated to society.

The article presents an analysis of the functional features of the artistic space of aerospace, substantiating its 
mission. Firstly, art acts as a mediator between society and the aerospace community, presenting contemporary 
technical and technological trends. Secondly, the art industry propagates the ideas of future aerospace developments, 
helping to mitigate societal misunderstandings and foster positive expectations. Art becomes an ambassador for 
aerospace engineering through the works of artists, writers, filmmakers, musicians, and others.

The article examines how aerospace themes have been reflected in the art of modernism and postmodernism, 
tracing the evolution of humanity’s imagination about the universe and our place within it, and exploring how space 
exploration has influenced the development of new genres and styles in creative expression. A historical and cultural 
retrospective highlights the most notable instances within the art sphere dedicated to aerospace engineering. 
Modernism served as the initial artistic space for the aviation theme, drawing inspiration from it and becoming one 
of its primary popularizers. Postmodernism, by contrast, unfolded during the space age, addressing issues of safety, 
ecology, feasibility, and future prospects.

Key words: aerospace, modernism, postmodernism, art, artistic space, aerospace engineering, homo aerospace.

Актуальність і проблемність дослідження. 
Аерокосмічний інжиніринг є не лише інженер-
ною дисципліною, що займається проєктуван-
ням і розробленням літальних апаратів, а й гли-
боким культурно-філософським феноменом, 
який викликає питання про взаємодію людини 
з технологією, природою та Всесвітом. У філо-
софському контексті аерокосмічний інжиніринг 
ставить перед людством низку питань, а саме: 
онтологічні – про зміну нашого уявлення, про 
реальність і буття у зв’язку з розширенням 
людської присутності в космосі; епістемоло-
гічні – про знання й пізнання, коли аерокос-
мічні досягнення розширюють наші наукові 
горизонти, але водночас ставлять питання про 
межі нашого розуміння космосу й нових, ще 
невідомих, феноменів; етичні – рефлексії щодо 
відповідальності за освоєння космічного про-
стору, впливу технологій на навколишнє серед-
овище, космічне сміття, колонізацію інших 
планет і права інших форм життя (позаземних 
або штучних). Аерокосмічний інжиніринг стає 
ареною для осмислення майбутнього людини, 
її технологічної влади й моральних зобов’язань 
у контексті освоєння космосу. Такі складні 
питання потребують ретельної суспільної під-
готовки. Оскільки ця сфера передбачає високу 
професійну обізнаність, вузьку спеціаліза-
цію та надзвичайний рівень відповідальності, 
багато людей не включені в цей процес. Що 
може стати позитивним фактором, який зможе 
донести питання до широкої аудиторії? На наш 
погляд, саме культура й мистецтво можуть стати 
ефективним посередником між аерокосмічним 

інжинірингом і суспільством. Саме через артін-
струменти можливо не тільки донести сучасні 
проблеми та перспективи розвитку аерокосо-
мосу, а й створити позитивну та конструктивну 
атмосферу взаємодії суспільства й аерокосміч-
ної спільноти. Мистецтво є своєрідним «амба-
садором» аерокосмічного інжинірингу, просу-
ваючи нові ідеї, надихаючи людей долучатися 
до аерокосмічної сфери діяльності: від вибору 
професії до голосування за аерокосмічну полі-
тику. Ця місія не є новою, вона існувала впро-
довж історії людства, від міфології до останніх 
фантастичних романів. На жаль, це частіше 
були поодинокі випадки, дослідження яких дає 
змогу сформувати загальне уявлення про ста-
тус аерокосмічного інжинірингу в артпросторі 
модернізму й постмодернізму. 

Мета статті – проаналізувати вплив розви-
тку аерокосмічного інжинірингу на природу 
артпростору в контексті модернізму й постмо-
дернізму.

Виклад основного матеріалу. До XX сто-
ліття тематика космосу в мистецтві була обме-
жена релігійними уявленнями про небеса, 
планети й зірки. Давні цивілізації бачили в зоря-
ному небі джерело міфів і легенд. Наприклад, 
зодіакальні знаки часто відображали в релі-
гійних чи астрологічних контекстах, а Сонце 
і Місяць зображували як божественні символи. 
В епоху Відродження художники, зокрема Лео-
нардо да Вінчі та Джотто ді Бондоне, почали 
відображати не тільки релігійний символізм, 
а й наукові ідеї про космос. Це стало можливим 
завдяки відкриттям астрономів – Коперника 



276

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

й Галілея, які змінили уявлення про наше місце 
у Всесвіті.

Епоха модернізму в мистецтві (кінець 
XIX – початок XX століття) збіглася з величез-
ним науково-технічним прогресом, включаючи 
розвиток авіації й космонавтики. Одним із най-
більш помітних напрямів модернізму був футу-
ризм – мистецький рух, який захоплювався тех-
нологією, швидкістю, динамізмом і науковими 
досягненнями. Футуристи оспівували нові 
можливості, які надавали технічні винаходи, 
включаючи можливість польотів і дослідження 
космосу.

Одним із найяскравіших прикладів є Кази-
мир Малевич, який в абстрактній роботі «Чор-
ний квадрат» (1915) не зображав космосу 
в буквальному сенсі, але закладав основу для 
сприйняття безмежного простору через міні-
малістичні й геометричні форми. «Ідучи шля-
хом пошуків засобів модернізації живопису, 
які розпочали імпресіоністи і продовжили їхні 
наступники (постімпресіоністи, футуристи, 
експресіоністи, кубісти), художник дійшов 
висновку про самоцінність (самодостатність, 
зверхність, першість; звідси й назва – «супре-
матизм» – лат. supremus – найвищий) у мисте-
цтві живопису» (Тупчак, 2021, с. 67). «Чорний 
квадрат» можна інтерпретувати як метафору 
безкінечності, подібної до космічного вакууму. 
Ця робота написана для футуристичної опери 
«Перемога над Сонцем». На думку К. Мале-
вича, чорний квадрат повинен закрити Сонце, 
перемогти його. Така інтерпретація розглядає 
квадрат як «чорну діру», колапсар, астроно-
мічний об’єкт із надзвичайно сильною гравіта-
цією, яка настільки потужна, що навіть світло 
не може покинути його межі.

За кордоном футуристи на чолі з Філіппо 
Томмазо Марінетті багато чого привнесли 
в мистецтво, надихаючись авіаційною тема-
тикою. В Україні вийшла його праця «Битва 
за Триполі», у передмові до цієї книги Олек-
сій Бешуля написав: «А з першим механічним 
крилом людина завоює небо. І вже ніколи не 
буде людиною розумною, бо породить у собі 
людину футуристичну» (Марінетті, 2019, с. 7). 
Ця теза повною мірою відображає попередню 
роботу, де поняття «homo aerospace» розкри-
ває сутність цієї футуристичної людини (Ушно, 
2024, с. 165). Футуристи стали в мистецтві попу-
ляризаторами аерокосмічного інжинірингу, 

презентуючи аерокосмос як новий артпростір 
для самовираження, самоідентифікації та само-
спостереження. 

Візуальна естетика аероживопису, або аеро-
пітура стала продовженням футуристичного 
артпростору. Художники захоплювалися польо-
тами й бачили авіацію як частину футурис-
тичної філософії, що пов’язана з подоланням 
меж земного світу. Олег Сидор у статті «Куль-
турна політика футуризму на Венеційських 
бієнале та її значення для наших днів» зазна-
чає: «Повністю видозмінює її 1934 р., ство-
ривши «Місто футуристичного італійського 
аероживопису (аеропіттури)», яке знайде про-
довження 1938 і 1940 рр. під тою ж назвою. 
Насправді глибин політичного конформізму 
сягнув лише його лідер, котрий 1940 р. заявив 
у вступній статті до бієналльського каталогу 
таке: «Футуристи й тільки футуристи – аеро-
живописці й аероскульптори, що жадають руху 
і сучасності, можуть … пластично виразити всі 
ті об’ємні та суперечливі сили, якими наповне-
ний дуче» (Сидор, 2014, с. 204). Лідером був 
Філіппо Томмазо Марінетті. 

Період модерну неможливо аналізувати без 
впливу Першої світової війни, оскільки вона 
стала однією з найруйнівніших подій в історії 
людства, що глибоко вплинула на мистецтво, 
архітектуру та дизайн. Виникнення й розвиток 
військової авіації під час цієї війни докорінно 
змінили уявлення про війну, простір і техноло-
гії. Літаки швидко стали символом нових тех-
нологій і нових способів ведення війни. Вони 
давали змогу контролювати повітряний про-
стір і розширювали горизонт військових дій. 
Літаки викликали страх серед солдат і цивіль-
ного населення через можливість несподіваних 
повітряних атак. Це нове явище дало поштовх 
до осмислення війни як масового руйнування, 
яке виходило за межі традиційних наземних 
баталій.

Військова авіація й технології загалом 
широко відображені в мистецтві Першої сві-
тової війни. Військова авіація, яка раніше була 
новинкою, швидко перетворилася на потуж-
ний інструмент руйнівної сили, який відобра-
жено в мистецьких творах, плакатах і картинах. 
Оскільки це був період розвитку масових кому-
нікацій, зокрема плакатного мистецтва, авіа-
ційні мотиви активно використовували як про-
паганду й символ технічного прогресу. Держави 



277

використовували авіацію як символ могутності 
та військової переваги. Плакати того часу 
зображували пілотів як героїв, що боролися 
за свободу й перемогу. Наприклад, британські 
та німецькі плакати часто містили образи літа-
ків, що закликали вступати до лав військово-
повітряних сил. «Перша і Друга світові війни 
стали не тільки наймасштабнішими в історії 
людства збройними конфліктами, а й безпреце-
дентним ідеологічним протистоянням двох сис-
тем: соціалістичної та капіталістичної. Поряд 
із новими видами озброєння активно вико-
ристовувалися різноманітні форми впливу на 
масову свідомість: публічні форми суспільної 
активності (мітинги, демонстрації, маніфеста-
ції), масмедійні засоби (радіотрансляції, кіно-
стрічки, преса та ін.), ідеологічні засоби (пла-
кати, агітки та ін.)» (Юхновський, 2009, с. 4).

У багатьох країнах зображення літаків на 
плакатах підкреслювало технологічні досяг-
нення й військову міць нації. Літаки були 
інструментом захисту національних кордонів 
і водночас символом національної гордості. 
Деякі художники, зокрема кубісти й футуристи, 
звернулися до теми військової авіації, викорис-
товуючи її як символ нової ери механізованого, 
технологічного світу. Футуристи, такі як італі-
єць Джакомо Балла, захоплювалися динамізмом 
і швидкістю авіації, зображуючи її в роботах як 
утілення модерності.

Літаки давали нову перспективу на полі бою: 
тепер художники могли уявляти війну з висоти 
пташиного польоту, що відкривало нові можли-
вості для передачі масштабу та руйнівної сили 
військових дій. Перша світова війна продемон-
струвала безпрецедентну руйнівну силу техно-
логій. Літаки, танки, кулемети й хімічна зброя 
змінили характер війни, зробивши її більш 
механізованою і тотальною. 

Мистецтво почало зображати війни не 
тільки як героїчні епопеї, а і як руйнівну силу, 
що знищує природу, архітектуру та людське 
життя. Художники, зокрема Отто Дікс, у робо-
тах висловлювали жах перед руйнуванням 
цивілізації через технологічні інновації війни. 
Військова техніка, включаючи літаки, танки 
й кулемети, почала зображуватися у творах 
як метафора дегуманізації людини. Людина 
поступово зливалася з машиною, що було відо-
бражено в сюрреалістичних і футуристичних 
зображеннях.

Деякі митці, такі як Джордж Грос, активно 
критикували війну й технологічний прогрес, 
який не приносить поліпшення для людства, 
а лише поглиблює страждання. У творах він 
показував руйнування та моральне падіння сус-
пільства під впливом технологічної війни.

Після Першої світової війни багато митців 
і дизайнерів почали переосмислювати роль 
технологій у суспільстві. Міжвоєнний період 
став часом для розвитку нових ідей, де тех-
нології розглядалися не лише як інструмент 
руйнування, а і як засіб для створення нових 
форм і просторів. Німецька школа дизайну 
«Баухауз» стала одним із найвпливовіших цен-
трів розвитку мистецтва й архітектури в між-
воєнний період. Її засновник, Вальтер Гропіус, 
прагнув поєднати мистецтво, дизайн і техно-
логії. Однією з ключових тем «Баухауза» було 
дослідження простору й форми в архітектурі 
та дизайні. Авіаційні досягнення вплинули на 
ці пошуки, відкриваючи нові можливості для 
архітектурних рішень. Нові авіаційні техно-
логії вплинули на естетику форм у мистецтві 
й архітектурі. Архітектори й дизайнери «Бау-
хауза» використовували аеродинамічні форми, 
чисті лінії та геометрію в роботах. Ці форми 
відображали прагнення до функціональності 
й раціональності, які були основою модерніст-
ського підходу: «Ідеальна геометрія та функціо-
нальність – саме завдяки своїй раціональності, 
простоті й легкості стиль Баухаус став відомим 
в усьому світі» (Прищенко, 2019, с. 73).

Модерністи, зокрема представники «Бау-
хаузу», сприймали архітектурний простір 
не тільки як місце для житла, а як динамічне 
середовище, де технології можуть формувати 
нові взаємодії між людьми. Під впливом авіа-
ційних технологій архітектори почали мислити 
про відкритий простір, використовуючи легкі 
конструкції та скло. Авіація стала символом 
модерності й технологічного прогресу в між-
воєнний період, впливаючи не тільки на мисте-
цтво, а й на дизайн та архітектуру.

Виник новий стиль, відомий як аерос-
тиль, який відображав ідеї швидкості, легко-
сті й динамічності, натхненний авіаційними 
досягненнями. Дизайнери почали використо-
вувати елементи, натхнені літаками: гладкі, 
обтічні форми, металічні поверхні та мініма-
лізм у деталях. Архітектори почали створювати 
споруди, які б нагадували аеродинамічні форми 



278

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

літаків. Зокрема, Ле Корбюзьє вважав, що 
архітектура повинна бути функціональною, як 
літак, і навіть порівнював будівлі з машинами 
для життя. Його проєкти спрямовані на вико-
ристання нових технологій і матеріалів, таких 
як бетон і скло, для створення простору, що 
оптимізований для сучасного способу життя. 
Авіація також вплинула на дизайн автомобілів 
і поїздів у післявоєнний період. Лінії та форми 
автомобілів ставали все більш обтічними, щоб 
підкреслити швидкість і технічний прогрес.

У XX столітті, після першого польоту 
людини в космос, космічна тема стала ще більш 
важливою. Польоти Юрія Гагаріна й перші 
місячні експедиції стали символом прогресу 
людства, що відображено в мистецтві, дизайні 
й архітектурі. Епоха постмодернізму, яка поча-
лася в середині XX століття, привнесла в мис-
тецтво нові підходи до космічної тематики. 
Постмодерністи відкинули раціональну ідею 
прогресу, характерну для модернізму, і почали 
розглядати космос як місце для експериментів 
з уявою, іронією та суб’єктивним досвідом. 

Постмодерністські митці часто поєднували 
космічні мотиви з попкультурою та масовими 
медіа. Наприклад, космічні подорожі стали сим-
волом утопічних, а іноді й антиутопічних бачень 
майбутнього. Часто зображувалася тема тех-
нологічного відчуження або космосу як місця 
самотності. Один із прикладів постмодерніст-
ської інтерпретації космосу можна побачити 
в роботах попарту, особливо у творах Енді Вор-
гола (Тетюшева, Яковлєв, 2024, с. 190). Його 
серії, що стосуються американської культури, 
включають космічні елементи як символи куль-
турних досягнень і споживацької цивілізації.

У кінці XX століття кіберпанк у літературі 
й кіно також привніс у мистецтво теми космосу 
й технологій. Фільми та книги в цьому жанрі 
часто зображували майбутнє, де космос був не 
так місцем мрії, як місцем існування нових тех-
нологічних і соціальних конфліктів. Фільми, 
зокрема «Блейд Раннер» (1982), хоча й не дослі-
джують космос безпосередньо, але порушують 
питання про людську природу, що зберігають 
актуальність для дослідження аерокосмічної 
тематики.

Постмодернізм приніс розквіт мультимедій-
ного мистецтва. Космічні мотиви стали темою 
для різних артпроєктів та інсталяцій, що поєд-
нують науку, технології та творчість. Сучасні 

художники часто використовують артпрос-
тір як засіб для передачі космічних вражень. 
Наприклад, інсталяції з використанням відео, 
світла й звуку створюють відчуття занурення 
в космічний далі в роботах Олафура Еліассона. 
Автор досліджує світло, простір і природу, які 
часто асоціюються з космічними ідеями.

Фільми, зокрема «2001: Космічна Одіс-
сея» Стенлі Кубрика (1968), стали культовими 
зразками мистецтва, що досліджує космос. 
С. Кубрик показав космос як місце не тільки 
технічних інновацій, а й філософських мірку-
вань. Космічні подорожі в цьому фільмі стали 
метафорою для пошуку відповідей на глибинні 
питання про існування людини. «Інтерстеллар» 
(2014) Крістофера Нолана показує космос, який 
виступає як сила, що змушує переосмислю-
вати час, простір і взаємини між людьми. Крім 
науково-фантастичних фільмів, сучасна літера-
тура також активно використовує космічні теми 
для дослідження людської психології, етики 
та соціальних проблем.

У XXI столітті космос залишається важли-
вою темою для художників, особливо з огляду 
на розвиток сучасних космічних програм, таких 
як SpaceX, NASA й космічні ініціативи різних 
держав. Нові досягнення в галузі космічних 
досліджень знову привертають увагу митців до 
цього темного й загадкового простору. Сучасні 
художники часто співпрацюють із науковцями 
для створення інтерактивних робіт, основаних 
на реальних космічних даних. Наприклад, вони 
можуть використовувати зображення з теле-
скопа Hubble або симуляції чорних дір для 
створення артпроєктів, що поєднують науку 
й естетику. Космос продовжує бути джерелом 
для рефлексії про межі людських знань, долю 
цивілізації й можливість міжзоряного життя. 
Вивчення Всесвіту через мистецтво стає важ-
ливою частиною культурного дискурсу про 
наше майбутнє.

Висновки й перспективи досліджень. 
Перша світова війна та розвиток військової авіа-
ції мали глибокий вплив на мистецтво й дизайн. 
Авіація, як символ технологічної сили та руйнів-
ного потенціалу, відображена в плакатах, карти-
нах і художніх роботах, що осмислювали війну 
й технічний прогрес. Міжвоєнний період став 
часом для мистецьких експериментів, зокрема, 
у школі «Баухауз», яка шукала нові способи 
використання технологій для створення нових 



279

форм і просторів. Авіаційні досягнення також 
вплинули на архітектуру та дизайн, формуючи 
нові тенденції, що мали величезний вплив на 
модерністський стиль. 

Аерокосмічна тематика, яка на початку  
XX століття була об’єктом наукової фантастики 
і мрій, тепер є не тільки реальністю, а й час-
тиною мистецьких інтерпретацій. У модер-
нізмі космос символізував прогрес і потенціал 
людства, а в постмодернізмі став джерелом 
для філософських і культурних досліджень. 
Сучасні артпроєкти, інсталяції та фільми про-
довжують досліджувати космос як невід’ємну 
частину сучасної уяви та творчості.

У подальшій науковій роботі бачимо пер-
спективним напрямом більш глибоко дослідити 
заявлену тезу «культура та мистецтво можу 
стати ефективним посередником між аерокос-
мічним інжинірингом і суспільством». Так, до 
основних аргументів можливо зарахувати такі: 

1.	 Візуалізація складних концепцій. Куль-
тура й мистецтво мають унікальну здатність 
візуалізувати складні технічні ідеї, які часто 
залишаються незрозумілими для широкої ауди-
торії. Через художні твори, фільми, інсталяції 
та музику можна створити доступні образи кос-
мічних досліджень, технічних проривів та аеро-
космічних місій, що сприяє формуванню сус-
пільного інтересу й підтримки.

2.	 Популяризація науки й технологій. Мис-
тецтво популяризує науку, залучаючи людей 
до аерокосмічних тем через емоційний та есте-
тичний вплив. Наприклад, кінематограф і літе-
ратура створюють сильний культурний інтерес 
до космічних досліджень, роблячи їх частиною 
масової культури.

3.	 Соціальний діалог і просвітництво. Мис-
тецтво слугує платформою для соціального 

діалогу, де обговорюються як досягнення, так 
і проблеми аерокосмічної сфери: етика осво-
єння космосу, екологічний вплив, витрати 
ресурсів. Виставки, документальні фільми 
й перформанси можуть освітлювати важливі 
аспекти аерокосмосу, формуючи відповідальне 
ставлення суспільства до цієї галузі.

4.	 Інтеграція аерокосмічного інжинірингу 
в культурний контекст. Інтеграція аерокосміч-
ної тематики в культурний контекст через мис-
тецтво дає змогу зробити її частиною загально-
людських цінностей. Це допомагає суспільству 
зрозуміти важливість аерокосмічних дослі-
джень не лише як технічного досягнення, 
а і як елементу, що змінює наше розуміння світу 
й людства.

5.	 Мотивування наступних поколінь. 
Художні твори можуть надихати молодь на 
вибір професії у сфері аерокосмосу. Мистецькі 
проєкти, пов’язані з освоєнням космосу, ство-
рюють позитивний образ інженерів, науковців 
і дослідників, мотивуючи нові покоління до 
участі в розвитку цієї галузі.

6.	 Зменшення соціальної дистанції. Через 
мистецтво та культуру аерокосмічні досяг-
нення стають ближчими до людей, долаючи 
бар’єр «високих технологій». Це дає змогу сус-
пільству відчути себе частиною аерокосмічних 
відкриттів, навіть якщо ці події відбуваються 
далеко від їхнього повсякденного життя.

7.	 Формування позитивного іміджу аеро-
космічного інжинірингу. Мистецтво допомагає 
створювати позитивний імідж аерокосмічної 
галузі, акцентуючи на її величезному потен-
ціалі для прогресу людства. Це важливо для 
залучення інвестицій, підтримки міжнародного 
співробітництва й формування довіри.

Список використаних джерел:
Марінетті, Ф.Т. (2019). Битва при Тріполі. Київ : Літературний крипто-бар «Книгаріум», 96 с.
Прищенко, С. (2019). Функціоналізм баухаузу та його вплив на розвиток дизайну і реклами (до 100-річного 

ювілею). Вісник Національної академії керівних кадрів культури і мистецтв. № 4. с. 71–76. https://doi.org/10.3246
1/2226-3209.4.2019.191335.

Сидор, О. (2014). Культурна політика футуризму на Венеційських бієнале та її значення для наших днів. Мис-
тецтвознавство України : збірник наукових праць. Київ : Фенікс. № 14. с. 203–206.

Тетюшева, А., Яковлєв, А. (2024). Король поп-арту Енді Воргол. Травневі студії: історія, міжнародні від-
носини : збірник матеріалів VI Міжнародної наукової конференції студентів і молодих вчених «Травневі студії: 
історія, археологія та міжнародні відносини в умовах війни». № 9. c. 189–192.

Турчак, Л.І. (2021). Творчість К. Малевича в контексті розвитку світової та вітчизняної художньої культури. 
Вісник Національної академії керівних кадрів культури і мистецтв. № 2. с. 65–74.



280

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Ушно, І. (2024). Homo Aerospace: Philosophical Reflections on Humanity’s Future in Space. Філософія та космо-
логія. Том 33. с. 162–173. https://doi.org/10.29202/phil-cosm/33/7.

Юхновський, І.Р. (2009). Світові війни мовою плаката. Київ : Архетип, 208с.

References:
Marinetti, F.T. (2019). Bytva pry Tripoli [The Battle of Tripoli]. Kyiv: Literaturnyi krypto-bar «Knyharium», 96 p. 

[in Ukrainian].
Pryshchenko, S. (2019). Funktsyonalizm baukhauzu ta yoho vplyv na rozvytok dyzainu i reklamy (do 100-richnoho 

yuvileiu) [Functionalism of the Bauhaus and Its Influence on the Development of Design and Advertising (to the 100th 
Anniversary)]. Visnyk Natsionalnoi akademii kerivnykh kadriv kultury i mystetstv. № 4. s. 71–76. https://doi.org/10.3246
1/2226-3209.4.2019.191335 [in Ukrainian].

Sydor, O. (2014). Kulturna polityka futuryzmu na Venetsiiskykh biienale ta yii znachennia dlia nashykh dniv [The 
Cultural Policy of Futurism at the Venice Biennales and Its Relevance Today]. Mystetstvoznavstvo Ukrainy: zbirnyk 
naukovykh prats. Kyiv: Feniks. № 14. s. 203–206 [in Ukrainian]. 

Tetiusheva, A., Yakovliev, A. (2024). Korol pop-artu Endi Vorhol [The King of Pop Art, Andy Warhol]. Travnevi 
studii: istoriia, mizhnarodni vidnosyny: zbirnyk materialiv VI Mizhnarodnoi naukovoi konferentsii studentiv i molodykh 
vchenykh «Travnevi studii: istoriia, arkheolohiia ta mizhnarodni vidnosyny v umovakh viiny». № 9. s. 189–192 
[in Ukrainian].

Turchak, L.I. (2021). Tvorchist K. Malevycha v konteksti rozvytku svitovoi ta vitchyznianoi khudozhnoi kultury 
[Creativity of K. Malevich in the context of development of world and domestic art culture]. Visnyk Natsionalnoi akademii 
kerivnykh kadriv kultury i mystetstv. № 2. s. 65–74 [in Ukrainian].

Ushno, I. (2024). Homo Aerospace: Philosophical Reflections on Humanity’s Future in Space. Philosophy and 
Cosmology, № 33. s. 162–172. https://doi.org/10.29202/phil-cosm/33/7.

Yukhnovskyi, I.R. (2009). Svitovi viiny movoiu plakata [The World Wars in the Language of Posters]. Kyiv: Arkhetyp, 
208 p. [in Ukrainian].



281

UDC 101.1
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.32

Khalilov Ruslan Niyaz,
Doctoral Candidate in the History of Philosophy

Khazar University
orcid.org/0009-0007-5394-0740

ruslan.khalilov@khazar.org

BORDEN PARKER BOWNE AND AMERICAN PERSONALISM

American personalism did not emerge as a random phenomenon. Firstly, it was shaped by political, social, 
and importantly, economic factors. Secondly, this personalism has always been closely linked to its historical roots, 
particularly with German theological schools, a connection it has consistently maintained. The fact that many American 
scholars and philosophers, as well as the majority of representatives of the personalism school, received their education 
extensively in Europe, especially in Germany, is not coincidental. Moreover, their ongoing relationships with Europe’s 
scientific environment further confirm this fact. It is known that Methodism is primarily a Protestant movement widely 
spread in the United States and Great Britain. Although Borden Parker Bowne’s system of personalism developed primarily 
within a philosophical paradigm, it was largely an idea – personalism – that also drew heavily from theology. In this sense, 
his teachings on personalism primarily emerged as a liberalizing phenomenon. In the United States, the personalism 
promoted by the Boston School formed in alignment with Protestantism, liberalism, and historically established traditions, 
responding to the modern conditions, demands, and challenges of the time, as well as serving as an intellectual response 
to pragmatism (alongside and in certain respects influenced by it), market economics, secularization, and events stemming 
from this context. Thus, American personalism also arose against the backdrop of social problems and conflicts within 
society, which prompted its emergence. Looking at the Western European philosophical milieu, it is evident that it had 
the potential to generate spiritual crises such as existentialism and personalism. Furthermore, as noted earlier, the foundations 
of American personalism were also shaped by European philosophical teachings, directly drawing nourishment from 
them. These European teachings chronologically span a period of 200 years from the 17th to the 19th century.

Key words: European personalism, idealism, American personalism, Bowne’s “Personalism” work.

Халілов Руслан, 
докторант історії філософії

Хазарського університету
orcid.org/0009-0007-5394-0740

ruslan.khalilov@khazar.org

БОРДЕН ПАРКЕР БОУН І АМЕРИКАНСЬКИЙ ПЕРСОНАЛІЗМ

Американський персоналізм виник не як випадкове явище. По-перше, це було сформовано політичними, соці-
альними і, що важливо, економічними факторами. По-друге, цей персоналізм завжди був тісно пов’язаний зі сво-
їм історичним корінням, зокрема з німецькими теологічними школами, зв’язок який він постійно підтримував. Те, 
що багато американських учених і філософів, як і більшість представників школи персоналізму, здобули широку 
освіту в Європі, особливо в Німеччині, не випадковий. Крім того, їхні постійні стосунки з європейським науковим 
середовищем додатково підтверджують цей факт. Відомо, що методизм – це переважно протестантська течія, яка 
широко поширена в США та Великій Британії. Хоч система персоналізму Бордена Паркера Боуна розвивалася 
переважно в межах філософської парадигми, це була здебільшого ідея персоналізму, яка також багато черпала 
з теології. У цьому сенсі його вчення про персоналізм передусім постало як лібералізаційне явище. У Сполу-
чених Штатах персоналізм, пропагований Бостонською школою, сформувався в узгодженні з протестантизмом, 
лібералізмом та історично сформованими традиціями, відповідаючи на сучасні умови, вимоги та виклики часу, 
а також слугуючи інтелектуальною відповіддю на прагматизм (поряд і певним чином під впливом цього), ринко-
ва економіка, секуляризація та події, що випливають із цього контексту. Так, американський персоналізм також 
виник на тлі соціальних проблем і конфліктів у суспільстві, які спонукали до його появи. Дивлячись на західноєв-
ропейське філософське середовище, стає очевидним, що воно мало потенціал породжувати такі духовні кризи, як 
екзистенціалізм і персоналізм. Крім того, як зазначалося раніше, основи американського персоналізму також були 
сформовані європейськими філософськими вченнями, безпосередньо живлячись із них. Ці європейські вчення 
хронологічно охоплюють 200-річний період із XVII до XIX століття.

Ключові слова: європейський персоналізм, ідеалізм, американський персоналізм, творчість Боуна «Пер-
соналізм».



282

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Inroduction. “Borden Parker Bowne’s 
(1847–1910) personalism was shaped under 
the influence of Berkeley, Leibniz, and Lotze. 
Bowne sought to reconcile Protestant theology not 
only with new advancements in science but also 
with growing concerns over social issues such as 
increasing poverty and tensions among church 
members” (Anderson, 2004, p. 30). 

The initiative to establish the personalist school 
in the philosophy faculty of Boston University 
was taken by Borden Parker Bowne (1847–1910), 
a student and friend of Rudolf Hermann Lotze 
(1817–1881). “Bowne’s thought was a liberalizing 
ferment in the heart of traditional theology, espe-
cially in the Methodist world, of which he was 
a part” (Giussani, 2013, p. 76). From another per-
spective, “Bowne is the systematizer of personal-
ism” or the “founder of systematic methodological 
personalism” (Bengtsson, 2006, p. 59). In other 
words, Bowne’s primary activity, as the creator 
of the Boston school of personalism, was to sys-
tematize American personalism and philosophically 
substantiate its methodological basis. At first glance 
at his system, one encounters the notion: “Bowne’s 
system is based on the superiority of practical rea-
son” (Pochmann, 1907, p. 319). This is because 
Bowne believed in the possibility of regulating 
people's daily lives and thoughts through a lifestyle 
based on personalism. In this sense, he prioritized 
practical reason because he believed in the practical 
application of personalism. 

“The American philosopher Borden Parker 
Bowne, a student of Lotze, developed a unique type 
of philosophy known as personalism” (Macquar-
rie, 2002, p. 65). But what does this specific objec-
tive entail? Bowne's establishment of the Boston 
personalism doctrine represents a philosophical 
system with a distinct methodological foundation 
and forward-looking goals. One of the key aspects 
distinguishing American personalism from its 
European counterpart is its depth and long-term 
objectives. Additionally, influenced by Lotze, one 
of the most prominent figures in the German (Prot-
estant) theological school, Bowne aimed to reform 
American Protestantism to better prepare it for 
future challenges. His goal was to make religion 
more resilient and rational to prevent it from being 
eclipsed by evolving economic relationships in 
society. Nonetheless, it should be noted that “the 
most serious attempt to establish a theological sys-
tem based on Lotze’s philosophy of personalism 

was made by Albert Cornelius Knudson” (Gius-
sani, 2013, p. 78). 

From another perspective, “Bowne’s person-
alism is grounded in an idealist tradition that bal-
ances theory and practice... Young church members 
and intellectuals perceived personalism as a satis-
fying way to integrate their intellectual, religious, 
and social interests into their daily lives” (Ander-
son, 2004, p. 31). In other words, during the period 
when personalism emerged as a school in America, 
it served as a unifying factor. It acted as a cohesive 
element, bringing together people from various 
social strata and spheres of interest around a com-
mon purpose. The rapid development of American 
personalism into a formal school and its transfor-
mation into various schools in different regions 
of America can be understood based on this unify-
ing characteristic.

Degree of Research on the Problem. Exten-
sive research on this topic has been conducted 
by American personalist philosophers such as 
A. Douglas, B.P. Bowne, and C. McGuire, as well 
as by European scholars. This article addresses 
these perspectives in detail.

Objectives and Tasks. The objective of this 
article is to investigate American personalism, par-
ticularly the ideas of B.P. Bowne on personalism, 
using comparative analysis to elucidate its essence. 
Additionally, the task includes analyzing Bowne’s 
work “Personalism” to demonstrate its philosoph-
ical significance.

Methods. The research employs the method 
of comparative analysis. Additionally, a system-
atic approach and the method of analysis-synthesis 
have also been utilized in the study.

Main Section
1)	 Analysis of Bowne’s “Personalism”
In analyzing Borden Parker Bowne’s “Person-

alism” (1908), the founder of American personal-
ism and the Boston school, we note the following 
point from the work: “Despite all its shortcom-
ings, philosophy is worthy of humanity’s grace. 
It dispels nightmares and allows us to see visions. 
Only good philosophy can replace bad philoso-
phy” (Bowne, 1908, p. 9). How can this be under-
stood? For instance, contrary to the disparaging 
definitions and assessments of Western and Amer-
ican philosophy during the Soviet era, Ameri-
can philosophers also valued philosophy. During 
the Soviet period, the stereotype was that Amer-
ican pragmatism deemed philosophy unnecessary 



283

and sought to eliminate it. In his work, Bowne 
initially approaches his system as follows: “We 
are, first of all, in our individual world, and all 
objects are connected to this world by an indivis-
ible system” (Bowne, 1908, p. 25). This indicates 
that B.P. Bowne favors and represents the idealist 
school. In fact, this idea demonstrates that Ameri-
can philosophy and personalism are more idealistic 
compared to their European counterparts. 

When approaching the concept of personalism as 
a cognitive process, Bowne states: “The cognitive 
process is extremely complex. An object becomes 
an object for us only through our constructive 
activity. Through this constructive activity, we gain 
the object for consciousness. However, this fact 
does not itself confirm phenomenalism. Because 
after this, we must also consider the phenomenal-
ity of the physical world. This is one of the funda-
mental steps in establishing personalism” (Bowne, 
1908, p. 111). In other words, B.P. Bowne, from 
the perspective of idealism, argues that the objec-
tive world (as it exists for us or as we perceive it) 
is a product of our rational construction. He also 
accepts the objective world's independent exist-
ence in reality. Therefore, personalism, as an indi-
vidual cognitive construction, ensures our personal 
perception by examining and understanding just 
a moment of the infinite and incomprehensible 
objective world within the cognitive process. In 
B.P. Bowne’s philosophical system, personalism is 
the individual actor in the cognitive process occur-
ring between the subject and the object.

This personalism is less a critique of the period 
or a manifesto and more an organic unity of the cog-
nitive process. For B.P. Bowne, personalism is 
an individual experience that regulates the pro-
cess of individual understanding, functioning as 
a mechanism. Unlike E. Mounier and other West-
ern personalists, the problem of personalism 
in the American-Boston school of personalism 
is an element that ensures cognitive processes 
and individual understanding. In short, personal-
ism is more a social factor in the West and a purely 
philosophical factor in America. According to 
another of Bowne’s ideas, “according to common 
sense, the world of things exists independently, 
at this moment, without the aid of cognition. How-
ever, upon reflection, it becomes apparent that this 
world is a function of cognition; without thought, it 
has neither existence nor meaning... Only the exist-
ence of space and time is phenomenal; they exist 

only for and through cognition. Thus, the condi-
tions of personalism are also fulfilled” (Bowne, 
1908, p. 158). 

This means that the world, as a thing-in-it-
self, must be divided into parts and understood to 
become a thing for us. The process of understand-
ing is not capable of comprehending the entire 
world but rather specific segments, particular 
events, and processes. In this regard, understand-
ing the world without rational thought is impos-
sible. Rational thought comprehends something 
when it is focused on that specific thing. The 
objective existence of space and time is also due to 
cognition. We have no knowledge of their objec-
tive existence outside of cognition. Space and time 
become instruments for cognition when focused on 
a cognitive event, process, or specific issue, exist-
ing discretely (divided into parts). At that moment, 
they gain existence for cognition. Otherwise, 
the world, time, and space exist independently 
of us. Therefore, cognition can only truly under-
stand them when they become objects of cognition. 
According to B.P. Bowne, this realization and cog-
nitive transformation are what constitute person-
alism. In other words, the world, time, and space 
become individualized for cognition when a person 
comprehends them. Otherwise, human limitations 
cannot address this. According to B.P. Bowne, per-
sonalism is the process of individualizing compre-
hended things for cognition. 

“When we consider the world as an object 
of cognition, we arrive at personalism as the only 
acceptable perspective. Similarly, when we exam-
ine the world from the cause-and-effect standpoint, 
we again come to personalism as the sole viable 
viewpoint” (Bowne, 1908, p. 216). In essence, 
according to B.P. Bowne, anything that must be 
understood cannot be comprehended unless it 
becomes individualized for us and our attention 
is focused on it. For Bowne, cognition is inher-
ently and directly an act of individualization. In 
this respect, cognition is personal, that is, person-
alism. In Bowne's philosophical system, personal-
ism constitutes, regulates, and actualizes the cog-
nitive process as the essential cognitive actor or 
the sum of processes. Unlike European philoso-
phers, American philosophers regard personalism 
as a pure cognitive phenomenon. American phi-
losophers classified the problem of personalism, 
which European philosophers did not even con-
sider a philosophical doctrine, as the beginning, 



284

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

continuation, and culmination of the cognitive pro-
cess. In Bowne’s system, personalism promotes 
individuality, which is the foundation of the cog-
nitive process. 

Regarding the concept of the “self”, Bowne 
states: “Of course, many questions can be asked 
about the “self” that we cannot answer, but as 
the subject of psychic life, the “self” experiences 
itself as identical in its living and changing expe-
riences. The “self” is the most reliable knowledge 
we possess” (Bowne, 1908, p. 88). In other words, 
Borden Parker Bowne believes that the most secure 
and trustworthy source for a person is directly con-
centrated in their individual, personal, and unique 
aspect, that is, in the “self”. Although there is no 
unequivocal answer to the question of what consti-
tutes the purely personal phenomenon of the “self”, 
it exists within a person, acting as their personal 
aspect. It is inseparable from the person. The indi-
vidual becomes personalized through the “self”. 
While the “self” guides thought, emotions, and, 
in short, all spheres of life, it cannot explain its 
own nature or essence. In this sense, Borden 
Parker Bowne asserts that “the intellect explains 
everything except itself” (Bowne, 1908, p. 215). 

2) Comparative Analysis of European 
and American Personalism

In the analysis of Bowne’s “Personalism”, we 
encounter the following idea: “We always remain 
where we begin, in the world of personal expe-
rience, and our belief that the world cannot be 
explained without personalism grows stronger. 
The world of experience exists for us because 
of the conscious spiritual principle that we can 
replicate in our thoughts. The world of experience 
exists separately from us only through the con-
scious spiritual principle upon which it depends 
and the conscious nature it expresses. This is 
a step towards personalism” (Bowne, 1908: 110). 
As seen, unlike European personalism, Ameri-
can personalism is very close to idealism, and in 
some sense, it is idealism. Borden Parker Bowne 
argues that everything we can understand and com-
prehend is limited to the extent that our personal 
capabilities allow. A person understands what their 
“self” and individual thought can grasp. Beyond 
this, their capacity falls short. Concepts such as 
knowledge, the universe, God, etc., are understood 
not objectively but within the framework of one’s 
intellectual abilities and, most importantly, in 
a purely subjective-personal manner. Unlike 

European personalism, American personalism is 
a subjective and idealist philosophical movement. 
The Boston school, largely idealist, exemplifies 
this approach. However, it is acknowledged that 
the pinnacle of idealism is found in the California 
school. Despite this, there are significant similari-
ties and resonant points between the two schools.

In Bowne’s work, we encounter a theological 
perspective: “The world has a history and existence 
apart from us. God's cosmic activity is not confined 
to the creation of ideas within us. His activity is 
directed towards the creation of a great cosmic 
order that exists independently. Thus, the world 
does not remain merely a thought but becomes 
a thought expressed in action. This is God’s idea, 
God’s work” (Bowne, 1908, p. 160). From another 
perspective, this does not exclude the concept 
of God. Unlike European personalism, American 
personalism is closely intertwined with theology. 
While European personalism emerged as a polit-
ical program, a protest manifesto, and a stream 
of critical thought, American personalism devel-
oped within the realm of theology, directly draw-
ing from it, remaining faithful to classical German 
philosophy, particularly in the idealistic direction 
as seen in many philosophical doctrines of the  
20th century.

In this regard, it can be said that “American 
personalism was cultivated in the soil of German 
idealism. Until the mid-19th century, few in Amer-
ica discussed the ideas of German philosophers 
such as Kant, Fichte, Schelling, and Hegel. Later, 
interest grew for various reasons. As the demands 
of academic life increased, young American phi-
losophers completed their philosophical education 
by spending a year or two studying in Germany. 
When they returned, they enthusiastically explored 
idealist philosophy, no longer bound to old Scottish 
orthodoxy” (8, p. 646). In other words, “Personal-
ism, a distinctive form of American idealism, flour-
ished and was brilliantly represented by Charles 
Howison (1834–1916), William Ernest Hocking 
(1873–1966), Borden Parker Bowne (1847–1910), 
Edgar Sheffield Brightman (1884–1953), and Peter 
Anthony Bertocci (1910–1989) from Boston Uni-
versity” (Stuhr, 2000, p. 646). 

Additionally, Borden Parker Bowne adheres 
to the idea of God within the context of subjec-
tive idealism because, according to him, humans 
are the creators of their knowledge. The objective 
state of the world remains unknown to them. In 



285

this sense, the idea of God appears compromised 
because human thought does not fully encompass 
or understand it. This raises the question, within 
the context of subjective idealism, whether God is 
also a creation of human perception. While Euro-
pean philosophers might answer this question 
affirmatively, American philosophers maintain 
that God remains an independent, objective divine 
principle. Interestingly, there are also studies crit-
icizing the amalgamation of idealism and theism. 
For instance, it is noted that “In the United States, 
a group of philosophers artificially combined ide-
alism and theism, and they are referred to as 'per-
sonalists' or sometimes 'Boston personalists' due to 
their affiliation with Boston University” (Yandell, 
2002, p. 372).

Borden Parker Bowne, who considers the coex-
istence of idealism and theism possible, primar-
ily criticizes impersonalism, which he views as 
the antithesis of personalism. He states in his 
work: “Impersonalism, whether in the lower form 
of materialistic mechanisms or in the abstract 
form of idealistic ideas, is a failure. The philos-
ophy of personality is the real and sole principle 
that enables rational steps in philosophy” (Bowne, 
1908, p. 263). Additionally, he asserts, “The con-
cept of impersonalism has no positive meaning. 
Impersonalism is a baseless form of thought that, 
when critically examined, completely disintegrates. 
When considering what contributions impersonal-
ism makes to the problem of experience, we find 
nothing but tautology and infinite regression. Such 
a theory is certainly not worth relying on. The 
only alternative to impersonalism is personalism” 
(Stuhr, 2000: 267). In essence, impersonalism, 
which aims to unify and homogenize everything 
without leaving room for the personal, is fun-
damentally flawed. Bowne regards the problem 

of persona as the central criterion of philosophy, 
asserting that philosophy itself is a product of indi-
vidual consciousness and, by its nature, is personal 
and individual. American personalism, as a philo-
sophical doctrine, is synonymous with philosophy 
itself.

3) Conclusion
In characterizing personalism as a system 

within American philosophy, what did Borden 
Parker Bowne primarily focus on? Which issues 
were considered the primary criteria for person-
alism? When seeking answers to these questions, 
it becomes apparent that “the main issues that 
captivated B.P. Bowne revolved around science 
and religion” (Stuhr, 2000, p. 646). Analyzing this 
idea, we realize that personalism also stemmed 
from the specific realities of 20th-century Amer-
ica. Since the greatest needs of that era were sci-
ence and religion, philosophers aimed to investi-
gate these two problems. B.P. Bowne’s philosophy 
of idealistic personalism was remarkably success-
ful in this regard, as he continued to address both 
issues in a coherent manner. Additionally, Bowne’s 
central principles of personalism emerge from his 
thoughts and are further developed by those who 
continued this school of thought. These principles 
include personal life as a philosophical starting 
point, radical empiricism, knowledge, personality 
as the key to reality, and ethics. Overall, the phil-
osophical issues raised by B.P. Bowne continued 
to guide American personalism in subsequent 
periods, with the main concerns of personalism 
being directed towards these topics. In conclusion, 
it is noteworthy to state that “B.P. Bowne can be 
considered the founder of American personalism. 
Personalism is one of the two distinct doctrines 
of American philosophy, the other being pragma-
tism” (Stuhr, 2000, p. 651).

Bibliography:
Anderson, Douglas. (2004). Idealism in American Thought. The Blackwell Guide to American Philosophy Edited by 

Armen T.Marsoobian and John Ryder. Malden: Blackwell Publishing Ltd, pp. 22–34. 
Bowne, Borden Parker. (1908). Personalism. Boston and New York: Houghton Mifflin and Company, 354 p.
Bengtsson, Jan Olof. (2006). The Worldview of Personalism: Origins and Early Development. Oxford: Oxford 

University Press, 319 p.
Yandell, Keith E. (2002). Phılosophy of relıgıon. A contemporary introduction, Routledge, 
Giussani, Luigi. (2013). American Protestant theology: A historical sketch. Translated by Damian Bacich. Introduction 

by Archibald J.Spencer. Montreal & Kingston: McGill-Queen’s University Press, 273 p.
Macquarrie, John. (2002). Twentieth-Century Religious Thought. Pennsylvania, Harrisburg: Trinity Press International, 

497 p. 
Pochmann, Henry A. (1957). German Culture in America: Philosophical and Literary Influences, 1600–1900. Madison: 

The University of Wisconsin Press, 890 p.



286

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Stuhr, John J. (2000). Pragmatism and Classical American Philosophy: Essential Readings and Interpretive Essays. 
2nd Edition. New York: Oxford University Press, 707 p.

References:
Anderson, Douglas. (2004). Idealism in American Thought. The Blackwell Guide to American Philosophy Edited by 

Armen T.Marsoobian and John Ryder. Malden: Blackwell Publishing Ltd, pp. 22–34. [in English].
Bowne, Borden Parker. (1908). Personalism. Boston and New York: Houghton Mifflin and Company, 354 p. [in English].
Bengtsson, Jan Olof. (2006). The Worldview of Personalism: Origins and Early Development. Oxford: Oxford 

University Press, 319 p. [in English].
Yandell, Keith E. (2002). Phılosophy of relıgıon. A contemporary introduction, Routledge [in English].
Giussani, Luigi. (2013). American Protestant theology: A historical sketch. Translated by Damian Bacich. Introduction 

by Archibald J.Spencer. Montreal & Kingston: McGill-Queen’s University Press, 273 p. [in English].
Macquarrie, John. (2002). Twentieth-Century Religious Thought. Pennsylvania, Harrisburg: Trinity Press International, 

497 p. [in English].
Pochmann, Henry A. (1957). German Culture in America: Philosophical and Literary Influences, 1600–1900. Madison: 

The University of Wisconsin Press, 890 p. [in English].
Stuhr, John J. (2000). Pragmatism and Classical American Philosophy: Essential Readings and Interpretive Essays. 

2nd Edition. New York: Oxford University Press, 707 p. [in English].



287

УДК (130.2):316.61
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.33

Якимчук Оксана Іванівна,
кандидат філософських наук,

доцент кафедри психосоматики та психології здоров’я
Українського державного університету імені Михайла Драгоманова

orcid.org/0000-0002-9729-8389
yakimchyk1409@gmail.com

ФІЛОСОФСЬКІ ЗАСАДИ СТРАТЕГІЇ ЗБЕРЕЖЕННЯ  
ОСВІТНЬОГО КАПІТАЛУ В УМОВАХ ВІЙНИ

Освітній капітал – це не просто показник рівня освіти, наявність чи відсутність у людини диплома чи 
сертифіката про освіту, а комплекс, сукупність усіх навичок та компетенцій, які є в людей окремого сус-
пільства. Освітній капітал є запорукою реалізації людини, посилення суспільного розвитку, перспективності 
майбутнього та міці ідентифікаційних маркерів народу. Одним із важливих завдань сучасності є помноження 
освітнього капіталу.

Умови війни, у яких опинилася наша країна, змушують задумуватися над тим, які стратегічні політи-
ки необхідно впроваджувати, щоб утримати освітню систему та не розсіяти потенціал її країни. Вимуше-
на міграція поступово розпорошує людський ресурс по всьому світу, і перспективи припинити цей процес 
у найближчому майбутньому є невтішними.

Саме тому є потреба у виваженому підході до формування стратегій ведення освітнього процесу. Так, 
ми пропонуємо зважати на необхідність постійної кореляції стратегій та тактик щодо ситуації. Вбачаємо 
потребу в прикладанні зусиль до убезпечення освітнього процесу. А також закликаємо посилити ціннісне 
визнання освіти як такої, що є запорукою формування свідомого громадянина держави.

Ключові слова: освітній капітал, людський капітал, культурний капітал, стратегія, тактика, втрата, ресур-
си, ідентичність. 

Yakymchuk Oksana,
Candidate of Philosophical Sciences,

Associate Professor at the Department of Psychosomatics and Health Psychology
Dragomanov Ukrainian State University

orcid.org/0000-0002-9729-8389
yakimchyk1409@gmail.com

PHILOSOPHICAL FOUNDATIONS OF THE STRATEGY OF PRESERVING 
EDUCATIONAL CAPITAL IN THE CONDITIONS OF WAR

Educational capital is not just an indicator of the level of education, the presence or absence of a person's 
diploma or certificate of education, but a complex, a set of all the skills and competencies that people in a particular 
society have. Educational capital is the key to the realization of a person, the strengthening of social development, 
the perspective of the future and the strength of the identification markers of the people. One of the important tasks 
of modern times is the multiplication of educational capital.

The conditions of the war in which our country found itself make us think about what strategic policies should be 
implemented in order to maintain the educational system and not dissipate the country's potential. Forced migration 
is gradually dispersing human resources around the world, and the prospects for stopping this process in the near 
future are disappointing.

That is why there is a need for a balanced approach to the formation of strategies for conducting the educational 
process. Therefore, we suggest taking into account the need for constant correlation of strategies and tactics 
regarding the situation. We see the need to make efforts to ensure the educational process. And also, we call for 
the strengthening of value recognition of education as the key to the formation of a conscious citizen of the state.

Key words: educational capital, human capital, cultural capital, strategy, tactics, loss, resources, identity.



288

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Вступ. Реалії нашого сьогодення дедалі час-
тіше вимушують задуматися над перспекти-
вами існування освітнього капіталу в Україні – 
як набутку та суспільного блага загалом, так 
й у вияві окремих представників, які належать 
до інтелектуальної частки. Звісно, злободен-
ність ситуації, зумовлена війною, концентрує 
нашу увагу на тих факторах, які насамперед 
спричинені саме нею. Та все ж не виключає, що 
попри намагання чинити опір ворогу політичні 
стратегії мають вести так, щоб ураховувати інші 
спектри, які підтримуватимуть, а тому й поси-
люватимуть функціонування всіх (чи найголо-
вніших) систем суспільства. 

Давід Шварц (Swartz, 2013) у роботі 
«Symbolic Power, Politics, and Intellectuals», при-
свяченій концептуальній теорії П’єра Бурдьє, 
підкреслює значущість трьох форм капіталу, 
які втримують суспільство на певному рівні: 
економічного, соціального та культурного. Усі 
три види капіталу є ресурсами, що забезпечу-
ють функціонування суспільства як організму. 
Якщо бодай якась із цих систем виходить 
з ладу, усе плетиво цілісної структури втрачає 
значущість і, як висловлювався свого часу Тео-
дор Адорно, у системі з’являються необґрунто-
вані «ексцеси», яким не мало б бути в ній місця.

Економічний та соціальний складники три-
єдності капіталів можуть залишитися дещо 
осторонь, а от культурний капітал, який, на 
думку Д.  Шварца, є конгломератом не лише 
суто культурних явищ, а й різного рівня освіти, 
вартий окремої уваги. Саме в основу ідеї його 
інтелектуальних пошуків та тлумачень бур-
дьєвської теорії покладено те, що культурний 
капітал можна визначити через дві міри: кіль-
кість та структурованість. Окремі представ-
ники (у бурдьєвській теорії – агенти) можуть 
мати більше капіталу, ніж окрема соціальна 
група, натомість будучи внесеним у систему зі 
сприятливими умовами, структурованість наяв-
ного капіталу може дати максимальну користь. 
Так, ця користь помножується, коли в спільноті 
є два такі представники, і тоді маючи однакому 
загальну суму капіталу вони здатні помножити 
його в рази. Та не будемо вдаватися в нудні під-
рахунки, які, власне, не дадуть жодної користі 
(до того ж про це вже сказано і П’єром Бурдьє 
ще за часів його досліджень в École Normale, 
і різними тлумачами та дослідниками на кшталт 
Давіда Шварца). 

Вищезазначене має більше потенціалу як 
постановка проблеми, яку ми маємо на меті 
висвітлити в цій розвідці. Так, коли ми вко-
тре стикаємося з публікацією чи репортажем, 
та й геть статистичними даними про мігрантів, 
які через ситуацію з війною полишають кра-
їну, то маємо вмикати свідомість та пам’ятати, 
що з кожною умовно-статистичною одиницею 
отримуємо не лише відтік людських ресурсів, 
а й втрату культурного та освітнього капіталу, 
який є запорукою подальшого буття україн-
ського народу. Ба більше, жорстка констатація 
факту, статистика є дійсно важливими та, на 
жаль, неефективно-безрезультатними, допоки 
ті освітні стратегії і тактики, які веде держава, 
не почнуть її враховувати. Саме тому ми маємо 
на меті дослідити стратегії, які можливі для 
збереження освітнього капіталу та не розпо-
рошування його світом. Адже лише уявімо, що 
кожен носій культурного / освітнього капіталу, 
який наразі перебуває за кордоном, здебільшого 
не має «сприятливих умов», щоб реалізовувати 
свій капітал. Згадаймо той факт, що в багатьох 
країнах мігранти можуть виконувати обов’язки 
з переліку робіт, що входять до «групи №  3». 
Як, власне, і вся його сила й міць, які б мали 
стимулювати людину до розвитку, відходять 
на другий план за намаганнями адаптуватися 
та влитися в нову систему. 

Проблема виведення притомних освітніх 
стратегій, які були б можливі для збереження 
освітнього капіталу в нашому сьогоденні, уко-
рінена в значно глибших пластах нестратегіч-
ного бачення влади. Так, вона сягає того рівня, 
який ще Теодор Адорно називав «вакуум» 
та «прірва». «Простір між духом та наукою охо-
пив вакуум. Отже, не лише фахова освіта себе 
вже не формує, а й сама освіта цим не перейма-
ється. Вона поляризує себе [свою діяльність] на 
методологічні та інформаційні моменти. На 
відміну від останнього, сформований дух міг 
так само бути мимовільною формою реакції 
[на зауважену ситуацію], як і сама його міць. 
[Утім,] сутність освіти втратила будь-яку 
підтримку, навіть од вищих шкіл. Через те що 
нерефлексивне онаучнення більшою мірою 
переслідує дух як різновид безглуздя (Allotria), 
воно глибше вплутується в заперечення змісту 
того [предмета], із яким має справу, запере-
чуючи також те, що вважає своїм завдан-
ням» (Адорно, 2019, с.  28). На певному етапі 



289

суспільного розвитку система освіти перетво-
рилася на суцільний експериментаріум, який 
не завжди має в основі раціональний складник. 
Так, у критичні моменти ситуативний характер 
та хаотичність ухвалення рішень дедалі чіткіше 
увиразнюється та набуває безглуздих форм. 

У дослідженнях благодійного фонду savED, 
які проведено у 2023 році, наведено певну ста-
тистику щодо того, скільки освітніх закладів 
(різного рівня) зруйновано з початку повно-
масштабного вторгнення, а також скільки 
вчителів / викладачів і, відповідно, представ-
ників інтелектуальної спільноти (носіїв куль-
турного / освітнього капіталу) вимушені були 
змінити місце перебування та виїхати за кор-
дон. Чимало учасників навчального процесу 
були вимушені перервати навчання, тому, як 
ми розуміємо, і змінити вектор професійної 
діяльності. Автори дослідження як певний 
стратегічний план убачають можливість пере-
йти на дистанційне чи змішане навчання. До 
того ж уже є такий досвід (ковідні часи, каран-
тини тощо). Звісно, на рівень та якість такого 
формату навчання / роботи похибка вино-
ситься. Однак та стратегія, яку пропонують 
учасники дослідження, є дещо утопічною. 
Адже «відновлення освітньої інфраструктури», 
про яке йдеться попри забезпечення доступу до 
освіти завдяки засобам зв’язку, передбачає ще 
й відновлення будівель, що є вкрай сумнівною 
перспективою на період, доки триває війна. 
Свідоме розуміння того, що наразі немає змоги 
відновити 1 259 пошкоджених та 223 повністю 
зруйнованих шкіл (і це станом на 2023 рік), як, 
власне, і відбудувати знищені чи пошкоджені 
університети та інші освітні інституції. 

Деякі стратегічні пропозиції знаходимо 
і в результатах обговорень Міністерства освіти 
України спільно з Національним Еразмус+ 
офісом в Україні та низкою експертів, що від-
булися у вересні 2024 року. З-поміж головних 
питань було визначення законодавчих пере-
думов й «основних концептів вищої школи 
освіти» та модернізація мережі закладів вищої 
освіти в контексті євроінтеграції. В одній із 
дискусійних промов знаходимо таке: «Війна 
створює умови невизначеності перспектив роз-
витку Університету і виконання стратегічних 
цілей; призводить до погіршення фінансового 
становища, зменшення фінансового забезпе-
чення з Державного бюджету та обмеження 

можливостей до отримання власних коштів; 
втрата викладацького потенціалу та люд-
ських ресурсів; зменшення контингенту здо-
бувачів освіти; погіршення емоційно-психоло-
гічного стану здобувачів освіти, викладацького 
складу та працівників унаслідок війни» (Гожик, 
2024, с. 8). І тут же таки знаходимо певну сис-
тему кроків, яку застосовують як кризовий 
менеджмент (приклад Національного універси-
тету імені Тараса Шевченка), а також бачення 
стратегічних дій, які можуть бути реалізовані 
в умовах війни. Беззаперечним є розуміння 
того, що жодна тактика, яка спрямована на 
довготривалий період, чи стратегія, що могла 
бути дієвою в мирний час, не може бути ефек-
тивною, а «інколи навіть шкодить». «В умовах 
війни стратегія ЗВО не може бути простою 
екстраполяцією попередніх тенденцій розви-
тку – вона має забезпечити виконання макси-
мальної кількості завдань сьогодення завдяки 
наявним ресурсам і, оскільки вища освіта пра-
цює на майбутнє, уможливити різні сценарії 
повоєнної відбудови України як рівноправного 
учасника нової глобальної постіндустріальної 
економіки» (Гожик, 2024, с. 20). Щодо конкрет-
ності кроків подальшого буття, то все ж вони 
є росить розлогими та дещо розмитими. Гнуч-
кість організаційної структури та розробка між-
дисциплінарних проєктів, як, власне, і цифрова 
трансформація діяльності, є не надто потуж-
ними інструментами до розв’язання проблеми 
втрати того ж таки «викладацького потенціалу 
та людських ресурсів». 

У Брифі міжнародного благодійного фонду 
savED за 2024 рік теж відображено певну ана-
літику та пропозиції щодо стратегій розви-
тку (Війна та освіта, 2024). З-поміж тих про-
блем, які винесено в дослідницьку статистику, 
ідеться про погіршення якості знання, незабез-
печеність відповідними технічними засобами 
учасників освітнього процесу, які перебувають 
на прифронтових територіях, перебої з електро-
постачанням тощо. На окрему увагу заслугову-
ють цифри, які вказують на потенційну загрозу 
в тенденціях щодо втрати людських ресурсів 
та освітнього капіталу. «З-поміж учнівства 
53% хочуть після школи лишатися в Україні 
(хоча з них 23% хочуть жити в іншому насе-
леному пункті, ніж де живуть зараз). Водночас 
чверть опитаних учнів та учениць (26%) хочуть 
переїхати жити за кордон. Решта 20% «не 



290

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

визначилися». Батьки мають подібні погляди. 
Третина учнівства в містах (31%) хотіли б 
переїхати за кордон (у селах показник 16%)» 
(Війна та освіта, 2024, с. 33). Варто погодитися, 
що дані не є втішними. А якщо ще врахувати 
рівень песимістичного налаштування опитува-
них щодо перспектив подальшого ходу війни 
та умов в яких наразі перебуває освіта (майже 
35%), то виникає черговий привід задуматися.

Це, звісно, не вичерпний перелік дослі-
джень, які можна знайти щодо аналізу ситуації, 
а тому й пропозицій щодо «поліпшення» ситу-
ації в освітньому процесі на період війни. Та як 
бачимо, мало що з них дійсно може вирішити 
проблему втрати людських ресурсів чи освіт-
нього капіталу в глобальному сенсі. Тут є сенс 
у тому, щоб звернутися до рефлексій щодо 
самого розуміння «стратегій» і «тактик», адже 
це може дати більш ясне розуміння першочер-
гових кроків та завдань, що можливі в критич-
них ситуаціях, у яких опиняється людство. 

Будь-яка стратегія – це той міраж, який 
ми самі собі створюємо, щоб якось організу-
вати хаос довкола. Створена власноруч ілю-
зія контролю над ситуацією є досить хиткою 
та крихкою конструкцією, але вона певним 
чином убезпечує людину від непередбачува-
ностей, які докидає життя. Розуміння того, що 
стратегія є міражем, приходить у такі моменти, 
як війна чи будь-які інші кризи, до яких ніколи 
не можна бути готовим. Тож триматися за при-
марність власноруч сконструйованих ілюзор-
них запорук теж справа марна. Ілюзія контр-
олю, яка стоїть за будь-яким стратегічним 
плануванням і тримається на тому, що людина 
здатна керувати ситуацією, хоч насправді вона 
підкоряється більш потужним силам, ураз руй-
нується. Як, власне, приходить і розуміння 
того, що невизначеність, яку так надійно прихо-
вували начебто прораховані тактики, ще більше 
стає очевидною та увиразненою. Ще Сунь Цзи 
в «Мистецтві війни» звертав увагу на той факт, 
що стратег має бути завжди готовим адаптува-
тися до нових ситуацій та змінити свої плани 
відповідно до обставин. Але для цього має бути 
підтримка його «бойового духу». 

Звісно, повною мірою заперечити користь 
стратегій неможливо. Адже стратегія – це фак-
тичний вклад, інвестиція в майбутнє. Загальне 
бачення та розуміння шляху досить часто 
сприяє виважуванню рішень та мінімізації 

ризиків. Однак жорстке слідування плану на 
цьому шляху все ж недоцільне. Завжди має 
бути витриманим баланс між довгостроковими 
цілями та короткостроковими можливостями. 
Та саме в цьому аспекті можемо побачити ту 
проблему, яка спіткає всі стратегічні бачення, 
що діють у будь-яких владних структурах. 
Мішель Фуко якось завважив, що стратегії важ-
ливі для влади, оскільки допомагають їй легіти-
муватися. І, власне, тому ці стратегії не гнучкі 
та дисциплінарно нормувальні, а тому й непо-
хитні, навіть якщо є досить абсурдними.

Повернувшись дещо до ідей Сунь-цзи, 
необхідно прийняти той факт, що хаос, який 
спричиняють непередбачуваності та неста-
більність, у яку занурюється система в періоди 
криз, є супутнім природним станом будь-якої 
системи. Прийняття та розуміння цього дасть 
змогу формувати гнучкий стратегічний кон-
структ замість статичного плану. Такий про-
цес вимагає постійного корегування й пошуку 
нових можливостей (Сунь-Цзи, 2021). 

У наш час значна увага стратегічних політик 
освітнього процесу акцентується на співпраці, 
пошуку нових зв’язків з міжнародними уста-
новами тощо. Та дедалі частіше ми бачимо, що 
ця компонента стратегічного плану зводиться 
до банальності перейняття якихось наявних 
та десь чинних політик. На нашу думку, спів-
робітництво в напрямі набуття інших освітніх 
моделей може бути, але воно не повинне пере-
йматися суцільно та вживлюватися в україн-
ську систему освіти, а все ж має адаптуватися 
під контекст, умови, відповідність специфіки 
народу тощо. І вже в цьому проявиться ота 
гнучкість стратегічного підходу до функціону-
вання системи освіти.

Озираючись на ХХ століття, Ален Бадью 
називає його «парадигмально воєнним». 
Адже людство, пройшовши етап низки воєн, 
тепер мало б вирватися зі старої формації 
марень, ілюзіювань та утопічності й перейти 
в стан прямої реалізації. Так, завершення доби  
ХХ століття для нього знаменується переходом 
від питання «Що можемо ми в час війни?» до 
«Що значить “ми” в часи миру?». На превели-
кий жаль, ми вже не ладні задаватися питанням 
другого порядку, однак маємо пам’ятати про 
його неуникну появу в повоєнні часи. «Геґель 
порівнював філософію з птицею мудрості – 
совою Мінерви, що вилітає тільки в сутінках, 



291

коли день завершується й починається ніч. 
У нашому випадку завершилося століття… 
Цей нічний момент філософії підштовхує до 
вибору: або впасти в меланхолійний сон опла-
кування «кінця» (Історії, емансипативної полі-
тики, самої філософії, великих наративів тощо – 
й тим паче до цього нас підштовхує похмура 
епоха Реакції), або ж бути нічним сторожем 
великих філософських істин дня. Висловлю-
ючись словами американського поета Воллеса 
Стивенса «Людина, яка несе річ», ми маємо 
терпіти свої думки всю ніч, поки перед нами не 
застигне в холодній непорушності ясна очевид-
ність» (Бадью, 2014, с. 7).

Висновок. З огляду на проаналізований 
матеріал, ми доходимо думки, що будь-які нор-
мативно встановлені стратегії в умовах війни 
не будуть результативними. Особливо ті, які 
визначено, наприклад, на період «з 2022 рік до 
2028 року» (умовно і з варіаціями). Адже пере-
буваючи в умовах війни, ми щодень стикаємося 
із черговими викликами, які неможливо не вра-
ховувати та які будуть корелятами щодо дій. 
Так, спільна характеристика будь-яких страте-
гій має ґрунтуватися на недовгостроковій пер-
спективі та ситуативності. 

Відповідно до цього як бачення стратегії 
зі збереження освітнього капіталу, доходимо 
думки, що насамперед має бути націленість на 
формування безпечного середовища (наскільки 
це можливо). Не одна філософська теорія нам 
підтвердить тезу, що людина тікає геть не через 
жагу до кочового способу життя, а саме через 
страх, насамперед за власне життя. 

Також необхідно докладати зусилля для нала-
годження співпраці, підтримки комунікації, про-
вадження освітнього процесу з носіями освіт-
нього капіталу (учнями, студентами, вчителями, 
вченими тощо), які вже перебувають за межами 
країни. І йдеться не лише про формальне ство-
рення інтегральних класів чи ситуативне викла-
дання курсів українською мовою за кордоном, 
а насамперед про те, щоб принаймні не заборо-
няти. Наприклад, школярі, які перебувають за кор-
доном не мають права (у більшості шкіл та інших 
освітніх закладів) долучатися дистанційно, до 
того ж у багатьох закладах освіти перед початком 
навчального року з’явилася вимога повернутися 
в Україну, «щоб продовжити навчання». Такі 
та інші категоричні форми організації освітнього 
процесу є геть неефективними.

Іншим складником утримання освітнього 
капіталу є визнання цінності освіти. Це може 
видатися якимось пафосним гаслом чи нісеніт-
ницею, як порівняти з масштабністю першо-
чергових завдань, які стоять перед державою 
на сьогоднішній день. Однак та проблема, яка 
наявна вже тривалий час, а за умов війни уви-
разнилася, усе ж має бути розв’язана. Чимало 
статистичних даних свідчать про те, що в умо-
вах сьогодення величезною запорукою під-
тримки освітнього процесу часто є вчителі, 
викладачі, інтелектуали, які безупинно нама-
гаються підтримувати дух жаги до знань, без-
посередньо працюють з усіма й кожним окремо 
учасником освітнього процесу. Та загальна 
канва знеціненості цієї діяльності поступово 
зводить нанівець усі ці спроби марних борсань.

Список використаних джерел:
Адорно, Т. (2019). Нотатки про гуманітарну освіту та науку. Переклад. Філософія освіти. Philosophy of 

Education. № 1 (24). С. 24–31.
Бадью, А. (2014). Століття. Львів : Видавництво Кальварія; Київ : Ніка-Центр. 304 с.
Війна та освіта. 2 роки повномасштабного вторгнення. (2024). Бриф за результатами досліджень Київ, 34 с.
Війна та освіта. Як рік повномасштабного вторгнення вплинув на українські школи. (2023). Дослідження бла-

годійного фонду savED за підтримки Міжнародного фонду «Відродження». URL:https://cedos.org.ua/researches/
vijna-ta-osvita-yak-rik-povnomasshtabnogo-vtorgnennya-vplynuv-na-ukrayinski-shkoly/

Гожик А. (2024). Інституційний розвиток з урахуванням стратегічних цілей і завдань розвитку вищої освіти 
в Україні. Стратегія розвитку вищої освіти України в умовах надзвичайних ситуацій та криз воєнного стану. 
Розбудова мережі закладів вищої освіти України. URL: https://erasmusplus.org.ua/wp-content/uploads/2024/09/6_
gozhyk-2024_09_23.pdf

Сунь-Цзи. (2021). Мистецтво війни. Львів : Видавництво Старого Лева. 112 с. 
Swartz David L. (2013). Symbolic Power, Politics, and Intellectuals: The Political Sociology of Pierre Bourdieu. 

Chicago : The University of Chicago Press, 292 p.



292

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

References:
Adorno T. (2019). Notatky pro humanitarnu osvitu ta nauku. [Notes on humanitarian education and science]. Pereklad. 

Filosofiia osvity. Philosophy of Education. № 1 (24). S. 24–31.
Badiu A. (2014). Stolittia. [Century]. Lviv : Vydavnytstvo Kalvariia; K.: Nika-Tsentr. 304 s.
Viina ta osvita. 2 roky povnomasshtabnoho vtorhnennia [War and education. 2 years of full-scale invasion]. (2024). 

Bryv za rezultatamy doslidzhen Kyiv, 34 s.
Viina ta osvita. Yak rik povnomasshtabnoho vtorhnennia vplynuv na ukrainski shkoly. (2023). [War and education. 

How a year of full-scale invasion affected Ukrainian schools]. Doslidzhennia blahodiinoho fondu savED za pidtrymky 
Mizhnarodnoho fondu «Vidrodzhennia». Retrieved from: https://cedos.org.ua/researches/vijna-ta-osvita-yak-rik-
povnomasshtabnogo-vtorgnennya-vplynuv-na-ukrayinski-shkoly/

Hozhyk A. (2024). Instytutsiinyi rozvytok z urakhuvanniam stratehichnykh tsilei i zavdan rozvytku vyshchoi osvity 
v Ukraini. [Institutional development taking into account the strategic goals and objectives of the development of higher 
education in Ukraine]. Stratehiia rozvytku vyshchoi osvity Ukrainy v umovakh nadzvychainykh sytuatsii ta kryz voiennoho 
stanu. Rozbudova merezhi zakladiv vyshchoi osvity Ukrainy. Retrieved from: https://erasmusplus.org.ua/wp-content/
uploads/2024/09/6_gozhyk-2024_09_23.pdf

Sun-Tszy. (2021). Mystetstvo viiny. [The art of war]. Lviv, Vydavnytstvo Staroho Leva. 112 s. 
Swartz David L. (2013). Symbolic Power, Politics, and Intellectuals: The Political Sociology of Pierre Bourdieu. 

Chicago: The University of Chicago Press, 292 p.



293

КУЛЬТУРОЛОГІЯ

УДК 75.041:355.098-055.2]:305:316.7] (477) «2022/...» (045)
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.34

Авершина Аліна Олегівна, 
аспірант кафедри культурології та медіакомунікацій

Харківської державної академії культури
orcid.org/0009-0004-9345-485X

avershinaalina@gmail.com

МОДИФІКАЦІЯ ОБРАЗУ ЖІНКИ-ВОЇТЕЛЬКИ У ВІЗУАЛЬНІЙ КУЛЬТУРІ 
УКРАЇНИ В ПЕРІОД РОСІЙСЬКОГО ВТОРГНЕННЯ

У статті розглянуто соціокультурний вимір репрезентації образу жінки-воїтельки у візуальній культурі 
періоду воєнного вторгнення на території України. Проаналізовано візуальний образ, який зумовлений поді-
ями воєнної агресії. Досліджено варіації образу жінки-воїтельки на прикладі робіт українських художників 
Андрія Єрмоленка, Анастасії Гайдаєнко, Наталії Лещенко, Андрія Мороза, Святослава Пащука. Зазначено, 
що поліаспектність проблематики дослідження потребує залучення міждисциплінарного методологічного 
інструментарію. Реалізація культурологічного підходу здійснена шляхом залучення історичного, семіотич-
ного, герменевтичного та структурно-семантичного методів.

Візуальний образ розглянуто як синтезований із соціально-політичних і мистецьких рецепцій і що спро-
можний впливати на формування сучасних форм культури, які популяризуються внаслідок соціально-полі-
тичних подій. Наголошено на тому, що за допомогою візуального конструюються стереотипи, моделі пове-
дінки, маскулінні та фемінні ознаки ґендерних ролей. 

Виявлено, що образ діви-воїтельки є приналежним до світового культурного контексту й актуалізований 
в Україні російською воєнною агресією, зумовлений героїзацією жінок-військових, волонтерок, громадських 
активісток. Установлено, що образний ряд простежується із 2014 року та відображає початок змін у статусі 
жінки, що пояснюється нестачею чоловіків у тилу та правом жінок перебувати на фронті. 

Наголошено на тому, що процес зміни ґендерних ролей в українському суспільстві перебуває на почат-
ковому етапі, що відображено у двох суперечливих тенденціях – сексуалізації й андрогінізації образу діви-
воїтельки. Визначено, що бойові дії на території України посилили андрогінне в жіночих зображеннях через 
існування в українському суспільстві стереотипного ототожнення війни із чоловічою діяльністю. Показано, 
що характерними рисами в зображеннях жінок-воїтельок є сила, відважність і ненависть до ворога. Водно-
час акцентовано на сексуалізації та вульгаризації жіночності, що зумовлено пережитками патріархальності 
в українському суспільстві й актуалізацією андроцентричного в медіа через бойові дії. 

Ключові слова: ґендер, візуальна культура, образ, жінка-воїтелька, архетип, російсько-українська війна, 
художня культура, образотворче мистецтво, стереотип.

Avershyna Alina,
Postgraduate Student at the Department of Cultural Studies

Kharkiv State Academy of Culture
orcid.org/0009-0004-9345-485X

avershinaalina@gmail.com

MODIFICATION OF THE IMAGE OF THE WOMAN-WARRIOR  
IN UKRAINIAN VISUAL CULTURE DURING THE RUSSIAN INVASION

This article explores the socio-cultural dimension of the representation of the woman-warrior image in the visual 
culture during the military invasion of Ukraine. The visual image that emerges from the events of military aggression 
is analyzed, and variations of the woman-warrior image are studied using the works of Ukrainian artists as examples.

It is noted that the multifaceted nature of the research problem necessitates the use of interdisciplinary 
methodological tools. A cultural approach uses historical, semiotic, hermeneutic, and structural-semantic methods.



294

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

It is emphasized that visual representations help construct stereotypes, behavioral models, and masculine 
and feminine characteristics typical of society. The significance of the cultural reception of the artistic depiction 
of the woman-warrior in visual art is highlighted. It is noted that the representation of the woman-warrior in Ukrainian 
visual art during the period of the Russian-Ukrainian war is shaped by socio-political events in the country, which 
have influenced the visual imagery in the media. It is determined that the hostilities in Ukraine have intensified 
androgynous features in female depictions, as war is most often associated with male activity in Ukrainian society. 

The visual image is considered a synthesis of socio-political and artistic receptions that can influence the formation 
of contemporary cultural forms popularized due to socio-political events. It is emphasized that visual representations 
construct stereotypes, behavioral models, and masculine and feminine traits of gender roles.

The article highlights that the process of changing gender roles in Ukrainian society is still in its early stages, 
reflected in two contradictory trends – sexualization and androgynization of the warrior maiden image. It is determined 
that the hostilities in Ukraine have intensified androgynous features in female depictions due to the existing societal 
stereotype of associating war with male activity.

It is shown that the characteristic features in the depictions of women warriors include strength, bravery, and hatred 
toward the enemy. At the same time, the article emphasizes the sexualization and vulgarization of femininity, which 
is caused by remnants of patriarchy in Ukrainian society and the actualization of androcentrism in the media due to 
military actions.

Key words: gender, visual culture, image, woman-warrior, archetype, Russian-Ukrainian war, artistic culture, 
visual art, stereotype.

Постановка проблеми та її актуальність. 
Візуальна культура є складовою частиною 
сучасного життя, зокрема, під час перелом-
них соціально-політичних подій завдяки візу-
альним образам репрезентується реальність. 
Медіа, інтернет-середовище, реклама слугу-
ють джерелом отримання інформації за допо-
могою візуального. Завдяки візуальному кон-
струюються стереотипи та моделі поведінки, 
що притаманні соціуму, зокрема й маскулінні 
та фемінні ознаки. У період змін у суспільстві, 
що відбуваються внаслідок російської військо-
вої агресії, зображення жіночих образів актуа-
лізується в медіасередовищі. Із числа жіночих 
образів на окрему увагу заслуговує репрезента-
ція жінки-воїтельки у візуальній культурі, що 
зумовлена становленням нової соціокультурної 
парадигми, яка зумовлена воєнними діями на 
території України. 

Аналіз останніх досліджень. Англомовний 
дослідник візуальної культури Ніколас Мір-
зоєв (2009 р.) закцентував увагу на методоло-
гії візуальних студій і її зв’язку з іншими сфе-
рами гуманітаристики. Український сегмент 
представлено роботами Ганни Чміль (2020 р.) 
та Олени Павлової (2015 р.), які вивчали візу-
альну культуру як явище модерну, її вплив на 
суспільство. Якщо Вікторія Олійник (2023 р.) 
дослідила жіночі репрезентації на прикладах 
візуальної культури, то Оксана Брюховецька 
(2018 р.) розглянула концепт жінки-жертви 
в українських візуальних практиках сучас-
ності. Проблему репрезентації ґендеру в медіа 

висвітлили Кейтлін Мендеш і Сінтія Картер 
(2008 р.). Особливості українських реалій кате-
горії жіночого на прикладах Другої світової 
та російсько-української війни представлено 
розвідками Оксани Кісь (2015 р.) і Олесі Хро-
мейчук (2023 р.). Тетяна Журженко (2001 р.) 
дослідила проблему становлення українського 
фемінізму у зв’язку з національною ідеєю. 
У роботі Олени Мартинюк (2022 р.) розглянуто 
особливості репрезентації фемінного в мисте-
цтві, зумовленому подіями АТО й ООС. Без-
посередньо образ Діви-воїтельки у просторі 
мистецьких практик України дослідила Ірина 
Зубавіна (2022 р.) на прикладі кінематографу. 
Отже, наявна потреба в культурологічній 
рецепції художнього образу жінки-воїтельки 
в образотворчому мистецтві, трансльованому 
за допомогою медіа, що актуалізовано росій-
сько-українською війною. 

Мета і завдання статті. Розглянути соціо-
культурний вимір репрезентації образу жінки-
воїтельки у візуальній культурі періоду воєн-
ного вторгнення на території України. Для 
досягнення мети необхідно показати кореля-
цію між візуальним образом і контекстом його 
формування. Простежити варіативність образу 
жінки-воїтельки на прикладах робіт україн-
ських художників Андрія Єрмоленка, Анастасії 
Гайдаєнко, Наталії Лещенко, Андрія Мороза, 
Святослава Пащука. 

Культурологічний погляд на досліджу-
ваний феномен робить його гетерогенним 
явищем культури, вивчення якого потребує 



295

міждисциплінарної дослідницької методології. 
Історичний метод дозволяє простежити кон-
текст візуальних трансформацій. Звернення 
до соціологічних вимірів візуальної культури 
дає змогу виявити зміни стереотипів щодо 
жінки та варіанти їх утілення в медіакультурі. 
За допомогою семіотичного, герменевтичного 
та структурно-семантичного методів охарак-
теризувати образ жінки-воїтельки в художніх 
практиках.

Виклад основного матеріалу. Війна на тери-
торії України, що триває з 2014 р., вплинула, 
зокрема, на соціальні, політичні та мистецькі 
складові частини соціокультурного простору. 
Проблеми сприйняття та досвіди переживання 
війни актуалізовано у візуальній культурі, за 
допомогою якої конструюється реальність. 
У цьому аспекті візуальна культура, за Нікола-
сом Мірзоєвим, намагається створити деколо-
ніальну генеалогію для парадоксального збли-
ження війни, економіки, релігії, навколишнього 
середовища та візуальних медіа (Mirzoeff, 
2009, с. 2). 

У візуальній культурі транслюються образи, 
що відповідають соціокультурній реальності. 
На думку Олени Павлової, візуальний образ не 
є стабільним, а змінює своє співвідношення із 
зовнішньою реальністю в різних історичних 
формах культури (Павлова, 2015, с. 31). Отже, за 
допомогою візуальної культури транслюються 
тренди та стереотипи, що залежать від часу 
та середовища, яке впливає на їх формування. 
Візуальна культура охоплює широкий спектр 
сучасного життя людини. Зокрема, завдяки їй 
формується сприйняття ґендеру в суспільстві.

Простежуючи зображення часів Першої 
та Другої світових війн у світовій і українській 
художніх практиках, спостерігаємо тенденції 
щодо зображення жіночих образів у візуальній 
культурі. Насамперед жінок зображували в сим-
волічних образах держави (роботи Олени Куль-
чицької «Возз’єднання України», «Страхіття 
війни»), матері (роботи Кете Кольвіц «Матері», 
«Жертва», «Матір з дитиною») та військової 
(ілюстрації американського художника Дена 
Сміта “WAC Air Controller” – «Жіночий армій-
ський корпус Контролер повітря», “WAAC / This 
Is My War Too” – «Жіночий армійський корпус / 
Це моя війна теж»). 

Починаючи із 2014 р. в образотворчому мис-
тецтві актуалізуються образи жінок-військових, 

волонтерок, активних громадських діячок, що 
об’єднуються в художньому образі жінки-вої-
тельки. Дані репрезентації зумовлені початком 
бойових дій на території України та зміною 
ґендерних ролей у суспільстві. Або ж словами 
Оксани Кісь: «війна зумовлює потужну мобі-
лізацію всіх людських ресурсів на всіх рівнях, 
що приводить до часткового (і найчастіше тим-
часового) розмивання та послаблення жор-
стких меж маскулінності й фемінності: під час 
війни жінки часто виконують суто чоловічі ролі 
(годувальника, глави родини), а іноді навіть 
беруть безпосередню участь у бойових діях, 
тоді як поранені чи полонені чоловіки-воїни 
опиняються у слабкій і залежній позиції» (Кісь, 
2015, с. 19). 

У цьому аспекті варто звернути увагу на 
образ жінки-воїтельки, який належить до архе-
типу Діви-воїтельки як тієї, що має королівську 
кров і береться за суто чоловічі справи та війну. 
Дослідниця українського кінематографу Ірина 
Зубавіна, яка розглядає Діву-воїтельку як куль-
турну універсалію для стародавнього світу, 
зазначила, що «для українського символічного 
універсуму репрезентації дів-воїтельок гли-
боко, міцно укорінені в національній міфо-
логічній традиції, де жіночі божества мали 
статус рівності в магічно-містичному пантеїс-
тичному світі дохристиянської доби» (Зубавіна, 
2022, с. 20). 

На сучасному етапі образ діви-воїтельки 
актуалізувався в період російсько-української 
війни як зумовлений реальними героїнями. 
Насамперед це жінки-військові, які захищають 
державу, власну сім’ю, також волонтерки та гро-
мадсько активні діячки, що активізували свою 
діяльність під час російсько-української війни. 
Зокрема, у дослідженні Олесі Хромейчук зазна-
чено, що за роки російської війни проти України 
військовослужбовиці стали більш видимими, 
зокрема в Україні. Але привернення уваги до 
жінок, які воюють, не завжди свідчить про ґен-
дерну рівність (Хромейчук, 2023, с. 422). 

Проте вказана дослідницею видимість 
простежується у візуальній культурі періоду 
російського вторгнення на території України. 
У зв’язку із цим звернімо увагу на творчість 
українських митців, що вдаються до репрезен-
тації жінок-воїтельок у двох варіаціях – сек-
суалізації та маскулінізації. У серії плакатів 
Святослава Пащука під назвою «Сепаратизм 



296

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

шкідливий для Вашого здоров’я» жіночі образи 
змальовано зі справжніх волонтерок. Жінок 
зображено у відвертих образах з елементами 
військового спорядження, що відповідає стилю 
пін-ап, який означає тиражований образ секс-
символу. 

Окрім того, сексуалізовані жіночі образи 
представлено в серії робіт «Краса на варті миру» 
Андрія Мороза, де сам автор надає коментар 
стосовно зображень: «Я точно не хотів прини-
зити жодним чином військових жінок. Я захо-
плююсь мужністю жінок, які зараз там захи-
щають мене тут. Як би це не звучало. Але це, 
зрештою, мистецтво» (2015, https://life.pravda.
com.ua/culture/2015/06/19/195861/). 

Сексуалізація жіноцтва у візуальних обра-
зах може свідчити про маргіналізацію діяль-
ності жінок на війні, що притаманно патріар-
хальному світосприйняттю. Або ж пов’язано 
із загальною сексуалізацією фемінного та мас-
кулінного в медіасередовищі. Підтверджен-
ням такої думки є дослідження Кейтлін Мен-
деш і Синтії Картер, які зазначили, що зростає 
кількість рекламних оголошень, які показують 
жінок активними, сексуальними суб’єктами, 
тенденція збіглася зі зростанням сексуалізації 
в засобах масової інформації, що означає збіль-
шення сексуальних репрезентацій як чоловіків, 
так і жінок (Mendes, Carter, 2007, с. 7). 

Протилежними до цих ілюстрацій є роботи 
Андрія Єрмоленка «Всі на захист Києва», де 
зображено пам’ятний знак на честь заснування 
Києва: три брати переодягнені у військову 
форму, центральною фігурою є сестра Либідь, 
що одягнена у бронежилет і тримає зброю. 
Також плакат із написом «Слава Україні! Героям 
Слава!», на якому зображено постаті чотирьох 
чоловіків-військових із різних історичних епох 
України, а центральною фігурою сучасності 
є жінка-військова. Дані зображення жінки-вої-
тельки транслюють силу української жінки, 
її незалежність і зміни ґендерних ролей, коли 
жінка стає на захист своєї держави на рівні із 
чоловіками. 

Як визначила Вікторія Олійник, образ жінки 
воєнного часу руйнує стереотипи «слабкої 
статі», як бачимо це в роботах Анастасії Гай-
даєнко, де авторка полемізує зі стереотипом 
щодо приреченості жіноцтва на суто домашню 
працю, зображує українку, яка зашиває рану на 
власній нозі (Олійник, 2023, с. 273).

Образи Наталії Лещенко в серії робіт «Жіночі 
обличчя війни» зображено жінок-воїтельок, що 
сповнені сил для боротьби. Виокремимо зобра-
ження з написом «Гуляйполе», де дівчину, що 
уособлює місто, проілюстровано в козацькій 
шапці й у вбранні з написом «Воля або смерть». 
Аналогічний сенс мають ілюстрації з написом 
«Маріуполь» і «Харків», де жінки постають 
у військовій формі зі зброєю як такі, що готові 
захищати власну домівку на рівні із чоловіками. 

Варто зазначити, що характерними рисами 
в репрезентаціях жінок-воїтельок є сила, від-
важність і готовність до боротьби з ворогом. 
Натомість зовнішній вигляд жінок у зобра-
женнях Святослава Пащука й Андрія Мороза 
є вульгаризованим і сексуалізованим. Насам-
перед це свідчить про стереотипне сприйняття 
фемінності, трансльоване в медіа й україн-
ському суспільстві, що зумовлено патріархаль-
ними пережитками. 

Дослідниця Оксана Кісь зауважила, що 
«феміністки ліберального спрямування вбача-
ють у військовій службі для жінок одну з мож-
ливостей досягнення ґендерної рівності. Жінки 
можуть довести своє право на рівноправність, 
входячи у чоловічі сфери, виконуючи чоловічі 
ролі, досягаючи чоловічих стандартів і в такий 
спосіб демонструючи свою рівноцінність» 
(Кісь, 2015, с. 17). 

Однак у результаті проведеного аналізу спек-
тра візуальних зображень варто звернути увагу 
на те, що жінки-військові сприймаються з пози-
ції маскулінності, тобто набувають рис, що 
зазвичай у суспільстві належали чоловікові чи 
безпосередньо асоціювались як суто чоловічі. 
Дані характеристики можна пояснити вкоріне-
ною патріархальною традицією та стереоти-
пами, що притаманні українському суспільству. 
Із цієї причини Оксана Кісь пояснила суспіль-
ний опір ідеї участі жінок у війську баченням 
жіночої місії: «Жінка покликана давати життя, 
а не відбирати його» (Кісь, 2015, с. 20).

Зауважимо, що суспільне сприйняття жінки 
у війську набуває демократичного характеру, 
але досі жінки залишаються найбільш незахи-
щеними в армійській структурі. Це може свід-
чити про наявні проблеми з ґендерною рівністю 
та загальною патріархальністю українського 
суспільства.

Отже, репрезентація жінки-воїтельки 
в образотворчому мистецтві України періоду 



297

російсько-української війни зумовлена соці-
ально-політичними подіями у країні. Візуаль-
ний образ постає як відображення синтезованих 
соціально-політичних і мистецьких рецепцій, 
спроможний впливати на формування сучасних 
форм культури, зокрема ґендерно зумовлених 
моделей поведінки. Образ діви-воїтельки як при-
належний до світового культурного контексту 
й актуалізований в Україні російською воєнною 
агресією, зумовлений героїзацією жінок-вій-
ськових, волонтерок і громадських активісток. 
Варіативність образу жінки-воїтельки на при-
кладах робіт українських художників Андрія 

Єрмоленка, Анастасії Гайдаєнко, Наталії 
Лещенко, Андрія Мороза, Святослава Пащука 
здійснюється у спектрі між андрогінізацією 
та сексуалізацією. Андрогінне в жіночих зобра-
женнях посилюється через асоціацію війни із 
практиками культури, властивими чоловікам, 
через що фемінним образам властиві сила, від-
важність і ненависть до ворога. Водночас наявна 
сексуалізація та вульгаризація жіночності, що 
зумовлено залишками патріархальності в укра-
їнському суспільстві та посиленням андроцен-
тричного дискурсу в медіа внаслідок воєнних 
подій.

Список використаних джерел:
Брюховецька, О. (2018). Візуальний поворот у культурі і культурології. М. Собуцький, Д. Король, Ю. Джулай 

(Ред.). Культурологія: Могилянська школа. (с. 130–165). Київ: видавець Олег Філюк.
Зубавіна, І. (2022). Актуалізація архетипу діви-воїтельки в кінематографі України початку ХХІ ст. Сучасне 

мистецтво, № 18, С. 19–26.
Кісь, О. (2015). Жіночі обличчя війни: ключові теми і підходи у західній феміністичній історіографії. Жінки 

Центральної та Східної Європи у Другій світовій війні: ґендерна специфіка досвіду в часи екстремального насиль-
ства. (с. 15–39). Київ: Арт-книга. 

Мартинюк, О. (2022). Сади толерантності: війна на Донбасі очима українських художниць. East/West: Journal 
of Ukrainian Studies. URL: https://ewjus.com/index.php/ewjus/article/download/631/404/1721. 

Олійник, В. (2023). Трансформація жіночого образу в українській ілюстрації від радянських часів до сього-
дення. Дизайн візуальних комунікацій. Деміург: ідеї, технології, перспективи дизайну. № 6, С. 266–278. URL: https://
www.researchgate.net/publication/376368844_Transformation_of_the_Female_Image_in_Ukrainian_Illustration_from_
Soviet_Times_to_the_Present/fulltext/6574601aea5f7f0205581bc5/Transformation-of-the-Female-Image-in-Ukrainian-
Illustration-from-Soviet-Times-to-the-Present.pdf. 

Павлова, О. (2015). Візуальна культура та повсякденність доби постмодерну. Культура і сучасність, 2, 30–35. 
Хромейчук, О. (2023). Мілітаризм та фемінізм, або як вписувати військовослужбовиць в історію війни. Жіночі 

виміри минулого: уявлення досвіди репрезентації. (с. 420–430). Львів: Видання Центру міської історії Центрально-
Східної Європи.

Чміль, Г. Людина – екран: візуальна антропологія (пост)сучасності: монографія. Київ: Інститут культурології 
НАМ України, 2020. 256 с.

Художник малює українських спокусливих захисниць (2015). Вилучено з https://life.pravda.com.ua/
culture/2015/06/19/195861/. 

Zhurzhenko, T. (2001). Free market ideology and new women’s identities in post-socialist Ukraine. European Journal 
of Women’s Studies. URL: https://www.academia.edu/download/31134428/10_EJWS.pdf 

Mirzoeff, N. (2009). An introduction to Visual Culture. London and New York: Routledge.
Mendes, K. Carter, C. (2008). Feminist and Gender Media Studies: A Critical Overview. Sociology Compass.

References:
Briukhovetska, O. (2018). Vizualnyi povorot u kulturi i kulturolohii. [Visual turn in culture and cultural studies]. 

M. Sobutskyi, D. Korol, Yu. Dzhulai (Red.). Kulturolohiia: Mohylianska shkola. (s. 130–165). Kyiv: vydavets Oleh Filiuk 
[in Ukranian].

Zubavina, I. (2022). Aktualizatsiia arkhetypu divy-voitelky v kinematohrafi Ukrainy pochatku KhKhI stolittia 
[Actualization of the warrior maiden archetype in Ukrainian cinema of the beginning of the 21st century]. Suchasne 
mystetstvo, № 18, S. 19–26 [in Ukranian].

Kis, O. (2015). Zhinochi oblychchia viiny: kliuchovi temy i pidkhody u zakhidnii feministychnii istoriohrafii. Zhinky 
Tsentralnoi ta Skhidnoi Yevropy u Druhii svitovii viini: henderna spetsyfika dosvidu v chasy ekstremalnoho nasylstva 
[Women’s Faces of War: Key Themes and Approaches in Western Feminist Historiography. Women of Central and Eastern 
Europe in the Second World War: gender specificity of experience in times of extreme violence]. (s. 15–39). Kyiv: ART 
KNYHA [in Ukranian].



298

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Martyniuk, O. (2022). Sady tolerantnosti: viina na Donbasi ochyma ukrainskykh khudozhnyts [Gardens of tolerance: 
the war in Donbas through the eyes of Ukrainian artists]. East/West: Journal of Ukrainian Studies. Retrieved from:  
https://ewjus.com/index.php/ewjus/article/download/631/404/1721 [in Ukranian].

Oliinyk, V. (2023). Transformatsiia zhinochoho obrazu v ukrainskii iliustratsii vid radianskykh chasiv do 
sohodennia. [Transformation of the female image in Ukrainian illustration from Soviet times to the present]. Dyzain 
vizualnykh komunikatsii. Demiurh: idei, tekhnolohii, perspektyvy dyzainu. № 6, S. 266–278. Retrieved from:  
https://www.researchgate.net/publication/376368844_Transformation_of_the_Female_Image_in_Ukrainian_
Illustration_from_Soviet_Times_to_the_Present/fulltext/6574601aea5f7f0205581bc5/Transformation-of-the-Female-
Image-in-Ukrainian-Illustration-from-Soviet-Times-to-the-Present.pdf [in Ukranian].

Pavlova, O. (2015). Vizualna kultura ta povsiakdennist doby postmodernu. [Visual culture and everyday life of the 
postmodern era]. Kultura i suchasnist, 2, 30–35 [in Ukranian].

Khromeichuk, O. (2023). Militaryzm ta feminizm, abo yak vpysuvaty viiskovosluzhbovyts v istoriiu viiny. Zhinochi 
vymiry mynuloho: uiavlennia dosvidy reprezentatsii [Militarism and feminism, or how to fit female military personnel into 
the history of war. Women’s dimensions of the past: perceptions and experiences of representation]. (s. 420–430). Lviv: 
Vydannia Tsentru miskoi istorii Tsentralno-Skhidnoi Yevropy [in Ukranian].

Chmil, H. Liudyna – ekran: vizualna antropolohiia (post)suchasnosti [Man – the screen: visual anthropology of (post)
modernity]: monohrafiia. Kyiv: Instytut kulturolohii NAM Ukrainy, 2020. 256 s. [in Ukranian].

Khudozhnyk maliuie ukrainskykh spokuslyvykh zakhysnyts [The artist paints seductive Ukrainian defenders] (2015). 
Vylucheno z https://life.pravda.com.ua/culture/2015/06/19/195861/ [in Ukranian].

Zhurzhenko, T. (2001). Free market ideology and new women’s identities in post-socialist Ukraine. European Journal 
of Women’s Studies. Retrieved from https://www.academia.edu/download/31134428/10_EJWS.pdf [in English].

Mirzoeff, N. (2009). An introduction to Visual Culture. London and New York: Routledge [in English].
Mendes, K., Carter, C. (2008). Feminist and Gender Media Studies: A Critical Overview. Sociology Compass 

[in English].



299

УДК 008:312.421 
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.35

Ареф’єва Єлізавета Юріївна,
доктор філософії, докторантка 

Київського національного університету культури і мистецтв
 orcid.org/0000-0001-5060-2251

 liza.arefieva34@ukr.net

ВИКОНАВСЬКА МУЗИЧНА ДІЯЛЬНІСТЬ  
В КОНТЕКСТІ МЕТАЕКОЛОГІЧНОЇ РЕФЛЕКСІЇ

Актуальність проблеми. Множинність виконавських парадигм – це характеристика постмодерного сим-
біозу в музичному мистецтві, зокрема у виконавстві. Некласична систематика збереження цілісності куль-
туротворчості актуалізує метафізичні засади, формує систему адаптації до комунікативного середовища як 
передбачення майбутнього і водночас конституювання бажаного минулого. Мета статті – визначити фено-
мен культурогенезу сучасного виконавського мистецтва в музиці як синтез жанрових і стильових настанов, 
які набувають значення виконавських парадигм музичної поетики. Методологія дослідження визначається 
компаративним і системним підходами, що допомагає здійснити порівняльний аналіз феномену системної 
цілісності виконавства в музиці. Наукова новизна статті. Виконавське мистецтва набуває синтетизму, що 
здійснюється на підставі новітніх естетичних вимірів культуротворчості. Інтерпретатори музичних синте́з 
широко використовують методи структурної лінгвістики, розбудовують семіотичні моделі музичних знако-
вих систем. Формується складна система синтетичних видів різних видів мистецтв, починаючи з мови жес-
тів і закінчуючи такими феноменами, як семплінг, сонорика, алеоторика тощо. Отже, комунікативний про-
стір культури та комунікативний простір музичного виконання інтерпретується як текст, де активно задіяна 
техногенна складова частина, формується надзвичайно потужний комплекс, пов’язаної з інструменталізмом 
музики. Висновки. Жанрові та стильові синте́зи відкривають нові можливості культуротворчих парадигм, 
які пов’язують із застосуванням у музиці артефактів природного типу. Це генетичний алгоритм як зонду-
вання лабораторії природи. У музичному просторі знаходиться глибинна музична стихія, її космологізм 
виявляється шляхом переведення традиційного інтонування в ранг мистецьких реалій, що стають здобуттям 
новітнього простору музикування. 

Ключові слова: культура, музичне виконавство, системогенез, культурогенез, поетика.
 

Arefieva Elizaveta,
Doctor of Philosophy, Doctoral Student 

Kyiv National University of Culture and Arts 
 orcid.org/0000-0001-5060-2251

 liza.arefieva34@ukr.net

PERFORMING MUSICAL ACTIVITY  
IN THE CONTEXT OF METAECOLOGICAL REFLECTION

The urgency of the problem. The multiplicity of performance paradigms is a characteristic of postmodern 
symbiosis in musical art, particularly in performance. The non-classical systematics of preserving the integrity 
of cultural creation actualizes metaphysical principles, forms a system of adaptation to the communicative 
environment as a prediction of the future and at the same time the constitution of the desired past. The purpose 
of the article is to define the phenomenon of cultural genesis of modern performing art in music as a synthesis 
of genre and stylistic guidelines that acquire the meaning of performing paradigms of musical poetics. The research 
methodology is determined by comparative and systemic approaches, which helps to carry out a comparative analysis 
of the phenomenon of systemic integrity of performance in music. Scientific novelty of the article. Performing 
arts acquires syntheticism, which is carried out on the basis of the latest aesthetic dimensions of cultural creation. 
Interpreters of musical syntheses widely use the methods of structural linguistics, build semiotic models of musical 
symbolic systems. A complex system of synthetic types of various types of art is being formed, starting with sign 
language and ending with such phenomena as sampling, sonorics, aleatorics, etc. Therefore, the communicative 



300

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

space of culture and the communicative space of musical performance is interpreted as a text where the man-made 
component is actively involved, an extremely powerful complex of music related to instrumentalism is formed.

Conclusions. Genre and stylistic syntheses open up new opportunities for culture-creating paradigms, which 
are connected with the use of natural artifacts in music. It is a genetic algorithm as a certain probing of nature’s 
laboratory. In the musical space there is a deep musical element, its cosmologism is revealed by transferring traditional 
intonation to the rank of artistic realities, which become the acquisition of the newest space of music making.

Key words: culture, musical performance, systemogenesis, culturogenesis, poetics. 

Постановка проблеми. Осмислення музич-
ної культури в контексті масової культури, 
зокрема музичного виконання кінця ХХ ст., 
коли відбувається фетишизація окремих моде-
лей поведінки, формується новітній образ 
виконавця, потребує метаекологічного культу-
рологічного аналізу феноменів музики. Сучасні 
стилі музичного виконавства чітко розподіля-
ються на елітні, гламурні, кітчеві, орієнтовані 
на реальність повсякдення, що пов’язана з фес-
тивацією, перманентними святами музичних 
презентацій (фестивалями). Це свідчить про 
невичерпний культурно-історичний потен-
ціал виконавських традицій у рамках культури 
повсякдення.

Виконавство продукує і реалізує себе як 
тотальність здійснення парадигм відтворення 
музичної матерії, орієнтованої як на масовий 
попит, попсмак, так і на елітарні смаки, що сте-
жать за традицією, за її автентичністю, самороз-
витком автентики музичного процесу. Аналіз 
ключових констант виконавського мистецтва як 
екосистеми (єдності вмінь, майстерності, твор-
чості) орієнтований на такі реалії, як гуртове, 
інструментальне, персональне виконавство, 
які характеризують не лише комунікативну 
прагматику, а систему презентації інформації, 
стильові та жанрові константи. Це дає можли-
вість осмислити системність реалій музичного 
виконавства в рамках доінструментального, 
інструментального та постінструментального 
виконавства, де постінструментальне вико-
навство розуміється як своєрідна медіальність 
комунікативних технологій у музиці. Постмо-
дерна діалектика звучної та незвучної матерії 
у виконавстві в її екстремальних контекстах 
пов’язана з експериментами Дж. Кейджа, який 
надзвичайно поляризує музичний універсум 
у контексті деконструкції: звук елімінується, 
а нотація перетворюється на піктографічний 
палімпсест. Виконавська культура в музиці стає 
полістилістичною, полікультурною та надзви-
чайно насиченої технокострукціями музичної 
реальності. 

Якщо розглядати культуру в суто феномено-
логічному локусі, як те, у чому людині дається 
світ, а власне так її визначали в рамках світо-
глядної моделі київської філософської школі, 
то можна стверджувати, що цей підхід сфор-
мувався в контексті європейської теорії обміну 
культурними цінностями. 

Аналіз досліджень і публікацій. Проблеми 
артструктур у філософському, культурологіч-
ному вимірі визначені в дослідженнях А. Бага-
това (2017 р.), А. Бадана (2003 р.), З. Баумана 
(2008 р.), М. Бахтіна (1984 р.), Р. Барта 
(1985 р.), Дж. Гібсона (2014 р.), Д. Гелда, 
Е. Макгрю, Д. Голдблатта, Д. Перратона 
(2003 р.), М. Кисельова (2013 р.), Ю. Легень-
кого (2023 р.), К. Лоренца (1983 р.), Л. Смірної 
(2017 р.), Дж. Сторі (2005 р.) та інших. Однак 
музичне виконавське мистецтво ще не дістало 
розгорнутого культурологічного аналізу.

Мета статті – визначити феномен культу-
рогенезу сучасного виконавського мистецтва 
в музиці як синтез жанрових і стильових наста-
нов, які набувають значення виконавських 
парадигм музичної поетики.

Виклад основного матеріалу. Виконавська 
майстерність формується школою, дається всім 
комплексом дисциплінарних практик музику-
вання, що характеризує вміння як систему гри, 
майстерність, творчість. Ці локуси виконав-
ської діяльності є невід’ємними, їх не можна 
рознести хронологічно. Так, не можна ствер-
джувати, що творчість можлива лише на основі 
вмінь, майстерності або майстерність можлива 
на основі вмінь тощо. 

Адже традиційно вважається, що будь-яка 
школа структурує спочатку корпус умінь, нави-
чок, який необхідно здобути для професійної 
освіти, а потім здійснює їх презентацію як 
майстерність, а вже потім її пов’язують із вір-
туозністю, індивідуальністю виконання, з мож-
ливістю змін, навіть текстуального матеріалу, 
що так чи інакше досягається як результат 
творчості. Проте це лише «шкільна» модель 
виконавського мистецтва. Завдання полягає 



301

в іншому – визначити, наскільки система вмінь, 
майстерності та творчості виконавчої діяль-
ності є парадигмічною, засадничою для її здій-
снення, наскільки виконавська діяльність фор-
мується не лише як дисциплінарна практика, 
не лише як те, що завдається школою, а як вну-
трішній спонукальний імпульс. 

Акцептор дії як системотворчий чинник 
індивідуального чи колективного а́ктора вико-
навської діяльності є тим чинником, що свідчить 
про те, наскільки система вмінь, майстерності 
та творчості реалізується як передбачення май-
бутнього – результату виконавської діяльності. 
Так, парадигми виконавства, що були харак-
терними, зокрема, для С. Рахманінова, С. Ріх-
тера, є ознаками творчості в рамках концертної 
діяльності великих композиторів і виконавців. 

Проте час, навіть час музичний, не під-
владний ані композитору, ані виконавцю, вони 
мають справу лише з ритмом, емпатією, худож-
німи моделям estesis. Звернемося до інтерпре-
тативних ідей виконавства Антона Багатова, 
який після еміграції в Америку здійснив еврис-
тичний експеримент музичної комунікації. 
Отже, ми маємо досвід сучасної виконавської 
гетеротопії як уміння мігрувати між світами за 
допомогою фейсбуку. Виконавець свідчить про 
те, що фейсбушна проєкція на систему вико-
навства лише узагальнила досвід ефемерного 
міжнародного проєкту, який відбувається як 
медитація. 

Так, своєрідна відстороненість, схованка 
в екологічній ніші в цього майстра, який здій-
снює своєрідну реконструкцію старої та нової 
музики, намагається здійснити їх своєрідний 
симбіоз, вступаючи у прямий діалог із гляда-
чами у фейсбуці, стає цікавим досвідом вико-
навської діяльності сучасності. Автор рекон-
струкцій мистецьких творів увесь час перебуває 
в дорозі, на шляху і навіть хизується тим, що 
є сучасним рекордсменом існування у віртуаль-
них і реальних музичних конфігураціях власної 
діяльності. 

На превеликий жаль, багато композито-
рів і виконавців позбавлені таких радощів, бо 
колись композиція та виконавство були однією 
професією, а те, що вони так старанно розді-
лилися, надзвичайно прикро. А. Багатов гово-
рить, що мінімалізм – це та сама дисципліна 
гри, система обмежень, що спонукає до пошуку 
виконавського максималізму інтонування. Його 

думки перегукуються з І. Стравінським, багато 
паралелей можна знайти, коли він говорить про 
постмодерну музику, але називає її чомусь аван-
гардною, стверджує, що людство за декілька 
десятиліть дуже змінилося (Bagatov, 2017). 
Отже, приклад А. Багатова демонструє сучас-
ний стан пошуків у виконавській культурі. Так, 
з одного боку, це креативні реконструкції істо-
ричного досвіду, з іншого – симбіотичні про-
єкти, орієнтовані на діалог культур, де художній 
образ твору виникає як сповідь, містеріальний 
пафос, організаційна робота керівника орке-
стру тощо.

Досить гостро постає питання: що таке зло 
в мистецтві? Чому воно є привабливим? Проте 
відповідають на це питання зовсім не етики, 
а етологи, ті люди, які вивчають природу зла. 
«Чи існує зло у природі?» – запитує етолог 
К. Лоренц. Він пише про агресію, боротьбу 
і про систему регуляції видів: «Зіткнення між 
хижаком і жертвою перестали бути боротьбою 
в сенсі слова й в іншому відношенні. Звичайно, 
рух лапи, яким лев збиває з ніг свій видобу-
ток, формою схожий на удар, який він відва-
жує супернику – так само, як зовні схожі один 
на одного мисливська рушниця й армійський 
карабін. Але внутрішні фізіологічні мотиви 
поведінки мисливця та бійця зовсім різні. Коли 
лев убиває буйвола, той викликає в ньому не 
більше агресивності, ніж у мене апетитний 
індик, що висить у коморі, на якого я дивлюся 
з таким самим задоволенням. Відмінність вну-
трішніх спонукань ясно видно вже з виразних 
рухів. У собаки, у мисливському азарті, що 
мчить навздогін за зайцем, такий самий напру-
жено-радісний вираз морди, з яким вона вітає 
господаря або відчуває щось приємне» (Lorenz, 
1983).

Конкуренція у тваринному світі най-
більш розвинута між найближчими родичами, 
а у сфері мистецтва – між а́кторами одного 
корпоративу, одного цеху і стає тим жорстоким 
засобом ніщовіння культури, який усуває одних 
за межі корпоративу, узагалі за межі традицій-
ної, національної культури, зокрема і примушує 
їх до духовної або реальної еміграції, а інших 
піднімає на п’єдестал винагород тощо. Отже, 
здійснюється та селекція, яка не є прихованою. 
Не говорити про неї – означає не говорити про 
сучасну стадію культурогенезу, зокрема в сис-
темі пострадянського простору. 



302

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Проте культурогенез виконавської діяль-
ності зберігається в рамках інерції традиції, що 
зберегла школу, зберегла міцну форму методик 
виховання виконавця, і в контексті хижацького 
виживання потрапляє на терен псевдоконку-
ренції та втрати підтримки культури з боку 
суспільства. Це стосується театру, музичних 
ансамблів. Краще становище в шоу-бізнесу, 
масової культури загалом, але культура кла-
сична стає артхаусом, архівом у гарному смислі 
цього слова, потребує рекультивації, регенера-
ції та державної програмної підтримки. Якщо 
цього не відбувається, то виконавська майстер-
ність різко деградує і перебуває у стадії ніщо-
віння. 

Метаекологічна свідомість як естетичний 
феномен розкриває нові горизонти дескрипції 
цілепокладання та цілездійснення в художній 
творчості. М. Кисельов пише: «Річ у тому, що 
суттєві фраґменти явища, які нині визнача-
ються як екологічна свідомість, спостерігались 
практично в усі історичні періоди розвитку 
людства. Один із засновників екології Ч. Елтон 
мав рацію, коли зазначав, що екологія є новою 
назвою старого предмета. Проте екологічна сві-
домість не є усталеним утворенням між буттям 
і свідомістю, що його відбиває, не може бути 
тотожності. Завжди багато чого лежить поза 
межами нашої свідомості, нашого досвіду. 
Свідомість принципово не може вмістити 
в собі дійсність, тому вона постійно перебуває 
в постійному становленні. На неї мають вплив 
процеси, що відбуваються в сучасному науко-
вому пізнанні, «екофільні» або «екофобні» 
традиції, властиві тому чи іншому етносу 
(нації, держави), панівні світоглядні настанови 
людських співтовариств тощо» (Кисельов, 
2003, с. 12). 

 Дослідники з Великої Британії Д. Гелд, 
Е. Макгрю, Д. Голдблатт, Д. Перратон нада-
ють більш структуровану типологію глобалі-
зації культури: «Різного роду гіперглобалісти 
пояснюють або прогнозують гомогенізацію 
світу під тиском американської попкультури 
та всієї системи західного консюмеризму. Як 
і стосовно решти форм глобалізації, гіпергло-
балістам протистоять скептики, які відзнача-
ють поверховість і штучний характер глобаль-
них типів культур порівняно з національними 
культурами, а також дедалі більше значення 
культурних відмінностей і конфліктів поряд із 

геополітичними прорахунками головних сві-
тових цивілізацій. Прихильники трансформа-
ціоністської політики тлумачать переплетення 
культур і народів як появу культурних гібридів 
і нових культурних глобальних мереж» (Гелд 
та ін., 2003, с. 385). Отже, можна констату-
вати, що метакультурний підхід актуалізує як 
глобалізаційний, так і альтерглобалізаційний 
потенціал культурних практик, що приводить 
до пошуку нової ідеї тотальності культуротво-
рення, творчості взагалі як до самозбереження 
систем мистецтва, зокрема виконавської діяль-
ності в музиці.

У рамках виконавських структур система 
інтерпретації набуває жанрових, стильових 
ознак, свідчить про чинники розвитку еволюції 
виконавського мистецтва, які дають можливість 
формувати синте́́зи техноценозу та біоценозу 
музики. Віртуальні спільноти, які виникають 
у комунікативного просторі на підставі музич-
них уподобань, попсмаку, що орієнтований 
лише на цифри, рейтинги, не мають нічого 
спільного зі станом музичної свідомості, за 
М. Мамардашвілі, навіть станом як конститу-
ативно означеного стрижня естетосфери. Так, 
людина починає спілкуватися з істотами, які не 
мають смертної форми існування (музичними 
«кіборгами»), що впливає на виконавську май-
стерність митця. Це або комп’ютерна музика, 
комп’ютерне виконавство, або інструменти, що 
мають міцні аудіопристрої, що значно транс-
формує рівень професіоналізму сучасних вико-
навців. 

	 Інтерпретаційна модель виконавства 
змінюється, що дає можливість побачити, як 
формуються новітні формати та рамки куль-
тури гри. Виконавська культура як монолітна 
цілісність уже не існує в контексті глобалізації 
культури загалом, зокрема музики як найбільш 
абстрактного її різновиду. Інтегративні інтенції 
знов-таки осмислюються в рамках диспозитиву 
надзвичайно крайніх моделей. Так, з одного 
боку, формується система атракторів (рекреацій 
гармонізації) хаосогенного середовища музики, 
з іншого – відбувається абсолютно неадекватна 
девальвація культурно-історичного потенціалу. 
Структура цього феномену як екологічна реаль-
ність визначає широку інтерактивну систему 
презентації музичної інформації в контексті 
агресивної реальності жанрових і стильових 
детермінант масової культури. 



303

К. Лоренц пише: «Саме розуміння того, що 
агресія є справжнім, первинним інстинктом, 
спрямованим на збереження виду, дозволяє ціл-
ком усвідомити її небезпеку: небезпека цього 
інстинкту полягає в його спонтанності. Якби 
він був, як уважали багато соціологів і психоло-
гів, лише реакцією на зовнішні умови, то ста-
новище людства було б не таким небезпечним. 
Тоді можна було б, у принципі, вивчити й усу-
нути чинники, що спричиняють цю реакцію. 
Самостійне значення агресії першим розпізнав 
Фройд; він же вказав на те, що до сприятливих 
їй сильних чинників належить нестача соціаль-
них контактів, особливо позбавлення їх (втрата 
кохання)» (Lorenz, 1983).

 Етологи долучаються до культурних меха-
нізмів, які проявляються в геополітичному про-
сторі. Проте жорстокість і спонтаність, конфлікт 
онтологій, інтересів, конфлікт мотивацій цін-
ностей переходить у мистецтво і дуже швидко 
набуває «інтимних» ознак емпатії. Культивація 
насильства, жорстокості, аморалізму, що від-
бувається в екранному просторі, створює не 
просто екологічну нішу усунення негативних 
явищ, які існують на екрані, не лише є засо-
бом їх фрустрації, а стає нормою життя, де зло 
опосередковує всі естетичні цінності. У такому 
вигляді мистецтво вже не виконує роль духо-
вного носія ідеалу, абсолюту. 

Зрештою, наведемо ще одну паралель між 
природним і культурним світом, яка тлума-
чить роль традиції та ритуалу. «Соціальні 
норми і ритуали, що розвинулися в культурах, 
так само характерні для малих і великих люд-
ських груп, як уроджені ознаки, набуті у про-
цесі філогенезу, характерні для підвидів, видів, 
пологів і більших таксономічних одиниць. Істо-
рію розвитку можна реконструювати методами 
порівняльного аналізу. Виникнення у процесі 
історичного розвитку відмінностей між куль-
турними спільнотами призводить до появи 
кордонів між ними таким же чином, як дивер-
генція ознак призводить до появи кордонів між 
видами. Тому Ерік Еріксон назвав цей процес 
“pseudospeciation” – псевдовидоутворенням.

Хоча це псевдовидоутворення відбувається 
незрівнянно швидше, ніж філогенетичне видо-
утворення, воно також потребує часу. У міні-
атюрі початок такого процесу – виникнення 
групових звичок і дискримінація непосвяче-
них – можна побачити в будь-якій групі дітей; 

але щоб соціальні норми та ритуали окремої 
групи стали міцними та незаперечними, необ-
хідно, мабуть, їхнє безперервне існування про-
тягом принаймні кількох поколінь», – констатує 
К. Лоренц (Lorenz, 1983). 

Нас ця проблема цікавить саме в розрізі спон-
танності деструкції зла, яке фігурує у творчості 
великих виконавців, – це десятиліття депре-
сії в Е. Горовиця, пригоди небуття в родині 
Г. Нейгауза, жертовність учинку самоствер-
дження в тоталітарному суспільстві С. Ріхтера 
тощо. Існує якась приреченість до жертовності 
виконавця. Але ескапізм, втеча від реальності 
має останню межу – власне тіло виконавця. 

Зараз проблема тілесності постає досить 
гостро. У філософській рефлексії після запе-
речення тіла в Новому часові, починаючи 
з картезіанського світу і закінчуючи німецькою 
класичною філософією, виникає зворотна спо-
куса – універсалізувати метафору тіла Адже це 
виглядає відвертим оксюмороном. Проте про-
блема тілесності як метакультурної реальності 
є особливо важливою для виконавської май-
стерності. Соматичні реакції тут намагаються 
контролювати, адже на верхівці творчого злету 
виконавець утворює свій тілесний тезаурус як 
звуковидобування, так і власної поведінки. 

Тілесне коріння світу, яке існує у традицій-
ній культурі, є досвідом космогенезу, ідентич-
ності тіла людини і Всесвіту. Тому виконання 
в музиці, яке пов’язане з образом тіла як меді-
атором, що поєднує музичну стихію та реци-
пієнта, стає надзвичайно важливим носієм 
комунікативної єдності виконавства і музики 
загалом. 

Висновки. Культура як носій людської 
діяльності, передусім носій технологій і носій 
природного ресурсу, стає найважливішим чин-
ником того, що ми зараз визначаємо як еко-
майбутнє, як систему гармонійного вирішення 
проблеми сьогодення в контексті культурних 
практик. Екологія перейшла за межі приклад-
ної науки, яка цікавиться суто природними 
проблемами, поєднує в собі філософський, 
антропологічний, етичний, естетичний і взагалі 
людиновимірний контекст усіх реалій куль-
туротворчості, зокрема художньої культури, 
музичної творчості. 

Фактично виконавець стає субститутом 
абсолюту, носієм загальної гармонії. Так, онто-
логічний вимір музики здійснюється власне 



304

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

в рамках виконавського середовища, презента-
ції твору у просторі «тут» і «зараз», що створює 
екологічну нішу справжнього буття, справж-
ньої онтології існування художнього образу 
музичного твору. 

 ХХ ст. продемонструвало декілька ета-
пів екологічних трансформацій і рефлексив-
них моделей сучасного культуротворення. Усе 
починається з Римського клубу, у якому ідея 
сталого розвитку й ідея імперії людини під-
дається сумніву. Екологія стає генеративною 

дисципліною, яка в усіх своїх контекстах акту-
алізує природовимірність, людиновимірність, 
що пов’язуються з гармонією як цілісним 
образом єдності людини й універсуму. Навіть 
більше, екологія набуває своєї планетарно-
музичної константи, що відома з давніх часів, 
починаючи з піфагореїзму в Давній Греції. 
Можна сказати, що існує імпліцитна екологічна 
рефлексія, яка так чи інакше визначає екологію 
систем культури, які маркуються категорією 
«гармонія».

Список використаних джерел:
Бадан, А. (2003). Зіставлення національних та глобальних культурних норм: Захід і Україна. Теорія і практика 

управління соціальними системами. № 2. С. 75–86. 
Бауман, З. (2008). Глобалізація. Наслідки для людини і суспільства / пер. з англ. І. Андрущенка. Київ: Вид. дім 

«Києво-Могилянська академія». 109 с.
Гелд, Д., Макгрю, Е., Голдблатт, Д., Перратон, Д. (2003). Глобальні трансформації / пер. з англ. В. Курган-

ського, В. Сікори. Київ: Фенікс, 2003. 548 с.
Кисельов, М. та ін. (2003). Концептуальні виміри екологічної свідомості. Київ: Парапан, 2003. 312 с.
Легенький, Ю. (2023). Соціальний дизайн: образ і документ в часові і просторі культури. Київ ; Переяслав ; 

Ніжин: видавець Лисенко М.М. 383 с.
Смирна, Л. (2017). Століття нонконформізму в українському візуальному мистецтві: монографія. ІПСМ НАМ 

України. Київ: Фенікс. 480 с.
Сторі, Дж. (2005). Теорія культури та масова культура / пер. з анг. С. Савченка. Київ: Акта. 257 с.
Bagatov, A. (2017). Where we arte not. Letters of Moteher Serapima. URL: https://www-batagov-com.translate.goog/

albums/GNN_e.htm?_x_tr_sch=http&_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=ru&_x_tr_hl=ru&_x_tr_pto=sc.
Bakhtine, М. (1984). Les genres du discours, dans Esthétique de la création verbale, Paris, Gallimard, 1984. 408 р. 

URL: https://www.gallimard.fr/Catalogue/GALLIMARD/Bibliotheque-des-Idees/Esthetique-de-la-creation-verbale.
Barthes, R. (1985). L’aventure sémiologique, Paris: Seuil. 358 р. URL: https://archive.org › details.
Gibson, J. (2014). The ecological approach to visual perception: classic edition. New York: Psychology Press. 346 p.
Lorenz, K. Das sogenfnnte Bose. Zur Naturgeschichte der Aggression.Wien, 1963 by Verlag Dr Borotha-Schoeler, 

Vienna, Austria. Konrad Lorenz. On Aggression. Translated by Marjorie Kerr Wilson with a foreword by Julian Huxley. 
London and New York. 1983. URL: https://translate.google.com/?hl=ru&sl=en&tl=uk&text=Das%20Sogenannte%20
B%C3%B6se%2C%20Zur%20Naturgeschichte%20der%0AAggression%20first%20published%201.

References:
Badan, A. (2003). Zistavlennia natsionalnykh ta hlobalnykh kulturnykh norm: Zakhid i Ukraina [Comparison 

of national and global cultural norms: the West and Ukraine]. Teoriia i praktyka upravlinnia sotsialnymy systemamy. 
№ 2. S. 75–86 [in Ukrainian].

Bauman, Z. (2008). Hlobalizatsiia. Naslidky dlia liudyny i suspilstva [Globalization. Consequences for man and 
society] / per. z anhl. I. Andrushchenka. Kyiv: Vyd. dim “Kyievo-Mohylianska akademiia” [in Ukrainian].

Held, D., MakHriu, E., Holdblatt, D., Perraton, (2003). Hlobalni transformatsii [Global transformations] / per. z anhl. 
V. Kurhanskoho, V. Sikory. Kyiv: Feniks, 2003 [in Ukrainian].

4. Kyselov, M. ta in. (2003). Kontseptualni vymiry ekolohichnoi svidomosti [Conceptual dimensions of environmental 
consciousness]. Kyiv: Parapan [in Ukrainian].

Lehenkyi, Yu. (2023). Sotsialnyi dyzain: obraz i dokument v chasovi i prostori kultury [Social design: image and 
document in time and space of culture]. Kyiv ; Pereiaslav ; Nizhyn: vydavets Lysenko M.M. [in Ukrainian].

Smyrna, L. (2017). Stolittia nonkonformizmu v ukrainskomu vizualnomu mystetstvi [A century of nonconformism in 
Ukrainian visual art]: monohrafiia. IPSM NAM Ukrainy. Kyiv: Feniks [in Ukrainian].

Stori, Dzh. (2005). Teoriia kultury ta masova kultura [Theory of culture and mass culture] / per. z anh. S. Savchenka. 
Kyiv: Akta [in Ukrainian].

Bagatov, A. (2017). Where we arte not. Letters of Moteher Serapima. Retrieved from: https://www-batagov-com.
translate.goog/albums/GNN_e.htm?_x_tr_sch=http&_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=ru&_x_tr_hl=ru&_x_tr_pto=sc.



305

Bakhtine, М. (1984). Les genres du discours, dans Esthétique de la création verbale, Paris, Gallimard. Retrieved from: 
https://www.gallimard.fr/Catalogue/GALLIMARD/Bibliotheque-des-Idees/Esthetique-de-la-creation-verbale.

Barthes, R. (1985). L’aventure sémiologique, Paris: Seuil. Retrieved from: https://archive.org › details.
Gibson, J. (2014). The ecological approach to visual perception: classic edition. New York, NY: Psychology Press. 
Lorenz, K. Das sogenfnnte Bose. Zur Naturgeschichte der Aggression.Wien, 1963 by Verlag Dr Borotha-Schoeler, 

Vienna, Austria. Konrad Lorenz. On Aggression. Translated by Marjorie Kerr Wilson with a foreword by Julian Huxley. 
London and New York. 1983. Retrieved from: https://translate.google.com/?hl=ru&sl=en&tl=uk&text=Das%20
Sogenannte%20B%C3%B6se%2C%20Zur%20Naturgeschichte%20der%0AAggression%20first%20published%201.



306

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

УДК 17+13:[130.2: 316.7:304]+177 (091)
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.36

Боришполь Ганна Іванівна,
аспірантка кафедри психології та гуманітарних дисциплін

Національної академії керівних кадрів культури і мистецтв 
orcid.org/0000-0002-9014-6657
Researcher ID: JFK-4335-2023

dkr3121.hboryshpol@dakkkim.edu.ua

АКСІОСФЕРА СУСПІЛЬНОГО ІДЕАЛУ В ХРОНОТОПІ КУЛЬТУРИ 
УКРАЇНИ ПЕРШОЇ ЧВЕРТІ ХХІ СТОЛІТТЯ

У статті розглянуто аксіологічний аспект формування феномена суспільного ідеалу соціокультурного 
простору. Метою дослідження є продовження пошуку особливостей аксіосфери цього феномена для уточ-
нення концептосфери суспільного ідеалу соціокультурного простору України першої чверті ХХІ століття. 
Проаналізовано цінності як предмет культурфілософської рефлексії та еволюцію підходів до вивчення цін-
ностей. Зауважено на існуванні в українській мові як мові культурфілософії терміна «вартість» на позна-
чення сфери значущості, яка є базовою щодо будь-яких можливих цінностей. Підкреслено, що переосмис-
лення використання термінів «цінність» і «вартість» сприяє розвитку власне українського культурологічного 
«лексикону неперекладностей» (за Б. Кассен, К. Сіговим), а також дає змогу уточнити й збагатити смислову 
структуру багатовимірного феномена «суспільний ідеал», який ідентифікує оптику колективного менталі-
тету й сутність процесів культурної взаємодії в суспільстві, тому понятійно-термінологічне використання 
категорії «вартість» має окремий світоглядний сенс. Виділено культурні функції суспільного ідеалу в аспекті 
аксіологічної проблематики та впливу на формування вищих якостей особистості з погляду вищих сенсів: 
моральних, духовних, етичних та інтелектуальних аспектів людини. Такими функціями є нормативна, інте-
гративна, мотиваційна, орієнтаційна, виховна, критична, регуляторна. Окремо наголошено на важливій ролі 
екзистенціалів людського буття, які впливають на духовне життя суспільства, світорозуміння й світопроєкту-
вання соціокультурної дійсності, можуть бути реконструйовані й об’єктивовані в колективному менталітеті 
шляхом інтерпретаційного осмислення та «подвійного кодування» через експериментальну естетичну діяль-
ність, комунікацію високого рівня абстракції та алгоритму свідомого зв’язку людей. Зроблено висновок, що 
аксіосфера феномена суспільного ідеалу є ключовим фактором консолідації українського суспільства першої 
чверті XXI століття і світопроєктування його майбутнього в контексті спільних культурно-аксіологічних орі-
єнтирів; що осмислення лексико-семантичних ресурсів категорій «цінність», «вартість», «смисл» у культур-
філософському аспекті дає змогу глибше досліджувати природу феноменів буття людини й конституювання 
спільного простору людей. Методологією дослідження обрано культурологічний, аксіологічний, функціо-
нальний, парадигмальний підходи, метод феноменологічного аналізу та герменевтичної інтерпретації, метод 
аналізу теоретичних підходів до сутності понять вартості, цінності й смисли. Специфічний методологічний 
ракурс визначив практичне значення результатів дослідження, які дають обґрунтовані підстави продовжи-
ти пошук тенденцій формування аксіосфери феномена «суспільний ідеал» у трансформаціях архетипних 
образів української традиційної культури, що формує символічні концепти культурних взаємовідносин на 
засадах появи нових кодів взаємодії та світопроєктування національного соціокультурного простору.

Ключові слова: інтенційний досвід, «подвійне кодування», концептосфера, цінності, смисл, вартість, 
культурна взаємодія, світопроєктування.



307

Boryshpol Hanna,
graduate student of National Academy of Managerial Staff of Culture 

and Arts Department of Psychology and Humanities 
orcid.org/0000-0002-9014-6657
Researcher ID: JFK-4335-2023

dkr3121.hboryshpol@dakkkim.edu.ua

THE AXIOSPHERE OF THE SOCIAL IDEAL IN THE CHRONOTOPE  
OF UKRAINIAN CULTURE OF THE FIRST QUARTER OF THE CENTURY XXI

The article deals with the axiological aspect of the formation of the phenomenon of the public ideal 
of socio-cultural space. The aim of the study is to continue the search for the features of the axiosphere of this 
phenomenon in order to clarify the conceptual framework of the public ideal of the socio-cultural space of Ukraine 
in the early 21st century. The article analyses values as a subject of cultural and philosophical reflection on 
the evolution of approaches to the study of values. The existence of the term ‘value’ in the Ukrainian language 
as a language of cultural philosophy is noted to denote the sphere of significance, which is basic to any possible 
values. It is emphasized that rethinking the use of the terms “value” and “cost” contributes to the development 
of the Ukrainian cultural “lexicon of untranslatability” (according to B. Cassin, K. Sigov), and also allows to clarify 
and enrich the semantic structure of the multidimensional phenomenon of “public ideal”, which identifies the optics 
of the collective mentality and the essence of the processes of cultural interaction in society, so the conceptual 
and terminological use of the category ‘cost’ has a separate worldview meaning. The author highlights the cultural 
functions of the public ideal in terms of axiological issues and influence on the formation of the highest qualities 
of a personality in terms of the highest meanings: moral, spiritual, ethical and intellectual aspects of a person. 
These functions are normative, integrative, motivational, orientational, educational, critical, and regulatory. The 
author emphasises the important role of the existentials of human existence, which influence the spiritual life 
of society, world understanding and world design of socio-cultural reality, and can be reconstructed and objectified 
in the collective mentality through interpretive comprehension and ‘double coding’ through experimental aesthetic 
activity, high-level communication and algorithms of conscious human communication. It is concluded that 
the axiosphere of the phenomenon of the public ideal is a key factor in the consolidation of Ukrainian society in 
the early part of the 21st century and the world design of its future in the context of common cultural and axiological 
guidelines; that the understanding of the lexical and semantic resources of the categories “value”, “cost”, “sense” in 
the cultural and philosophical aspect allows for a deeper study of the nature of the phenomena of human existence 
and the constitution of the common space of people. The methodology of the study is based on cultural, axiological, 
functional, paradigmatic approaches, the method of phenomenological analysis and hermeneutical interpretation, 
the method of analysing theoretical approaches to the essence of the concepts of cost, value and sense. The specific 
methodological perspective has determined the practical significance of the research results, which provide reasonable 
grounds to continue the search for trends in the formation of the axiosphere of the phenomenon of “public ideal” 
in the transformations of archetypal images of Ukrainian traditional culture, which forms the symbolic concepts 
of cultural relations on the basis of the emergence of new codes of interaction and world design of the national 
socio-cultural space.

Key words: intentional experience, “double coding”, conceptual sphere, values, sense, value, cultural interaction, 
world design.

Вступ. Зацікавленість проблематикою цін-
ностей актуалізується в перехідні або кризові 
періоди історичного розвитку суспільства. 
Перед суспільством постають питання екзистен-
ційного змісту, сформульовані у філософському 
дискурсі з часів І.  Канта: що таке людина, що 
я знаю, що повинен робити, на що я покладаю 
сподівання. Останнє питання спричиняє осмис-
лення буття людиною, ціннісно орієнтує та акти-
візує пошук цілей, ідеалів людини й суспільства 
загалом. У хронотопі культури суспільства від-
бувається зміна ціннісної орієнтації через появу 

іншої системи аксіологічних орієнтирів, яка 
витісняє попередню. За цим стоїть зміна світо-
глядних основ культури, підходів у світопроєк-
туванні прийдешнього буття. Загалом можемо 
виокремити дві основні тенденції: 1) вивіль-
нення, лібералізація смислів, що збуджується 
культурною й повсякденною рефлексією з при-
воду їхньої втрати, підміни в компенсаторних, 
імітаційних і маніпулятивних практиках, або, 
навпаки, виявлення смислових орієнтирів і спо-
собів їхньої креації; 2) відтворення смислових 
універсалій, що дають змогу розуміти хронотоп 



308

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

культури. Ці процеси та їхні різноманітні прояви 
поєднуються в неординарний спосіб, формату-
ючи смислову морфологію суспільства, не запе-
речуючи вагомості соціологічних досліджень 
соціокультурного простору, за якими культура 
загалом, на жаль, означена як автономний актор 
соціального розвитку, а її статус уважається пер-
манентно невизначеним, скептично окресленим 
як невтомний адвертисмент пропозицій смисло-
вих орієнтирів. З огляду на визнані в соціології 
застереження щодо «напруженостей», а саме: 
1) між мовами досліджень культури та смис-
лів; 2) у неминучості потрапляння дослідників 
у множинні простори перебування смислів, їхню 
«зв’язану надлишковість» (У. Еко); 3) у відсут-
ності чітких налаштувань розуміння смислу, 
тлумачення осмисленої дії, цілком правомірно 
виникає ідея розглянути суспільний ідеал хро-
нотопу культури України першої чверті ХХІ сто-
ліття в аксіологічному аспекті й виявити саме 
культурологічні виміри аксіосфери соціокуль-
турного феномену.

Виклад основного матеріалу дослідження. 
Започатковуючи культурологічне дослідження 
аксіосфери феномена суспільного ідеалу, варто 
коротко розглянути основні теоретико-мето-
дологічні підходи в дослідженнях ціннос-
тей як одного з фундаментальних феноменів 
світу людини. Хоча проблематика природи 
й походження цінностей цікавила дослідни-
ків з античних часів, Г.  Лотце та Г.  Ріккерта, 
лише на початку ХХ ст. поняття «аксіологія» 
введено в науковий обіг французьким філосо-
фом П.  Лапі (1902 р.) і німецьким філософом 
Е. Ґартманом (1908 р.). Із початком ХХ століття 
такі дослідження стають міждисциплінарним, 
спираючись на декілька теорій і концепцій і все 
більше розгортаються соціологами. Серед най-
більш розвинутих підходів прийнято виокрем-
лювати феноменологічний, соціокультурний, 
біхевіористський, соціально-психологічний, 
прагматичний, герменевтичний тощо. Дослі-
дження теорії цінностей представлені в роботах 
значної кількості науковців ХІХ–ХХ століть. 
Е.  Дюркґейм визначав цінності як колективні 
уявлення, що виникають унаслідок солідарної 
взаємодії людей, задовольняють їхні потреби 
й тим самим окреслюють цінності цивілізації. 
М. Вебер розглядав цінності як ідеальні моделі, 
що відповідають інтересам людини в сучасну 
їй епоху і створюють установки діяльності 

для неї. У. Томас та Ф. Знанецькі вважали, що 
цінності створюються й руйнуються самими 
людьми в спільній діяльності. П.  Сорокін 
визначав культурні цінності як смисл існування 
людей у суспільстві. Учень П. Сорокіна, Т. Пар-
сонс, доводив, що система цінності об’єднує 
та роз’єднує людей, установлює їхню унікаль-
ність і відмінність. Т. Парсонс надавав перевагу 
релігійним цінностям, стверджуючи, що жодна 
інша соціокультурна система не здатна переко-
нати людину в легітимності цінностей і необ-
хідності їх дотримуватися. Н.  Луман відсто-
ював думку, що зміна цінностей відбувається 
в результаті активного втручання ідеології, 
яка впорядковує, нейтралізує та відбирає цін-
ності. В основу концепції цінностей Ч. Міллса 
лягли уявлення про цінність істини, цінності 
ролі розуму в житті людини та цінності сво-
боди людини. У ХХІ столітті М. Рокич (1973 р.) 
запропонував розглядати цінності як різновид 
стійкого переконання про пріоритетні способи 
поведінки й фактори регуляції суспільної дії 
людей. Емпіричний підхід у дослідженнях цін-
ностей набув нового вектору розвитку: відбу-
лася заміна структурних пояснень феноменів 
простору суспільства культурними (Г. Алмонд, 
С. Вербер, 1965 р.).

У зв’язку з актуальною для досліджень 
початку ХХІ століття проблематикою транс-
формації цінностей необхідно згадати ім’я 
Р. Інґлегарта, який прослідкував розвиток про-
стору людей з погляду біполярних вимірів 
культури: виживання/самовираження (survival/
selfexpression) зокрема. Згідно з моделлю 
Р. Інґлегарта, ціннісна зміна сьогодні зводиться 
до заміни «старих» цінностей (традиційних, 
матеріалістичних, модерних) на інші, «нові», 
цінності (ліберальні, постматеріалістичні, 
постмодерні). Дослідниця Е.  Ноель-Нойман 
указувала на загрозу з боку такої ціннісної 
зміни. Утвердження цінностей саморозвитку за 
рахунок традиційних цінностей, стверджувала 
Е. Ноель-Нойман, має своїм наслідком дезінте-
грацію людей, призводить до падіння класич-
них цінностей суспільства, зокрема зниження 
традиційних обмежень щодо індивідуальної 
свободи, до втрати важливості таких тради-
ційних чеснот, як увічливість, добрі манери, 
пунктуальність, акуратність, чистота, бережли-
вість, до зміни етики досягнень зростаючу орі-
єнтацію, що зростає, на вільний час і гедонізм 



309

і зниження смислу чинних спільнот, здатності 
людей до взаємозв’язку. Модель ціннісної 
зміни Г.  Клагеса займає проміжне становище 
між моделями Р.  Інґлегарта й Е.  Ноель-Ной-
ман. Відповідно до ідеї «ціннісного синтезу» 
Г.  Клагеса, традиційні цінності не зникають 
і не замінюються, а лише частково втрачають 
свою попередню значущість (Ручка, 2013). Із 
позиції поглядів на історію розвитку думки про 
цінності у ХІХ–ХХ століттях J.L. Spates виді-
лив чотири групи теорій, серед яких – культу-
рогічно аспектованими є дві антропологічні 
теорії: «anthropologic theory» (Р.  Бенедикт, 
О.  Редкліфф-Браун), що в осмисленні ціннос-
тей відштовхуються від заперечення економіч-
ної користі на бік цінності, що проявляється 
внаслідок культурної практики, і теорії «ideal 
views» (Т.  Парсонс, B.  Томас, Ф.  Знанецькі, 
J. Blake, C. du Bois, K. Davis, J. Kahl), представ-
лені як замкнені ідеальні уявлення в неоканті-
анському ключі – гранична система смислів як 
абстрактна сутність, як кінцевий рубіж мотива-
ції, що і є цінністю (Spates, 1983).

Українські дослідження цінностей пред-
ставлені в працях науковців, які вивчали фено-
мен цінностей і ціннісних орієнтацій, зокрема 
М.  Алексєєвої, І.  Бичка, Г.  Головних, П.  Гна-
тенка, О.  Лісеєнко, М.  Підлісного, А.  Ручки, 
В.  Табачковського, Ю.  Шайгородського, 
В. Шубіна, Т. Фостяка, В. Ядова й ін. Проблема 
цінностей була предметом дослідження низки 
виконаних в Україні дисертаційних дослі-
джень: К.  Гайдукевич, Н.  Костенко, А.  Кава-
лерова, Є.  Подольської, О.  Плахотнюк та ін. 
В. Судакова, досліджуючи проблематику смис-
лових детермінацій та атитюдів у соціумі, ука-
зує на динамічну «модель виживання» як домі-
нанту в полі культурних універсалій, для яких 
сферою органічної єдності є соціокультурний 
простір (Судакова, 2016). Глибоку наукову роз-
відку з метою дослідження функціональної зна-
чущості й світоглядного філософського сенсу 
категорій «цінність» і «вартість», ідеї існування 
смислового та вартісного потенціалу в мові для 
філософського міркування й обґрунтування 
здійснив український дослідник М.  Бойченко. 
Автор переконливо доводить, що «вартісні речі 
відбуваються…<не>…лише під час економіч-
ного обміну та виробництва, а в усіх інших 
суспільних взаєминах…чому можна «скласти 
ціну» (Бойченко, 2023, с. 10).

Отже, еволюція розуміння цінностей у нау-
ковому дискурсі являє собою перехід від роз-
гляду цінностей, інтересів у контексті задо-
волення потреб до цінностей як смислів 
існування, що результується у визнанні смислів 
і цінностей орієнтуючими, регулюючими пове-
дінку людини в особистому та колективному 
бутті – змістоутворюючими компонентами 
культурного простору суспільства. Тому стає 
очевидною аргументація актуальності дослі-
дження аксіосфери феномена суспільного іде-
алу соціокультурного простору України як від-
критої проблематики, що передбачає наукові 
пошуки на межі філософії культури, культу-
рології, культуральної соціології, культурної 
антропології, етики й естетики.

Аксіосфера феномена суспільного ідеалу як 
об’єкт дослідження вбирає низку проблем, які 
виявляють релевантні аспекти індивідуального 
та суспільного досвіду. Багатогранність аксіо-
логічної проблематики може змінювати дослід-
ницький ракурс. «Цінності ... наповнюють кон-
кретним змістом історично лабільні символічні 
форми культурної самосвідомості: знаки, тек-
сти, кенотипи, дискурсивні практики. З іншого 
боку, символічне в культурі як утілення позасві-
домого … відображає самі ядра й гени культур-
них значень, залишаючи особливості історич-
ної рухливості, темпоральності, динамічності 
саме смислам…» (Садовенко, 2019, с. 157). 
Справедливо вважати, що культурні значення, 
цінності, «піддаються суб’єктивним оціноч-
ним судженням, а отже, постають як предмет 
переживання» (Садовенко, 2019, с. 158). Від-
так дослідницький підхід потребує визначення 
«точки опертя», висхідного феномена. Таким 
фундаментальним елементом є інтенційний 
досвід уявлення смислу, оскільки він створює 
передумову осмислення будь-якої ціннісної 
проблематики і становить неусувний факт 
досвіду переживання. Перенесення свідомості 
у внутрішній світ, «феноменологічна редукція» 
(за Е. Гуссерлем) постає методом дослідження, 
оскільки утворює зв’язок свідомості й світу, 
реалізує, проявляє цей зв’язок у потоці феноме-
нів буття. З’являється можливість «споглядати 
сутності» (за Е. Гуссерлем), ідеації, що відбу-
вається інтуїтивно, методом феноменологічно 
дескрипції, а не причинно-наслідковим, пояс-
нювальним шляхом. Логічним буде поширити 
пояснення Е.  Гуссерлем парадоксу людської 



310

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

суб’єктивності як явища одночасного «суб’єкт-
об’єктного» існування до універсального рівня 
інтерсуб’єктивності суспільства, що містить 
усю сукупність об’єктивностей, є частиною 
світу й констатує його весь. Конкретне людське 
Я дає змогу людині через сприйняття орієн-
туватися в довкіллі, отже, переживати досвід 
уявлення смислу, а знаходити ідентичність, 
тобто відповідність своїм унікальностям «чис-
тим сутностям» (за Е.  Гуссерлем) і проявляти 
їх у часово-просторовому континуумі, – у хро-
нотопі культури суспільства, «у полі якої вті-
люються інновації, формуються нові значення, 
трансформуються старі … Координатами 
такого інтегрованого знаково-ціннісно-смис-
лового середовища культури є її хронотопічні 
характеристики…» (Садовенко, 2019, с. 157). 
Отже, інтуїтивна ідеація як прийом конструю-
вання ідеалу через досвід переживання й «роз-
паковування» смислів визначає коло аксіологіч-
них вимірів простору культурного феномена 
суспільного ідеалу незалежно від конкретних 
уявлень про цінності й досвід, позбавлений 
акценту на традиційному розумінні категорії 
«цінність».

Особливістю ідеалу є його принципова 
недосяжність, це є Абсолют. Безкінечність про-
стору ідеалу дає змогу встановлювати ієрархію 
(градацію) цінностей за відповідністю ідеалу. 
Тому цінність набуває значення міри, способу 
вимірювання простору ідеалу, тоді як ідеал як 
досвідчення уявлення смислу є цілісний у своїй 
повноті. Ідеал стає організуючим началом люд-
ської культурної взаємодії, структурує й упо-
рядковує цілісність суспільного простору, вира-
жає особистісно інтеріоризоване бачення ідеї 
«як форми першої фізичної взаємодії індиві-
дуально оформленої енергії зі світом» (Сіверс, 
2023, с. 277). Ця ідея набуває рівня істини для 
людини через її всебічне обґрунтування, дає 
вихід ціннісній енергії, створення екзистен-
ціалів «вірю, хочу, сумніваюсь…», які всту-
пають у взаємодію з іншими екзистенціалами 
хронотопу культури «в запропонованій системі 
ціннісних координат» у суспільстві (Сіверс, 
2023, с. 271). 

Цифрове або статистичне вираження 
людини дає уявлення про статичний, «одягне-
ний» у цифру симулякр. Статистика (з латин., 
«status» – стан) як дисципліна, що працює 
над збиранням, організовуванням, аналізом, 

інтерпретуванням і представленням фіксова-
них даних, створює математичну модель. Але 
така database не є Знанням про людину. Це 
Знання осягається переживанням, «апріор-
ним внутрішнім спогляданням» (за І. Кантом), 
людським внутрішнім «інструментом вимірю-
вання», а не засобом зовнішнього світу. І. Кант 
пропонує нам не довіряти розуму, наголошу-
ючи, що розум не лише тікає з найважливішої 
сфери людської допитливості, а й вабить хиб-
ними обіцянками й, зрештою, обманює. Отже, 
Знання стає доступним тому, хто усвідомив 
завдання створити нове Знання: апріорно вини-
кле й утілене в означену форму, відповідно до 
вкладеного й у суголосності з усвідомленим 
(І.  Кант «Критика чистого розуму», 1787 р.). 
З іншого боку, якщо розглядати все як один 
Текст, його зміст може бути розрізнений у двох 
аспектах: помисленому, або плинному та вира-
женому історично-формальному, або статич-
ному. Духовний, буттєвий і рефлексивний рівні 
свідомості особистості вбирають «свої» 
аспекти унікального індивідуального досвіду 
переживання помисленого, що дає змогу осо-
бистості відчувати «пульсацію думки», «коли 
тчеться незліченна множина разових актів мис-
лення» (Сіверс, 2023, с. 276). Отже, усвідомлене 
переживання як акт мислення і є спосіб буття: 
щось вічне, що сталося й перебуває, а не те, що 
йде в минуле. Тому, зауважує М.  Мамардаш-
вілі, можна перебувати в просторі буття, стати 
сучасником мислителів античності й самовід-
творюватися, творити і тривати, а можна без-
слідно канути в Лету (М. Мамардашвілі «Лекції 
з античної філософії», 1978–1980 рр.). Важ-
ливими є також зусилля й бажанням людини 
відбутися, уміння розпорядитися простором 
свободи між моментами одкровення та усві-
домленням свого досвіду переживання смислу. 
Між впливом і відповіддю потенціальна сила 
цього простору визначається зусиллям (відпо-
віддю рефлекторного рівня свідомості) і бажан-
ням відбутися, а не тільки й не стільки змістом 
уявлень про Текст. Вольові зусилля особистості 
здійснитися в бажанні утворюють її простір 
символічних значень і прагнень, нових смислів 
явищ соціокультурного середовища, усвідом-
лених як цінності (Овчарук, 2018). Унаслідок 
вичерпання потенціалу ціннісної синергії сус-
пільства через утрату зв’язку людини-особис-
тості з базовими екзистенціалами та зникнення 



311

поля творення в просторі суспільстві розчиня-
ються й знецінюються смисли спільного пере-
живання досвідного стану. Саме за цих причин 
те, що надає сутнісного значення всьому, про 
що людина думає й чим живе, називати лише 
«цінностями» буде недостатнім, невичерпним 
і таким, що відтинає від суті головне, людино-
вимірне.

Висновки. Сучасна соціокультурна 
модель – це розуміння сутності технологій із 
погляду особистості людини: людини, гординя 
якої призвела до абсолютизації свого життя, 
і саме рукотворне середовище змусило її пові-
рити в абсолютність своїх дій, але яка все одно 
продовжує з подивом дивитися на світ, сповне-
ний таємниць і загадок. Аналіз простору аксі-
осфери суспільного ідеалу як багаторівневої 
соціокультурної моделі й особливої характе-
ристики, як соціуму, так і творчої особистості, 
фіксує існування глибинних позасвідомих 
шарів ментальності, що впливають на інтер-
претації людиною явищ і фактів дійсності, 
позначаються на її діяльності, світорозумінні 
та світопроєктуванні в оптиці ціннісного 
вибору (або невибору) ідеалів свободи, блага, 
правди, справедливості, Істини і Краси. За 
культурними функціями суспільний ідеал є ета-
лоном визначення бажаних і прийнятних норм 

поведінки (нормативно-регуляторна функція); 
фактором об’єднання навколо спільних цін-
ностей (інтегративна функція); фактором вза-
ємодії, удосконалення й реалізації потенціалу 
ціннісної енергії (мотиваційно-орієнтаційна 
функція); інструментом трансляції культурної 
ідентичності й формування морально-етич-
них переконань (виховна функція); критерієм 
оцінювання стану соціокультурного простору 
(критична функція) – «магічним камертоном», 
який сприяє формулюванню суспільних вимог 
до формування й утілення культурних правил 
і рамок взаємопізнання, взаємопорозуміння 
та взаємовизнання. Конвенційність соціо-
культурного простору України першої чверті  
ХХІ століття пов’язана з існуванням культур-
ної моделі «виживання», що формується в без-
перервному процесі етногенезу попередніх, 
чинних і зароджуваних культур, становлення 
колективної культурної ідентичності й розкри-
вається в контексті історичних звершень укра-
їнського народу в їхній загальнолюдській цін-
нісній значимості та вартості. Отже, проведене 
дослідження дає змогу перейти до сутнісного 
уточнення розуміння концептосфери соціо-
культурного феномена «суспільний ідеал соці-
окультурного простору України першої чверті 
ХХІ століття».

Список використаних джерел:
Бойченко, М. (2023). Щодо вжитку термінів «вартості» і «цінності» в українській філософії. Вісник Київського 

національного університету імені Тараса Шевченка. Серія «Філософія». Вип.1(8), с. 9–13. 
Кассен, Б., Сігов, К., Васильченко, А. (2024). Європейський словник філософій: український контекст. Лекси-

кон неперекладностей. Київ : ДУХ I ЛIТЕРА, Т. 5, 496 с. 
Овчарук, О. (2018). «Культурна свідомість» як концепт теоретичної культурології. Міжнародний вісник. Серія 

«Культурологія. Філологія, Музикознавство». Київ : НАКККіМ, Вип. 11, с. 3–8.
Рокіч, М. (1973). Природа людських цінностей. Вільна преса. Нью-Йорк. № 5. URL: http://surl.li/fbexej.
Ручка, А. (2013). Цінності та ціннісна зміна у сучасному суспільстві. Культурологічна думка, Київ : Інститу 

культурології НАН України, Том. 6, с. 172–179.
Садовенко, С.М. (2019). Хронотопи аксіосфери української народної художньої культури: монографія. Київ : 

НАКККіМ, 356 с.
Сіверс, В.А. (2023). Філософія творчості. Київ : НАКККіМ, 292 с.
Судакова, В.М. (2016). Соціальні конвенції як смислові детермінанти процесу культурної самоорганізації. 

Культурологічна думка, № 10, с. 207–2014. 
Фостяк, Т. (2018). Акт уявлення цінності: феноменологічний аналіз. Філософська думка, №1, с. 82–93.
Almond, G. (1965). The civic culture: political attitudes and democracy in five nations / G. Almond, S. Verba. Boston: 

Little Brown. URL: http://surl.li/flklve. 
Spates, J.L. (1983). The Sociology of Values. Annual Review of Sociology, Vol. 9, р. 27–49. URL: http://surl.li/flklve. 

References:
Boychenko, M. (2023). Shchodo vzhytku terminiv “vartostsi” i “tsinnostsi” v ukrainskiy filosofii [On the use of the 

terms “cost” and “value” in Ukrainian philosophy]. Herald of Taras Shevchenko National University of Kyyv. Philosophy, 
№ 1(8). Р. 9–13. https://doi.org/10.17721/2523-4064.2023/8-2/8 [in Ukrainian].



312

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Cassin,  B., Sigov,  K., Vasylchenko,  A. (2024). Yevropeiskyy slovnyk filosofii: ukrainskyy kontekst. Leksykon 
neperekladnostei [European Dictionary of Philosophies: Ukrainian Context. Lexicon of untranslatability]. Vol. 5. Kyyv: 
Dukh i Litera. 496 p. [in Ukrainian].

Ovcharuk,  О. (2018). «Kulturna svidomist» yak kontsept teoretychnoi kulturolohii [«Cultural consciousness» 
as a concept of theoretical cultural studies] Mizhnarodnyi visnyk: Kulturolohiia. Filolohiia. Muzykoznavstvo. Kyyv: 
NAMSCA. Vol. 11. P. 3–8 [in Ukrainian].

Rokic, M. (1973). The nature of human values. New York: No. 5, Free Press. Retrieved from: http://surl.li/fbexej 
[in English].

Ruchka, A. (2013). Tsinnosti ta tsinnisna zmina u suchasnomu suspilstvi [Values and value change in modern society]. 
Kulturolohichna dumka. Kyiv: Institute of Cultural Studies of the National Academy of Sciences of Ukraine, Vol. 6, 
Р. 172–179 [in Ukrainian].

Sadovenko, S. (2019). Khronotopy aksiosfery ukrainskoi narodnoi khudozhnoi kultury [Chronotopes of the axiosphere 
of Ukrainian folk art culture] Monograph. Kyyv: NAMSCA. 356 p. [in Ukrainian].

Sivers, V. (2023). Filosofiia tvorchosti [Philosophy of creativity] Kyyv: NAMSCA. 292 p. [in Ukrainian].
Sudakova,  V. (2016). Sotsialni konventsii yak smyslovi determinanty protsesu kulturnoi samoorhanizatsii 

[Social conventions as semantic determinants of the process of cultural self-organisation]. Kulturologichna dumka,  
№. 10, P. 207–2014 [in Ukrainian].

Fostiak,  T. (2018). Akt uiavlennia tsinnosti: fenomenolohichnyi analiz. [The act of representing value: a 
phenomenological analysis] Philosophska dumka, № 1, P. 82–93 [in Ukrainian].

Almond, G. (1965). The civic culture: political attitudes and democracy in five nations. Almond, S. Verba. Boston: 
Little Brown. Retrieved from: http://surl.li/flklve [in English].

Spates,  J.L. (1983). The Sociology of Values. Annual Review of Sociology. Vol. 9. P. 27–49. Retrieved from:  
http://surl.li/flklve [in English].



313

УДК 316:43
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.37

Гончаренко Катерина Сергіївна, 
кандидат філософських наук, доцент, 

завідувач кафедри філософії
Навчально-наукового інституту філософії та освітньої політики 

Українського державного університету імені Михайла Драгоманова 
orcid.org/0000-0003-1162-9464

agneshka13@gmail.com

Марченко Вероніка Сергіївна,
студентка ІІ-го курсу

Навчально-наукового інституту філософії та освітньої політики 
Українського державного університету імені Михайла Драгоманова

23nnifop.v.marchenko@std.udu.edu 

Волосевич Катерина Олексіївна,
студентка ІІ-го курсу

Навчально-наукового інституту філософії та освітньої політики 
Українського державного університету імені Михайла Драгоманова 

volosevychkaty@gmail.com 

РОЛЬ ІДЕОЛОГІЇ У ВІЗУАЛЬНІЙ КУЛЬТУРІ СЬОГОДЕННЯ  
(НА ПРИКЛАДІ УКРАЇНСЬКОГО КІНЕМАТОГРАФУ)

У сучасному світі візуальна культура відіграє надзвичайно важливу роль. Насамперед вона є джерелом, 
яке має найбільший вплив на формування суспільної свідомості й ідентичності. Це відбувається завдяки 
тому, що мислення через візуальні образи є найбільш відповідним сучасній людині. Сприйняття контенту 
через меми, короткі відео, фото тощо виступає чи не єдиним джерелом отримання інформації, отже, і фор-
мування на її основі стійких форм вражень, уявлень чи ідентифікаційних маркерів. Кіно теж можна назвати 
одним із найвпливовіших елементів цієї культури. Воно не лише відображає реальність, але й активно вира-
жає ідеологічні наративи, які домінують у суспільстві. 

Українське кіно, проходячи крізь складні історичні та політичні етапи свого формотворення, стало важ-
ливим засобом трансляції ідеології, що відображає: національне прагнення, історичну пам’ять і культурні 
цінності. 

Мета розвідки полягає в тому, щоби дослідити необхідність і роль ідеології у візуальній культурі, зокрема 
в українському кінематографі сьогодення. З-поміж головних завдань украй важливим є розкриття сутності 
впливу ідеологічних аспектів на формування національної ідентичності та суспільних настроїв. Методологія 
дослідження побудована на аналітиці ситуації українського контексту кіноіндустрії, а також на інтерпретації 
кінокартин. Наукова новизна полягає в ревізії ситуації українського кіно: аналіз різних жанрів і нових героїв, 
зокрема жіночих, і необхідність ідеології у зв’язку з новим суспільним запитом. Висновок умотивований 
аналізом стану українського кінематографу початку 2022 року й усвідомленням українцями необхідності 
створення власного якісного кіно, яке сприятиме формуванню національної ідентичності та розвитку свідо-
мого суспільства, замість копіювання іноземних культурних трендів.

Ключові слова: візуальна культура, ідентичність, свідомість, інформація, кіно, наративи, ідеологія.



314

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Honcharenko Kateryna, 
PhD, Associate Professor, 

Head of the Department of Philosophy
Institute of Philosophy and Educational Policy 

Dragomanov Ukrainian State University 
orcid.org/0000-0003-1162-9464

agneshka13@gmail.com

Marchenko Veronika,
Student

Institute of Philosophy and Educational Policy 
Dragomanov Ukrainian State University 

23nnifop.v.marchenko@std.udu.edu
 

Volosevich Kateryna,
Student

Institute of Philosophy and Educational Policy 
Dragomanov Ukrainian State University 

volosevychkaty@gmail.com

THE ROLE OF IDEOLOGY IN TODAY’S VISUAL CULTURE  
(ON THE EXAMPLE OF UKRAINIAN CINEMATOGRAPHY)

In the modern world visual culture plays an extremely important role. First of all, it is the source that has the greatest 
influence on the formation of social consciousness and identity. This is due to the fact that thinking through visual 
images is most appropriate for a modern person. Perception of content through memes, short videos, photos, etc. is 
therefore almost the only source of obtaining information, and hence the formation of stable forms of impressions, 
ideas or identification markers based on it. Cinema can also be called one of the most influential elements of this 
culture. It not only reflects reality, but also actively expresses the ideological narratives that dominate in society.

Ukrainian cinema, passing through complex historical and political stages of its formation, has become 
an important means of broadcasting ideology, which reflects national aspiration, historical memory and cultural 
values. The purpose of the article is to investigate the necessity and role of ideology in visual culture, in particular in 
contemporary Ukrainian cinema. Among the main tasks, it is extremely important to reveal the essence of the influence 
of ideological aspects on the national identity formation and public attitudes. The research methodology – analysis 
of the situation of the Ukrainian cinema context, interpretation of films. The scientific novelty consists in the revision 
of the situation of Ukrainian cinema, the analysis of various genres and new heroes, in particular female heroes, 
and the need for ideology in connection with the new social demand. Conclusion. The publication analyzes 
the connection with the start of the war in 2022 and Ukrainians’ awareness of the need to create their own high-
quality cinema, which will contribute to the formation of national identity and the development of a conscious 
society, instead of copying foreign cultural trends.

Key words: visual culture, identity, consciousness, information, cinema, narratives, ideology.

Вступ. На думку низки кінокритиків (Лариса 
Брюховецька, Юлія Коваленко), українське кіно 
нині, станом на осінь 2024 р., дуже страждає 
та є під загрозою кризи власного виробництва. 
Ця проблема не є новою, адже Україна завжди 
переживала брак фінансування для створення 
повноформатних якісних кінокартин. Можливо, 
саме тому тривалий час у суспільстві домінант-
ною була тенденція, що все, що «наше – погано 
зроблене, дешеве та банальне, як от з фільмами, 
знятими за українськими класиками. У цьому 

є частка правди. До повномасштабного втор-
гнення 2022 р. багато «сімейного» масового 
кіно та серіалів, що транслювалися на держав-
ному телебаченні, були зроблені у співпраці 
з іншими країни, найчастіше з Росією. Багатьма 
улюблені «Свати», що ніби були прикладом гар-
ного об’єднання виробництв, зараз висвітлю-
ють неоднозначність цієї співпраці. І найперше, 
що можна свідомо збагнути, так це рівень 
іншого роду наративів, які присутні в такому 
кіно та які позбавляють його екологічності. 



315

Наприклад, такі фільми, як «Останній мос-
каль» чи «Село на мільйон», багато інших 
телепередач, на яких зрощувалося ціле поко-
ління, мали чіткий вплив російських нарати-
вів. Комедійне та легке для перегляду, воно 
нав’язувало не виявлені втручання в нашу «іде-
ологію» української національної свідомості, 
банальними фразами, загальною атмосферою 
та сюжетними поворотами. Що цікаво, серіал 
«Останній москаль» був створений уже після 
вторгнення 2014 р., проте мало кого зацікавила 
сюжетна лінія, у якій намагаються інтегрувати 
«іноземця»-росіянина в українське суспіль-
ство, і очевидний хід – показати примирення 
та єднання двох народів, через найдієвіший спо-
сіб – кохання тих, хто разом бути не могли. Але 
чудо трапилося – гуцулка закохалася в москаля, 
а український глядач був задоволений, адже 
його головний запит у масовому серіалі знай-
шов відклик. Цей та інші приклади показують, 
наскільки легким і природним було втручання 
таких російських наративів в українське кіно, 
де центральним мала бути саме українська ідея. 
Це було до того, як ми почали це усвідомлювати. 
До 2022 р., коли вся Україна прокинулась із під-
несеною національною свідомістю та почала 
ставити питання щодо проблем, яких раніше не 
помічала. Славнозвісні «Кіборги. Герої не вми-
рають» чи «Черкаси» також були зняті та пока-
зані до 2022 р. У цих фільмах чітко показана 
українська ідея: погляд на тодішні воєнні дії. 
Проблему можна сформулювати так: як ста-
лося, що кінофільми, зняті в один час, в одному 
суспільному наративі, мали на меті різні ідеї, 
тобто ідеології? Можливо, відповіддю буде те, 
що ці фільми та серіали мали різну мету. Мета 
типового українського серіалу на телебаченні – 
це створити продукт без сильних смислів, проте 
із сильними емоціями, які безпосередньо впли-
вають на перцепцію глядача: кохання, довіра, 
дружба, відданість. І ціль – його розважити, 
відволікти своїм «дешевим дофаміном». І це 
могло б так бути, якби попередньо існувала 
традиція створення фільмів із міцним ідеоло-
гічним підмурком. 

Попередні приклади фільмів спрямовані на 
те, щоби зіграти на почуттях, проте для доне-
сення сенсу таких мотивів, як героїзм і стійкість 
українських воїнів, їхня відданість Батьківщині 
у складні часи, непокора ворогу і, звичайно, 
їхня любов до України, що стає всьому цьому 

причиною, усе ж мають бути створені ідеоло-
гічно міцні кінокартини. Необхідні фільми, де 
музика, звуки, візуальні ефекти й атмосфера 
мають на меті змусити задуматись, запам’ятати 
історію, а не просто переглянути, вимкнути 
та забути. Хоча б окремі кінокартини мають міс-
тити не підстави для «втечі» від складних тем, 
а навпаки, має бути присутнім деякий імпульс, 
що вноситиме дисгармонію та роздрай у сприй-
няття зображення, отже, і обурення. В ідеоло-
гічно потужному кіно інколи відсутнє місце 
для уяви. Адже уява – це запорука втечі від 
реальності (Адорно, 1997). А от гра реальними 
смислами, елементами злободенного матиме 
відповідну реакцію. У нашому сьогоденні, на 
цю мить, ці «смисли», «ідеї» й ідеологія мають 
міститися в кожному кінопродукті. Не тільки 
у військових драмах, а й у звичайному, посеред-
ньому сімейному серіалі. 

Тут варто дати пояснення. Ідеологія в кіно буде 
присутня в будь-якому разі, але все залежить від 
того, переймаємо ми її із чужорідних кінопро-
дуктів чи все ж виводимо власну. Теодор Адорно 
у своїй теорії естетики звертає увагу на те, що 
в кінематографі повсякчас присутня ідеологізо-
ваність. Наприклад, американський кінемато-
граф часів «Кодексу Хейса». Посилаючись ще на 
гегелівську модель естетики, Т. Адорно зважає 
на аспект «ідеологічного домінування». “Hegel 
transgresses against his own dialectical conception 
of aesthetics, with consequences he did not foresee; 
he in effect helped transform art into an ideology 
of domination. / Гегель порушує свою власну діа-
лектичну концепцію естетики, наслідки якої він 
не передбачив: він по суті допоміг перетворити 
мистецтво на ідеологію домінування» (Адорно, 
1997, с. 7). Цю ідеологічну частину ми можемо 
побачити в образі, що домінує у світі кінемато-
графічних тенденцій. Наприклад, панівні теми, 
образи, континентальна перевага тощо. 

У логіку розвитку думки напрошується під-
сумок: в Україні настав час знімати кіно за 
«українським стандартом». Якщо зараз, після 
збройної агресії Росії, повернутися до минулих 
схем і шаблонів кіно, це буде не просто помилка, 
а цілковита ганьба. Тому що тепер, хоч і не 
кожен, але багато українських глядачів дуже 
чітко можуть бачити всі приховані «недобрі» 
ідеї, натяки. Тому це не просто «побажання» чи 
вимушений хід, а вимога українського суспіль-
ства до кіновиробництва. 



316

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Українцям необхідний упевнений відхід від 
«сенсової» співпраці з іншими культурами, для 
цього треба вибудовувати власну, українську 
ідеологію. Українське суспільство має вийти 
зі стану постійного переживання відчуття мен-
шовартості та почати цінувати свою культуру, 
а разом із нею і себе, кожного – як того, хто 
може створити якісний контент. І якщо питання 
принципу може бути непереконливим, важливо 
усвідомлювати таку загрозу після війни: світ 
може побачити російські фільми про росій-
сько-українську війну. У цих фільмах, на які 
виділяються величезні бюджети, іноді відсутня 
логіка та здоровий глузд, проте є пропаганда. 
Існує вислів «Історію пишуть переможці». 
Проте часом перемоги немає, є інші обставини 
припинення війни. І тоді переможцем буде 
той, хто зможе переконати світ у своїй правді, 
своїй версії подій. Перед українцями стоїть 
чітке завдання – створити цю ідеологію, як для 
України, так і для Заходу/Сходу. 

Методи для розв’язання завдань будуть 
однакові. Проте потрібно чітко розмежову-
вати художнє та документальне кіно. Зазви-
чай «ідея» притаманна саме художнім філь-
мам, а документальні мають бути фактами, без 
прагнення викликати емоції. Останнє має бути 
об’єктивним, без домішок ідеології чи лег-
кої пропаганди, проте з метою. Люди інколи 
художні фільми не відрізняють від докумен-
тальних, на підсвідомому рівні. Практичні 
інструменти у створенні кінострічки в цих жан-
рах дуже відрізняються, проте ефект може бути 
однаковий: люди схильні сприймати фільми, 
особливо на такі гострі теми, за правду, тобто 
так, як і було насправді. І цей феномен є ключо-
вим позитивним моментом у створенні ідеоло-
гії українського кіно.

Розглядаючи важливість для українського 
суспільства, потрібно зробити загальне соціо-
логічне дослідження та зрозуміти: велика 
кількість молоді не читає новини; діти також 
не читають новини, проте люблять дивитися 
фільми з дорослими та ставити запитання. 
Немає потреби пояснювати, як побачене на 
екрані може формувати свідомість дитини, 
і кіноіндустрія відповідальна за смисли, які вона 
вкладає у свої продукти. Фільми своїми загаль-
ними образами та мотивом запам’ятовуються 
набагато краще, ніж щоденні одинокі вісті без 
загального контексту. Також багато мільйонів 

осіб в Україні є повнолітніми, повноправними 
громадянами, саме вони можуть ґрунтовно 
впливати на соціальний розголос і перебіг 
подій. 

Не варто також забувати чи намагатися забути 
той факт, що Україна була у складі Радянського 
Союзу 74 роки. Унікальним феноменом є те, як 
ідеологія СРСР, що виникла буквально з нічого, 
за менш ніж 100 років настільки колосально 
вплинула на народи, залишила травми на поко-
ління. І одним зі знарядь було саме кіно. Пере-
творивши на свій лад реальну історію, усьому 
Радянському Союзу почали показувати те, що 
було потрібно. Ці фільми про героїзм, патріо-
тизм, відданість і невідомих солдатів-героїв 
дивилися покоління, що ніколи не бачили Дру-
гої світової війни, проте вірили настільки, що 
створювали цілі сімейні ритуали походу на 
щорічні «паради перемоги». 

З одного боку, це чітко показує нам реалі-
зацію ідеології в кіно, з іншого – створює ще 
одне завдання для кіноіндустрії: забути старий 
образ Героя-самітника, відійти від шаблонних 
воєнних фільмів минулого століття. Натомість 
створити інші смисли про героїзм українських 
героїв загалом, волонтерів та інших нових 
«образів», що виникли в сучасному світі. І зви-
чайно, не дати забути жінок-солдаток, а не зга-
дати досвід минулих поколінь, коли жінки-сол-
датки після війни були ганьбою та соромом, що 
ховався. 

Саме тому потрібно робити українську ідео-
логію глибокою, але доступною. “Art, however, 
does not sink to the level of ideology, nor is 
ideology the verdict that would ban each and every 
artwork from truth. / Мистецтво ніколи не спус-
титься до рівня суто ідеології, як власне й іде-
ологія не стане вироком, що відокремлює твір 
мистецтва від істини» (Адорно, 1997, с. 134). 
Тому що кіно – це дуже дієва річ у руках тих, 
хто це усвідомлює. 

Звичайно, світ масово заговорив про Укра-
їну після повномасштабного вторгнення, проте 
одиниці справді читають таблоїди, вивчають 
ситуацію і роблять висновки на основі критич-
ного аналізу. Тому кіно з українською ідеоло-
гією для них є способом наголосити на правді 
з боку України, яка в нашій ситуації є жертвою. 
Саме це допоможе практично та неочевидно 
вплинути на західний світ, показати те, чого він 
тільки побоювався. 



317

Ще один важливий аспект нашої розвідки, 
на якому варто зупинитися, це питання самої 
форми вираження ідеологічних конструктів. 
Після 2014 р. і ще гостріше після 2022 р. перед 
українською кіноспільнотою постало питання: 
як говорити про війну та яке знімати кіно? На 
кого рівнятися з відомих режисерів і режисе-
рок, а про які явища й наративи краще взагалі 
забути? Саме тому завдання полягало в ревізії 
попереднього загалу кінострічок, що відпо-
відали деякому контексту та стали значущими 
картинами. Варто було згадати, що знімали 
раніше: після Другої світової війни, балкан-
ських війн, африканських війн. Як тоді кіно-
індустрія переживала військові події та які 
кінопродукти після цього постали. Що із цього 
пригадується, а що відійшло на другий план. 
Які з розказаних подій лишилися у фільмоте-
ках. 

Продюсер Ігор Савченко пропонує демон-
струвати в кіно росіян так: «неважливими 
й незначними, нікчемними, що просто варто 
забути <…> У фільмах вони мають постати 
потворами, з ними нема про що говорити <…>» 
(Кіно-Коло, 2024, с. 79). 

Фільм «Конотопська відьма». Ця стрічка, 
хоч і є продуктом популярної культури, усе ж 
увібрала в себе всю глибину сатирично-фантас-
тичної повісті українського письменника Гри-
горія Квітки-Основ’яненка, контекст України 
після початку повномасштабного вторгнення 
2022 р. Фільм розрахований на масового гля-
дача, отримав багато негативних відгуків серед 
кінокортиків і критикинь. Проте він цікавий 
у цій статті як приклад, що створений із роз-
рахунком розважити пересічного українця або 
українку, розповісти про початок повномасш-
табного вторгнення містичним чином. Фільм 
для перегляду всередині країни, як ми можемо 
судити з касовості фільму (фільм зібрав понад 
47 982 085 гривень за перші п’ять тижнів, що 
підтверджує його статус як одного з найбільш 
успішних українських фільмів 2024 р.), укра-
їнське суспільство потребує такого кіно, адже 
воно підіймає дух та демонструє омріяне досяг-
нення справедливості, досягнення заслуженої 
кари ворогу.

Але постає питання, як таке кіно сприйме 
міжнародна спільнота? Усе-таки стрічка 
«Конотопська відьма» є прикладом містичної 
рефлексії на воєнні події, є більш зрозумілою 

лише для українського глядача. Проте комуні-
кувати з міжнародною спільнотою – важливо. 
Чому? Бо не завжди переможці пишуть історію, 
питання в тому, чи можливо, що про нинішню 
війну світ згадуватиме завдяки російському 
кінематографі? Та тут нам на допомогу знову 
прийде Теодор Адорно, який зважає на те, що 
ідеологічно виважене кіно і не має бути зро-
зумілим для інших народностей. Його мають 
розуміти ті, кому воно є близьким за ідеєю, цін-
ностями тощо.

На підтвердження цього Денис Іванов зазна-
чає: «Про В’єтнамську війну ми знаємо з кіно-
стрічок «переможених» американців. У нашій 
пам’яті історії американських солдатів і вете-
ранів цілковито витіснили в’єтнамців, які пере-
могли й називають цю війну Американською» 
(Кіно-Коло, 2024, с. 168). 

Отже, кіно – це дієвий мистецький інстру-
мент меморіалізації, це про міти й довгостро-
кову пам’ять, які залишаться по трагедії. Як 
стрічки «Готель Руанда» Т. Джорджа чи «Нічия 
земля» Даніса Тановича, які допомогли закар-
бувати у світовій спільноті пам’ять про геноцид 
у Руанді й оточення Сараєво. 

Чи можемо ми говорити про те, що в Укра-
їні нині вже є режисери та режисерки, які ство-
рюють такі фільми та закарбовують російсько-
українську війну в міжнародному контексті? 
Ми пропонуємо обговорити не документальне 
кіно, яке є прикладом елітарної культури й не 
завжди недоступне, зрозуміле пересічному гро-
мадянину та громадянці Канади, Сполучених 
Штатів Америки або країн Західної Європи, 
тому зупинимося на ігровому кіно. Згадаймо 
стрічку «Бачення метелика». 

«Бачення метелика» – це український ігро-
вий фільм Максима Наконечного в жанрі воєн-
ної драми. Уперше представлений на Канському 
кінофестивалі у 2022 р. Стрічка розповідає про 
аеророзвідницю з позивним «Метелик», яка 
повертається з полону. На неї чекають рідні, 
друзі, побратими та коханий. Проте події воєн-
ного життя та полону не дають повернутися до 
цивільної буденності. Режисер порушує теми 
жінок на війні, катування українських військо-
вих у російському полоні, ПТСР у ветеранів 
і ветеранок, і як це може схилити до правора-
дикальних настроїв і расизму всередині кра-
їни, а також не менш важливе питання – само-
губств військових. Олена Герасимюк у своїй 



318

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

збірці «Тюремна пісня» писала: «І у спокусу 
застрелитися не введи ні на цивілці, ні на пере-
довій, бо деякі з нас поперлись саме за цим» 
(Герасим’юк, 2020, с. 12). 

Відповідно до теми нашої статті пропону-
ємо заглибитися в порушений у фільмі аспект 
зміни ролі жінки на війні. Ще під час Дру-
гої світової війни Олександр Довженко писав 
у своєму щоденнику про жінок на війні так: 
«Найстрашніше під час відступу був плач 
жінок. Коли я згадую зараз відступ, я бачу 
довгі-довгі дороги, і численні села, і околиці, 
і скрізь жіночий невимовний плач <…>» (Кіно-
Коло, 2024, с. 18). Олександр Довженко асоці-
ював жіночу долю на війні з долею України – 
пошматована, зґвалтована та покинута. Що ж 
ми бачимо нині у висвітленні жінок на росій-
сько-українській війні? Образ жінки змінився, 
попри те, що внаслідок потрапляння в полон 
вони переживають знущання, їх катують, вони 
продовжують боротися та проявляти героїзм 
і відвагу. Так, головна героїня стрічки «Бачення 
метелика» повертається в кінці у військо, попри 
всі пережиті тортури та загрозу опинитися ще 
раз в російському полоні. Також можемо згадати 
інший фільм української режисерки Наталки 
Ворожбит «Погані дороги». Одна із чотирьох 
головних героїнь – українка, яку намагається 
зґвалтувати російський окупант, але вона зна-
ходить можливість захиститися, а в кінці історії 
вбити свого кривдника. 

Ігрове кіно – це можливість спілкуватися 
з міжнародною спільнотою та бути почутими, 
отримати більше довіри та підтримки. Гово-
рячи про визнання українського ігрового кіно, 
можемо згадати, що фільм «Бачення мете-
лика» отримав нагороду «Найкращий фільм» 

у конкурсній програмі «Паралелі та зустрічі» 
на кінофестивалі “Palić European Film Festival” 
у Сербії. А стрічка Валентина Васяновича 
«Атлантида», яка розповідає про поствоєнний 
схід України, отримала з десяток нагород різ-
них кінофестивалів світу. 

Висновки. Варто визнати, що в Україні 
майже відсутня державна підтримка створення 
якісного кіно з ідеологічною лінією. Проте 
є поодинокі випадки, коли такі стрічки потра-
пляють на широкі екрани, чи то ігрові фільми 
чи документальні. Тому важливо підтримувати 
митців і мисткинь, які намагаються розповісти 
історію війни, активно комунікувати з держа-
вою щодо необхідності реформ у політиці щодо 
Держкіно, розроблення тривалої програми на 
підтримку кіноспільноти.

З початком повномасштабної війни 2022 р. 
українське суспільство почало свідомо оціню-
вати ситуацію з відсутністю власного якісного 
кіно (окрім небагатьох кінокартин) та потребу 
в його створенні. Активізація зацікавленості 
українським, «нашим» лише посилила це праг-
нення. Хоча це «наше» часто має неправильні 
ідеї для самовираження та самопрезентації. Та 
в будь-якому разі воно несе саме ту ідеологічну 
компоненту, яка властива саме українському 
народу. 

У власному прагненні до уособленості, 
визнання своєї ідентичності українці мають 
звернути більше уваги на формування якісного 
культурного контенту, зокрема візуального. 
Адже сам він може сприяти формуванню свідо-
мого громадянина, особистості. Не переймати 
повсюдно американське «маклональдизовано-
диснейлендівське», сповнене голлівудськими 
трендами тощо, а формувати та виражати своє.

Список використаних джерел:
Герасим’юк, О. (2020). Тюремна збірка. Київ, Люта справа. 148 с.
Кіно-Коло (2024). Київ, Видавничий дім Антиквар. 180 с.
Тодосієнко, Є. (2016). «Поводир» і «Плем’я» як відроджена віра в українське кіно. 25 с.
Adorno, Th. (1997). Aesthetic Theory. New York, University of Minnesota. 414 р.

References:
Herasymiuk, O. (2020). Tiuremna Zbirka [Prison Collection]. Kyiv, Liuta sprava. 148 s. [in Ukrainian].
Kino-Kolo (2024). [Kino-Kolo]. Kyiv, Vydavnychyi dim Antykvar. 180 s. [in Ukrainian].
Todosiienko, Ye. (2016). “Povodyr” i “Plemia” yak vidrodzhena vira v ukrainske kino [“Guide” and “Тribe” as a 

renewed faith in Ukrainian cinema]. 25 s. [in Ukrainian].
Adorno, Th. (1997). Aesthetic Theory. New York, University of Minnesota. 414 r.



319

УДК 791.6:351.858
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.38

Данилюк Володимир Петрович,
здобувач вищої освіти ОС «доктор філософії»

за спеціальністю 034 «Культурологія»
Київського національного університету культури і мистецтв

orcid.org/0000-0001-7210-4827
vovovovavava078@gmail.com

ІГРОВЕ КІНО ПРО РОСІЙСЬКО-УКРАЇНСЬКУ ВІЙНУ (2014–2024 РОКИ)

Стаття присвячена виявленню на підставі дослідження українських фільмів 2014–2024 років особливос-
тей українського ігрового кіно в умовах російсько-української війни. Акцентовано, що українське ігрове кіно 
про російсько-українську війну стало життєво важливим засобом для просування патріотичних почуттів, 
водночас, завдяки своїй різноманітній і емоційно глибокій тематиці, дарує глядачам насолоду та викликає 
почуття ідентичності з нацією. Українське ігрове кіно розглянуто не лише як мистецькі твори, а й культурні 
місії, які використовують індивідуальні та колективні наративи для створення нових проявів патріотизму. 

Констатовано, що проблематику українського ігрового кіно досліджували науковці різних галузей, зокре-
ма, мистецтвознавці, культурологи, історики й інші, проте лише незначна кількість наукових публікацій при-
свячена окремим аспектам кіномистецтва періоду російсько-української війни. Охарактеризовано фільми 
українського кінематографу, відзняті протягом 2014–2024-х років, – різні за жанром, сюжетом, представле-
ні на кінофестивалях різного рівня. Серед виявлених особливостей українського ігрового кіно означеного 
періоду такі: більшість фільмів засновані на реальних подіях, для них характерна правдивість відтворення 
дійсності; деякі стрічки близькі до документальних; тенденція героїзації сучасників тощо. 

Підсумовано, що ігровим кінофільмам, у яких переважає ідеологічна тематика, притаманна специфічна художня 
місія – їхньою основою є відтворення духу патріотизму, вплетеного в несподівані повороти в розгортанні сюжету, які 
пронизують долі та рішення кожного героя. Окрім того, такі кінотвори, тематика яких стає дедалі більше пов’язана 
з реальним життям, – це не просто повчальна оповідь, а зображення патріотизму за допомогою переконливих історій 
і дій персонажів, що допомагає глядачам зрозуміти поточні події та висвітлює майбутні прагнення.

Ключові слова: ігрове кіно, фільм, російсько-українська війна, екранний герой.

Danyliuk Volodymyr,
Recipient of Higher Education OS “Doctor of Philosophy” 

specialty 034 “Culturology”
Kyiv National University of Culture and Arts 

orcid.org/0000-0001-7210-4827
vovovovavava078@gmail.com

FEATURE FILM ABOUT THE RUSSIAN-UKRAINIAN WAR (2014–2024)

The article is devoted to identifying, based on a study of Ukrainian films of 2014–2024, the peculiarities 
of Ukrainian feature films in the context of the Russian-Ukrainian war. It is emphasized that Ukrainian feature 
films about the Russian-Ukrainian war have become a vital means of promoting patriotic feelings, while, thanks to 
their diverse and emotionally deep themes, they give viewers both pleasure and a sense of identity with the nation. 
Ukrainian feature films are considered not only as works of art, but also as cultural missions that use individual 
and collective narratives to create new manifestations of patriotism.

It is stated that the issues of Ukrainian feature films have been studied by scholars of various fields, in particular, 
art historians, cultural studies, historians, etc., however, only a small number of scientific publications are devoted 
to individual aspects of cinematography during the period of the Russian-Ukrainian war. Ukrainian films shot during 
2014–2024 are characterized, which differ in genre and plot, and were presented at film festivals of various levels. 
Among the identified features of Ukrainian feature films of the specified period: most films are based on real events, 
they are characterized by the truthfulness of the reproduction of reality; some films are close to documentaries; 
the tendency to heroize contemporaries, etc.



320

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

It is concluded that feature films, in which ideological themes prevail, have a specific artistic mission – their 
basis is the reproduction of the spirit of patriotism, woven into unexpected turns in the plot, permeating the fates 
and decisions of each hero. In addition, such films, the themes of which are increasingly connected with real life, are 
not just an instructive narrative, but a depiction of patriotism through convincing stories and actions of characters, 
which helps viewers understand current events and illuminates future aspirations.

Key words: feature film, film, Russian-Ukrainian war, screen hero.

Вступ. Українське ігрове кіно в останнє 
десятиліття активно прагне відобразити цін-
ності українців, ідеологічні позиції їхніх героїв, 
за допомогою національної культури як вирі-
шально важливої для досягнення порозуміння 
в суспільстві й усвідомлення чи переосмис-
лення подій російсько-української війни. Укра-
їнське ігрове кіно безпосередньо про росій-
сько-українську війну стало життєво важливим 
засобом для просування патріотичних почуттів, 
водночас, завдяки своїй різноманітній і емо-
ційно глибокій тематиці, дарує глядачам насо-
лоду та викликає почуття ідентичності з нацією. 
Ці мейнстримні фільми – це не лише мистецькі 
твори, а й культурні місії, які використовують 
індивідуальні та колективні наративи для ство-
рення нових проявів патріотизму.

Аналіз попередніх досліджень. Проблема-
тику українського ігрового кіно досліджували 
науковці різних галузей, зокрема, мистецтвоз-
навці, культурологи, історики й інші. Проте 
лише невелика кількість наукових публікацій 
присвячена окремим аспектам кіномистецтва 
періоду російсько-української війни. Зокрема, 
стаття А. Демури «Кіно травмуючої дійсності: 
між репрезентацією та досвідом» (2024 р.) при-
свячена аналізу ігрових фільмів, тематика яких 
пов’язана із зображенням травмуючої дійсності 
в умовах війни, зокрема й українським ігровим 
фільмам, відзнятим в умовах російської агресії. 
Авторкою запропоновано введення в ужиток 
терміна «кіно травмуючої дійсності» як назви 
відмінної від інших течії в сучасному україн-
ському кінематографі (Демура, 2024, с. 106). 
О. Семенова (2021 р.) досліджує вітчизняний 
кінематограф як протидію інформаційній агре-
сії Російської Федерації (на прикладі історико-
патріотичного кіно). Низка статей присвячено 
дослідженню екранного мистецтва в перші 
десятиліття ХХІ ст., зокрема фільмів, створе-
них після 2014 р. Так, у дослідженні Т. Журав-
льової (2023 р.) простежено етапи становлення 
української екранної культури останніх двох 
десятиліть, її зорієнтованість у бік національ-
ної ідеї. Авторка аналізує відтворення нового 

українського героя у фільмах, створених 
після російського вторгнення, акцентує вод-
ночас прояв українського світогляду, а також 
висвітлює мовне питання в екранній культурі 
України, орієнтуючись на фільми останніх 
п’яти років. О. Пономаренко (2024 р.) аналізує 
екранного героя в ігрових фільмах, розглядає 
його роль у творах сучасних українських режи-
серів на прикладі фільмів «Поводир» (2014 р.) 
та «Довбуш» (2023 р.) режисера О. Саніна. 
Праця Ю. Голіченка (2021 р.) присвячена одному 
з важливих аспектів сучасного кіно – реалістич-
ності образів героїв. Із цією метою автор аналі-
зує низку фільмів, серед яких фільми режисера 
Сергія Лозниці «Донбас» (2018 р.) і «Бабин Яр» 
(2021 р.). Д. Воронік (2018 р.) досліджує осно-
вні образи героїв в українському кіно від часу 
проголошення незалежності до 2018 р., визна-
чає одну з тенденцій – героїзацію сучасників. 
О. Безручко (2024 р.) аналізує кіно як основу 
формування модерної національної ідентич-
ності. Проте більшість наукових праць мають 
мистецтвознавче спрямування.

Отже, нині немає комплексного дослідження 
розвитку ігрового кіно після 2014 р., зокрема 
його особливостей в умовах російсько-україн-
ської війни.

Мета статті – на підставі дослідження укра-
їнських фільмів 2014–2024 рр. визначити осо-
бливості українського ігрового кіно в умовах 
російсько-української війни.

Виклад основного матеріалу. Ігрове кіно, 
як «різновид кіномистецтва, що має за мету 
створення на екрані художньо-образної реаль-
ності за допомогою аудіовізуальних засобів» 
(Кіно ігрове, б. д.), є одним із найпопулярніших 
видів мистецтва у світі – фільми можуть роз-
важати, навчати, надихати та змінювати життя 
людей. Також фільми виконують виховну 
та просвітницьку функції, просувають ідеї, 
цінності та переконання, особливо в умовах 
російсько-української війни. Загальноприйнята 
класифікація жанрів в ігровому кіно відсутня, 
серед найпоширеніших жанрів кінематографу 
такі: детектив, комедія, мелодрама, фантастика, 



321

фільми жахів, трилер тощо. Однак під час 
війни актуалізується воєнна тематика, при-
чому більшість фільмів засновані на реальних 
подіях. Звернення до реальних прототипів «дає 
можливість глядачу відчувати спорідненість 
із героями, сприймати їх не як щось вигадане 
чи ефемерне, а як реальний приклад для наслі-
дування» (Магалецька, 2024). Невипадково, 
на думку Т. Журавльової, «завданням україн-
ського екрана нині є презентація нової якості 
української культури загалом і екранної її версії 
зокрема» (Журавльова, 2023, с. 98).

Уже з початку війни на Сході України, тим-
часової окупації Росією частини Донецької 
та Луганської областей, а також Криму у 2014 р. 
відбуваються зрушення в українському кіно-
мистецтві – одним із пріоритетних завдань 
українського ігрового кіно стало відображення 
цих подій у коротко– і повнометражних філь-
мах, деякі з яких вийшли у 2017–2022 рр. 
Зокрема, фільм «Кібогри. Герої не вмирають» 
(2017 р.) режисера Ахтема Сеітаблаєва – це 
перший український повнометражний худож-
ній фільм про війну з Росією, що розповідає 
про українських військових, яких назвали 
кіборгами, що 242 дні захищали Донецький 
аеропорт, зокрема про життя шести головних 
героїв у реаліях постійних обстрілів. Як зазна-
чив А. Сеітаблаєв, ««Кіборги» – це не трагедія, 
це життєствердний фільм про мир, який наро-
джується під час війни» (Сеітаблаєв, 2017). На 
думку Д. Вороніка, у стрічці «відбулась спроба 
сконструювати героїв через образи сучасних 
українських солдатів» (Воронік, 2018, с. 76). 
Цей фільм отримав шість нагород національ-
ної кінопремії «Золота дзиґа» (2018 р.), зібрав 
рекордні 23,2 млн грн у прокаті й досі трима-
ється в топі найкасовіших українських фільмів 
(Смерека, 2022).

Драматичний фільм про війну на сході 
України, який включає 13 історій про реальне 
життя людей на окупованих територіях 
у 2014 р., – фільм «Донбас» (2018 р.) режисера 
Сергія Лозниці, створений спільно з кінемато-
графістами європейських країн – Німеччини, 
Франції, Нідерландів і Румунії (Смерека, 2022). 
Особливістю цієї стрічки є те, що режисер 
перетворив на кіно любительські відео та фото 
з інтернету. На 71-му Каннському міжнародному 
кінофестивалі фільм отримав приз за найкращу 
режисуру у програмі «Особливий погляд».

В основу стрічки «Позивний Бандерас» 
(2018 р.) режисера Зази Буадзе покладено щоден-
ники нацгвардійця Сергія Башкова з позив-
ним «Індіанець» і окремі реальні історії бійців 
АТО. За сюжетом, командир розвідників Антон 
Саєнко з позивним «Бандерас» отримує бойове 
завдання – виявити диверсанта, причому біля 
рідного села, яке він залишив двадцять років 
тому через непорозуміння з родичами – майже 
всі в селі підтримують «руський мир» і вважа-
ють Антона зрадником (Попіль, 2019).

Трагічна сторінка в історії війни на Сході 
України, коли добровольчі батальйони та сили 
ЗСУ опинилися в оточенні в районі Іловайська, 
відображена у фільмі «Іловайськ 2014. Баталь-
йон Донбас» (2019 р.) режисера Івана Тимченка. 
Гуманітарний коридор, обіцяний Росією, вия-
вився пасткою, тоді загинуло 368 українських 
військових. Цей фільм не просто заснований на 
реальних подіях, більшість його персонажів – 
реальні бійці, які вижили в Іловайському котлі, 
а продюсер фільму Тарас Костанчук – коман-
дир штурмової групи батальйону «Донбас» 
зіграв самого себе (Смерека, 2022).

Фільм «Атлантида» (2019 р.) режисера 
Валентина Васяновича на Венеційському кіно-
фестивалі в секції «Горизонти» здобув істо-
ричну для України перемогу. Це фантастична 
антиутопія про життя в Україні після її пере-
моги у війні з Росією у 2025 р. та відновлення 
контролю над тимчасово окупованими терито-
ріями Донецької та Луганської областей, хоча 
в той час ще навіть і не передбачали, що невдо-
взі почнеться повномасштабна війна. Головний 
герой фільму Сергій – ветеран, який намага-
ється знайти себе на Донбасі після травматич-
ного досвіду війни, втрати найкращого друга 
і перетворення малої батьківщини на зону сти-
хійного лиха (Друзюк, 2020).

Фільм «Додому» (2019 р.) режисера Нарі-
мана Алієва, у якому головну роль зіграв Ахтем 
Сеітаблаєв, не про російсько-українську війну 
безпосередньо, але стосується її – торкається 
болючої теми – окупації Кримського пів-
острова. Фільм отримав гран-прі Одеського 
та Бухарестського кінофестивалів, відзнаку 
Каннського кінофестивалю у програмі «Осо-
бливий погляд» (Смерека, 2022).

Також вийшли й інші фільми, для яких 
характерне звернення до тематики росій-
сько-української війни, зокрема: «Черкаси» 



322

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

(2019 р.) режисера Тимура Ященка; «Погані 
дороги» (2020 р.) режисерки Наталки Ворож-
бит; «Снайпер. Білий ворон» (2021 р.) режисера  
Мар’яна Бушана й інші. До речі, фільм «Снай-
пер. Білий ворон» вийшов у прокат уже в День 
Незалежності 24 серпня 2022 р., трансляція якого 
переривалася сигналами повітряної тривоги.

З початком повномасштабного вторгнення 
Росії із 24 лютого 2022 р. відбулися зміни в усіх 
сферах життя, у кіногалузі також (Ober et al., 
2024). Припинилося державне фінансування 
кіногалузі, не проводилися конкурси Держ-
кіно, знімальний процес ускладнився відсут-
ністю кадрів, адже чимало кінематографістів 
виїхало за кордон або вступило до лав ЗСУ. 
Більший акцент робився на документалістику, 
а не ігрове кіно. Однак ці обставини не зупи-
нили процес кіновиробництва, знімання як 
коротко-, так і повнометражних фільмів продо-
вжилося, хоча і повільніше. Більшість ігрових 
фільмів від початку повномасштабного втор-
гнення створювалися молодими кіномитцями 
як дебютні – для представлення на україн-
ських і міжнародних кінофестивалях. Причому 
в одному випадку виробники фільму роблять 
постпродакшн, а в іншому – режисер бере на 
себе обов’язки ще й продюсера, оператора 
і виконавця головної ролі тощо (Підгора-Гвяз-
довський, 2024).

Варто відзначити, що за підсумками 2022 р., 
попри очевидні проблеми, українські фільми 
були представлені на всіх головних кінофести-
валях світу: Каннському, Венеційському, Бер-
лінському, «Санденс», Торонто, Міжнародному 
фестивалі документального кіно в Амстер-
дамі тощо (Малишенко, 2022). Того року, як 
і в наступні кілька років, українське ігрове кіно 
було представлено на фестивалях і виходило 
у прокат насамперед завдяки фільмам, які були 
відзняті або почали зніматися до початку повно-
масштабної фази війни. За прогнозами експер-
тів, «після цього може наступити затяжна пауза, 
причини якої криються у війні, зменшенні дер-
жавного фінансування, відсутності чіткої дер-
жавної політики та тривалому циклі кіновироб-
ництва» (Малишенко, 2022).

Отже, фільми періоду повномасштабної росій-
сько-української війни – це «кінооповіді, у яких 
перетинаються реальні події, історичні пара-
лелі, містика та психологія» (Смерека, 2024). 
Перше повнометражне ігрове кіно в Україні після 

початку повномасштабного російського втор-
гнення почали знімати студія “Mamas Production”, 
відеопродакшн “AMO Pictures” і Об’єднання 
українських продюсерів (ОУП). Проєкт мав назву 
«День, коли я зустрів Спайдермена»; його автори 
визначали жанр фільму як воєнну драму з еле-
ментами фантастики. Це історія волонтерки, яка 
відкриває в собі надприродні здібності та рятує 
хлопчика з Бучі (Горлач, 2022). Варто також від-
значити фільм «Буча» (2024 р.) режисера Ста-
ніслава Тіунова, заснований на реальних подіях. 
Це перший художній повнометражний фільм, 
знятий під час війни; у його зйомках були заді-
яні 120 акторів, а в масових сценах – приблизно  
700 людей (Смерека, 2024). За сюжетом, Кос-
тянтин Гудаускас врятував у перші місяці війни  
203 мирних жителів, вивозячи їх через тимчасово 
окуповану російськими військами територію.

Протягом 2023–2024 рр. вийшли або пла-
нується випустити ігрові фільми на воєнну 
тематику: «Обмін» (2022 р.) режисера Володи-
мира Харченка-Куліковського; «Це побачення» 
(2023 р.) режисерки Надії Парфан; «Пере-
візниця» (2023 р.) режисерів Євгена Туніка 
й Аркадія Непиталюка; «Лишайся онлайн» 
(2023 р.) режисерки Єви Стрельникової; «Коно-
топська відьма» (2024 р.) режисера Андрія 
Колесника; «Війна очима тварин» (2024 р.) – 
автор ідеї та генеральний продюсер Олег Кохан 
тощо. У 2025 р. очікується вихід у прокат таких 
фільмів: «За перемогу» режисера Валентина 
Васяновича, «Демони» режисерки Наталки 
Ворожбит, «Мишоловка» режисера Сергія Кас-
торних та інших. Загалом українські фільми під 
час війни охоплюють значну частину ринку: на 
них з’явився попит. Лише за першу половину 
2023 р. картини українського виробництва 
зібрали 192 млн грн, що на 12 млн грн більше, 
ніж за весь найуспішніший з погляду касових 
зборів вітчизняного кіно 2019 р. (Мистецтво 
під час війни, 2023).

Варто відзначити фільм «Лишайся онлайн» 
(2023 р.) – це воєнна драма, частково знята 
у форматі скринлайф, коли події відбуваються 
на екрані ноутбука. За сюжетом, київська волон-
терка Катя отримує ноутбук, щоб передати його 
військовим. Дізнавшись, що його власник не 
виходить на зв’язок із сином, вона намагається 
його знайти. Стрічку було відзнято за 15 днів 
в Україні та Швеції. До речі, у масових сценах 
знімалися мешканці Львівського прихистку для 



323

людей, що рятувалися від війни. Фільм пере-
міг у номінації «Найкращий перший ігровий 
фільм» на Fantasia Film Festival у Канаді (Сме-
река, 2024).

Фільм «Конотопська відьма» (2024 р.) режи-
сера Андрія Колесника вважають першим філь-
мом жахів про російсько-українську війну. «Це 
самобутня історія, фільм-рефлексія, що візуалі-
зує бажання помсти українців» (Смерека, 2024). 
За сюжетом, відьма, що закохалася у простого 
хлопця, вирішила жити звичайним життям. Але 
під час російського вторгнення окупанти вбили 
нареченого й «розбурхали страшну потойбічну 
силу». Відтепер героїня намагається зробити так, 
щоб ворог мучився і страждав, хоча й доведеться 
за це заплатити високу ціну. Ідея цього фільму 
виникла з початком повномасштабної війни, коли 
росіяни зайшли в Конотоп – місто, відоме леген-
дами про відьом (звідси і назва стрічки). Осо-
бливістю фільму є те, що у зйомках брали участь 
українські військові (Смерека, 2024).

Цікавим і своєрідним є фільм «Війна очима 
тварин» (2024 р.) – кіноальманах, що включає 
11 епізодів, головна ідея якого – «розповісти 
про війну через тварин і закцентувати таким 
способом увагу на екологічних загрозах для 
всього світу», а також «показати українців, які 
щоденно складають тест на людяність і ряту-
ють тварин» (Смерека, 2024). Героями кожного 
епізоду є тварини, що опинилися в епіцентрі 
воєнних дій, усі історії засновані на реальних 
подіях. У цьому проєкті взяли участь україн-
ські та закордонні режисери й американський 
актор Шон Пенн, а фінальну новелу знімали 
в Лос-Анджелесі (Смерека, 2024).

До повномасштабного вторгнення Сергій 
Касторних був сценаристом («Як там Катя?», 
«Зірки за обміном») і режисером («Народжена 
війною», «Війна в моїй голові»). З початку 
повномасштабної війни доєднався до лав ЗСУ, 
вирішив поєднати минуле із сьогоденням, 
реалізувавши проєкт «Мишоловка». За сюже-
том, герой фільму солдат Антон потрапляє під 
обстріл і опиняється замурованим у бліндажі. 
Поранений, у замкнутому просторі, без надії на 
допомогу, він має якось дати собі раду і вижити. 
Про свій проєкт Сергій Касторних каже: «Пер-
ший фільм, знятий військовим про військових» 
(Підгора-Гвяздовський, 2024).

Фільми, створені після 2014 р., А. Демура 
характеризує як «кіно травмуючої дійсності» 

(Демура, 2024, с. 106). На її думку, «характер-
ною особливістю українського воєнного кіно 
другого і третього десятиліття ХХІ ст. є онто-
логічність репрезентованої в ньому війни. Тема 
війни, буденність трагедій війни або воєнне 
тло наявні в усіх стрічках, ігровий час у яких 
чітко означений періодом від 2014 р.» (Демура, 
2024, с. 106). Авторка констатує, що фільми 
після 2014 р. – це «режисерська спроба розібра-
тись у психології людей, які травмовані. Харак-
терно, що, репрезентуючи охоплене війною 
суспільство на екрані, режисери насамперед 
цікавляться тим, як долають обставини ті, хто 
перебуває в зоні воєнних дій або на окупованих 
територіях, ніж тим, як організовано насиль-
ство» (Демура, 2024, с. 110). Мистецтвознавиця 
О. Балашова зазначає: «У вирі воєнних подій 
українські митці шукають баланс між докумен-
тальною точністю та художнім осмисленням, 
прагнуть по-новому розповідати про сучас-
ність. Від поетичних збірок до фільмів-хро-
нік – культура стає простором для формування 
колективної пам’яті та роздумів про майбутнє 
України» (Балашова, 2024). На думку сцена-
риста і генерального продюсера кінофестивалю 
«Миколайчук OPEN” Олексія Гладушевського, 
тема війни в українському кінематографі буде 
присутня ще дуже довгі роки. Він визначає три 
основні теми майбутніх проєктів ігрового кіно: 
історії, які відбуваються під час війни; фільми 
про військових, героїв; кіно про історію україн-
ських митців минулого (Українське кіно після 
Перемоги, 2023).

Однак не лише воєнна тематика присутня 
в сучасних фільмах. Одним із наративів укра-
їнського ігрового кіно періоду російсько-укра-
їнської війни є просування психологічних, 
соціальних, побутових та інших проблем. Це, 
наприклад, фільми «Я працюю на цвинтарі», 
«Щедрик», «Памфір», «БожеВільні», які про-
дюсував Артем Колюбаєв. На його думку, «кіно 
відіграє ключову роль у формуванні національ-
ної ідентичності. Під час війни, коли країна 
переживає глибокі потрясіння, необхідно зміц-
нювати національний дух і нагадувати людям 
про їхню культуру, історію та спільні цінності» 
(Українське кіно, 2024). Зокрема, стрічка «Я пра-
цюю на цвинтарі» (режисер Олексій Тараненко) 
досліджує складну психологію головного героя 
Олександра, який переживає особисту трагедію 
і, працюючи на цвинтарі, поступово намагається 



324

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

знайти примирення з минулим і відновити кон-
такт із життям. «Саме ці відчуття і внутрішні 
випробування проходить не одне покоління 
українців, які стали живими свідками і вимуше-
ними учасниками сучасної війни» (Українське 
кіно, 2024). Інший фільм «Памфір» – дебютна 
повнометражна стрічка режисера Дмитра Сухо-
литкого-Собчука, робота над якою розпочалася 
ще у 2018 р., – про боротьбу проти корупційної 
системи на Буковині. Окрім соціальних про-
блем, стрічка ілюструє традиції, звичаї й обряди 
українців напередодні свята Маланки. Фільм 
отримав безліч нагород як в Україні, так і за кор-
доном – після світової прем’єри його відібрали 
до програм понад 40 фестивалів із 25 країн 
світу (Кабацій, 2023). Восени 2024 р. в кіно-
прокат вийшов фільм «БожеВільні» – це худож-
ній повнометражний ігровий фільм, історична 
драма і дебютна робота режисера Дениса Тара-
сова і продюсера Артема Колюбаєва, яка вже 
отримала спеціальну відзнаку на Варшавському 
міжнародному кінофестивалі та нагороду Канад-
ського кінофестивалю (Українське кіно, 2024). 
Невдовзі вийдуть у прокат й інші ігрові фільми, 
зйомки яких розпочалися ще до початку повно-
масштабної війни, зокрема: «Свято Хризантем» 
режисера Семена Мозгового, «Ти – космос» 
режисера Павла Острікова, «Уроки толерант-
ності» режисера Аркадія Непиталюка й інші.

Отже, аналіз фільмів за 2014–2024 рр. дає 
можливість визначити особливості україн-
ського ігрового кіно в умовах російсько-україн-
ської війни, як-от:

−	 більшість фільмів створювалися моло-
дими кіномитцями (режисерами, продюсерами 
й іншими) безпосередньо в період війни; їхня 
тематика присвячена подіям російсько-україн-
ської війни;

−	 переважна кількість фільмів засновані на 
реальних подіях, для них характерна правди-
вість відтворення дійсності;

−	 деякі стрічки близькі до документальних;

−	 створення палітри екранних героїв, які 
демонструють характерну поведінку, прита-
манну, власне, українському архетипу; 

−	 тенденція героїзації сучасників; герої – не 
пасивні спостерігачі, а активні персонажі;

−	 це нове покоління українського ігрового 
кіно, представленого на багатьох міжнародних 
кінофестивалях як дебютні стрічки;

−	 брак фінансів і спеціалістів кіногалузі;
−	 героїв фільмів грають не лише професійні 

актори, а й звичайні люди, військові, що брали 
участь у воєнних подіях тощо;

−	 відбулися зміни у процесі кіновиробни-
цтва; збільшувався термін створення фільмів; 
усе більше застосовується постпродакшн, вико-
нання однією особою функцій режисера, про-
дюсера, оператора і навіть актора.

Висновки. Отже, українське ігрове кіно 
в умовах російсько-української війни надихає 
на боротьбу за свободу, допомагає пережити 
важкі часи, а головне – є потужним інстру-
ментом інформаційної боротьби, представляє 
всьому світу правдиві історії про події в Укра-
їні. Ігровим кінофільмам, у яких переважає 
ідеологічна тематика, притаманна специфічна 
художня місія – їхньою основою є відтворення 
духу патріотизму, вплетеного в несподівані 
повороти в розгортанні сюжету, пронизуючи 
долі та рішення кожного героя. Частка таких 
фільмів в українській кіноіндустрії протягом 
останнього десятиліття, позначеного зброй-
ною агресією, постійно зростає, що не лише 
є ознакою демонстрування любові до батьків-
щини та народу, а й має вирішальне значення 
для розуміння соціальної функції та виховного 
значення патріотизму. Такі кінотвори, тематика 
яких стає дедалі більше пов’язана з реальним 
життям, – це не просто повчальна оповідь, 
а зображення патріотизму за допомогою пере-
конливих історій і дій персонажів, що допома-
гає глядачам зрозуміти поточні події та висвіт-
лює майбутні прагнення.

Список використаних джерел:
Ахтем Сеітаблаєв: ««Кіборги» – це фільм про мир, який створюється під час війни» (2017, 3 жовтня). ТСН. 

https://tsn.ua/ukrayina/ahtem-seitablayev-kiborgi-ce-film-pro-mir-yakiy-stvoryuyetsya-pid-chas-viyni-1003815.html.
Балашова, О. (2024, 20 вересня). Як війну зображають у кіно й літературі. Ukrainer. https://www.ukrainer.net/

viyna-kino-literatura/.
Воронік, Д. (2018). Конструювання образу героя в українському кіно періоду незалежності. Мистецтвознавчі 

записки, 34, 71–78.



325

Голіченко, Ю. (2021). Правда в кіно: реалістичність образу сучасного українського історичного кіногероя. Науковий 
вісник Київського національного університету театру, кіно і телебачення імені І.К. Карпенка-Карого, 29, 51–58.

Горлач, П. (2022, 28 червня). В Україні знімають перше повнометражне ігрове кіно від початку війни. Суспільне. 
Культура. https://suspilne.media/culture/254993-v-ukraini-znimaut-perse-povnometrazne-igrove-kino-vid-pocatku-vijni/.

Демура, А. (2024). Кіно травмуючої дійсності: між репрезентацією та досвідом. Науковий вісник Київського 
національного університету театру, кіно і телебачення імені І.К. Карпенка-Карого, 34, 106–113.

Друзюк, Я. (2020, 23 жовтня). Чому «Атлантида» – головний український фільм року. Віледж.  
https://www.village.com.ua/village/culture/movies/303355-chomu-atlantida-golovniy-ukrayinskiy-film-roku-velika-
istoriya-pro-film-valentina-vasyanovicha.

Журавльова, Т. (2023). Українське екранне мистецтво початку ХХІ ст. у процесі національної ідентифікації. Науковий 
вісник Київського національного університету театру, кіно і телебачення імені І.К. Карпенка-Карого, 32, 93–100.

Кабацій, М. (2023, 24 березня). Міф про богоборця на фоні Маланки. Фільм «Памфір» нарешті вийшов у кіно-
прокат. Українська правда. https://life.pravda.com.ua/culture/2023/03/24/253501/.

Кіно ігрове. Велика українська енциклопедія : ел. версія. https://vue.gov.ua/Кіно_ігрове.
Магалецька, О. (2024). Кіно й ідеологія. Не партійна, а суспільна. Кіно-Театр, 5. https://ktm.ukma.edu.ua/index.

php/ktm/article/view/598.
Малишенко, А. (2022, 13 грудня). 2022 рік – один із найкращих для українського кіно. Але чи побачимо ми 

нові фільми у 2023-му? Віледж. https://www.village.com.ua/village/culture/culture-2022/333879-2022-rik-odin-iz-
naykraschih-dlya-ukrayinskogo-kino-ale-chi-pobachimo-mi-novi-filmi-u-2023-mu.

Мистецтво під час війни: розвиток українського кіно (2023, 31 жовтня). Дивись info.  
https://dyvys.info/2023/10/31/rozvytok-ukrayinskogo-kino/.

Підгора-Гвяздовський, Я. (2024, 6 липня). Попри війну: які фільми знімаються в Україні. Sestry.  
https://www.sestry.eu/statti/popri-viynu-yaki-filmi-znimayutsya-v-ukrayini.

Пономаренко, О. (2024). Екранний герой як камертон культурної орієнтації сучасного суспільства. Науко-
вий вісник Київського національного університету театру, кіно і телебачення імені І.К. Карпенка-Карого, 34, 
160–165.

Попіль, Д. (2019, 21 травня). «Позивний Бандерас» – український блокбастер. Наше слово. https://nasze-slowo.
pl/pozivnij-banderas-ukra-nskij-blokbaster/.

Семенова, О. (2021). Вітчизняний кінематограф як протидія інформаційній агресії Російської Федерації (на 
прикладі історико-патріотичного кіно). Українознавство, 2 (79), 30–49.

Смерека, Є. (2022, 31 жовтня). 9 знакових фільмів про російсько-українську війну. Mind. https://mind.ua/
publications/20248901-9-znakovih-filmiv-pro-rosijsko-ukrayinsku-vijnu.

Смерека, Є. (2024, 10 серпня). Українські фільми про війну, які ви ще не бачили. Mind. https://mind.ua/
publications/20277425-ukrayinski-filmi-pro-vijnu-yaki-vi-shche-ne-bachili.

Українське кіно – потужний інструмент в інформаційній війні: Артем Колюбаєв про значення кіноіндустрії 
під час воєнного стану (2024, 2 вересня). УНТ. https://unt.ua/news-suspilstvo-culture/133749-ukra-ns-ke-k-no--- 
potuzhniy-nstrument-v-nformac-yn-y-v-yn-artem-kolyuba-v-pro-znachennya-k-no-ndustr-p-d-chas-vo-nnogo-stanu.html.

Українське кіно після Перемоги – перспективи розвитку (2023, 4 липня). Укрінформ. https://www.ukrinform.ua/
rubric-culture/3731351-ukrainske-kino-pisla-peremogi-perspektivi-rozvitku.html.

Bezruchko, O., & Stepanenko, N. (2024). Cinema as a Basis for the Formation / Creation of Modern National Identity. 
Вісник Київського національного університету культури і мистецтв. Серія «Аудіовізуальне мистецтво і вироб-
ництво», 7( 1), 20–30.

Ober, J., Rusakov, S., & Matusevych, T. (2024). The effects of the war in Ukraine on the environment of Ukrainian 
artists: An evaluation by a diagnostic survey. Media, War & Conflict, 0 (0). https://doi.org/10.1177/17506352241269604.

References:
Akhtem Seitablaiev: ““Kiborhy” – tse film pro myr, yakyi stvoriuietsia pid chas viiny” [Akhtem Seitablaev: “Cyborgs 

is a film about peace created during war”] (2017, 3 zhovtnia). TSN. https://tsn.ua/ukrayina/ahtem-seitablayev-kiborgi-ce-
film-pro-mir-yakiy-stvoryuyetsya-pid-chas-viyni-1003815.html [in Ukraine].

Balashova, O. (2024, 20 veresnia). Yak viinu zobrazhaiut u kino y literaturi. Ukrainer [How war is portrayed in film 
and literature]. https://www.ukrainer.net/viyna-kino-literatura/ [in Ukraine].

Bezruchko, O., & Stepanenko, N. (2024). Cinema as a Basis for the Formation / Creation of Modern National Identity. 
Visnyk Kyivskoho natsionalnoho universytetu kultury i mystetstv. Seriia “Audiovizualne mystetstvo i vyrobnytstvo”, 7 (1), 
20–30 [in English].



326

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Demura, A. (2024). Kino travmuiuchoi diisnosti: mizh reprezentatsiieiu ta dosvidom [Traumatic Reality Cinema: 
Between Representation and Experience]. Naukovyi visnyk Kyivskoho natsionalnoho universytetu teatru, kino i 
telebachennia imeni I.K. Karpenka-Karoho, 34, 106–113 [in Ukraine].

Druziuk, Ya. (2020, 23 zhovtnia). Chomu “Atlantyda” – holovnyi ukrainskyi film roku [Why “Atlantis” is the main 
Ukrainian film of the year]. Viledzh. https://www.village.com.ua/village/culture/movies/303355-chomu-atlantida-
golovniy-ukrayinskiy-film-roku-velika-istoriya-pro-film-valentina-vasyanovicha [in Ukraine].

Holichenko, Yu. (2021). Pravda v kino: realistychnist obrazu suchasnoho ukrainskoho istorychnoho kinoheroia [Truth 
in cinema: the realism of the image of a modern Ukrainian historical film hero]. Naukovyi visnyk Kyivskoho natsionalnoho 
universytetu teatru, kino i telebachennia imeni I.K. Karpenka-Karoho, 29, 51–58 [in Ukraine].

Horlach, P. (2022, 28 chervnia). V Ukraini znimaiut pershe povnometrazhne ihrove kino vid pochatku viiny [The 
first full-length feature film since the start of the war is being shot in Ukraine]. Suspilne. Kultura. https://suspilne.media/
culture/254993-v-ukraini-znimaut-perse-povnometrazne-igrove-kino-vid-pocatku-vijni/ [in Ukraine].

Kabatsii, M. (2023, 24 bereznia). Mif pro bohobortsia na foni Malanky. Film “Pamfir” nareshti vyishov u kinoprokat 
[The myth of the god-fighter against the backdrop of Malanka. The film “Pamfir” is finally released in cinemas]. Ukrainska 
pravda. https://life.pravda.com.ua/culture/2023/03/24/253501/ [in Ukraine].

Kino ihrove [Game cinema]. (n.d.). Velyka ukrainska entsyklopediia : el. versiia. https://vue.gov.ua/Kino_ihrove 
[in Ukraine].

Mahaletska, O. (2024). Kino y ideolohiia. Ne partiina, a suspilna [Cinema and ideology. Not party, but social]. Kino-
Teatr, 5. https://ktm.ukma.edu.ua/index.php/ktm/article/view/598 [in Ukraine].

Malyshenko, A. (2022, 13 hrudnia). 2022 rik – odyn iz naikrashchykh dlia ukrainskoho kino. Ale chy pobachymo my 
novi filmy u 2023-mu? [2022 is one of the best years for Ukrainian cinema. But will we see new films in 2023?]. Viledzh. 
https://www.village.com.ua/village/culture/culture-2022/333879-2022-rik-odin-iz-naykraschih-dlya-ukrayinskogo-kino-
ale-chi-pobachimo-mi-novi-filmi-u-2023-mu [in Ukraine].

Mystetstvo pid chas viiny: rozvytok ukrainskoho kino [Art during war: the development of Ukrainian cinema] (2023, 
31 zhovtnia). Dyvys info. https://dyvys.info/2023/10/31/rozvytok-ukrayinskogo-kino/ [in Ukraine].

Pidhora-Hviazdovskyi, Ya. (2024, 6 lypnia). Popry viinu: yaki filmy znimaiutsia v Ukraini [Despite the war: what films 
are being shot in Ukraine]. Sestry. https://www.sestry.eu/statti/popri-viynu-yaki-filmi-znimayutsya-v-ukrayini [in Ukraine].

Ponomarenko, O. (2024). Ekrannyi heroi yak kamerton kulturnoi oriientatsii suchasnoho suspilstva [The screen hero 
as a tuning fork of the cultural orientation of modern society]. Naukovyi visnyk Kyivskoho natsionalnoho universytetu 
teatru, kino i telebachennia imeni I.K. Karpenka-Karoho, 34, 160–165 [In Ukraine].

Popil, D. (2019, 21 travnia). “Pozyvnyi Banderas” – ukrainskyi blokbaster [“Callsign Banderas” – Ukrainian 
blockbuster]. Nashe slovo. https://nasze-slowo.pl/pozivnij-banderas-ukra-nskij-blokbaster/ [in Ukraine].

Semenova, O. (2021). Vitchyznianyi kinematohraf yak protydiia informatsiinii ahresii Rosiiskoi Federatsii (na 
prykladi istoryko-patriotychnoho kino) [Domestic cinema as a counteraction to the information aggression of the Russian 
Federation (using the example of historical-patriotic cinema)]. Ukrainoznavstvo, 2 (79), 30–49 [in Ukraine].

Smereka, Ye. (2022, 31 zhovtnia). 9 znakovykh filmiv po rosiisko-ukrainsku viinu [9 iconic films about the Russian-
Ukrainian war]. Mind. https://mind.ua/publications/20248901-9-znakovih-filmiv-pro-rosijsko-ukrayinsku-vijnu [in Ukraine].

Smereka, Ye. (2024, 10 serpnia). Ukrainski filmy pro viinu, yaki vy shche ne bachyly [Ukrainian war films you haven’t 
seen yet]. Mind. https://mind.ua/publications/20277425-ukrayinski-filmi-pro-vijnu-yaki-vi-shche-ne-bachili [in Ukraine].

Ukrainske kino – potuzhnyi instrument v informatsiinii viini: Artem Koliubaiev pro znachennia kinoindustrii pid chas 
voiennoho stanu [Ukrainian cinema is a powerful tool in the information war: Artem Kolyubayev on the importance of 
the film industry during martial law] (2024, 2 veresnia). UNT. https://unt.ua/news-suspilstvo-culture/133749-ukra-ns-
ke-k-no---potuzhniy-nstrument-v-nformac-yn-y-v-yn-artem-kolyuba-v-pro-znachennya-k-no-ndustr-p-d-chas-vo-nnogo-
stanu.html [in Ukraine].

Ukrainske kino pislia Peremohy – perspektyvy rozvytku [Ukrainian cinema after the Victory – development prospects] 
(2023, 4 lypnia). Ukrinform. https://www.ukrinform.ua/rubric-culture/3731351-ukrainske-kino-pisla-peremogi-
perspektivi-rozvitku.html [in Ukraine].

Voronik, D. (2018). Konstruiuvannia obrazu heroia v ukrainskomu kino periodu nezalezhnosti [Constructing the image 
of a hero in Ukrainian cinema during the period of independence]. Mystetstvoznavchi zapysky, 34, 71–78 [in Ukraine].

Zhuravlova, T. (2023). Ukrainske ekranne mystetstvo pochatku KhKhI stolittia v protsesi natsionalnoi identyfikatsii 
[Ukrainian screen art of the early 21st century in the process of national identification]. Naukovyi visnyk Kyivskoho 
natsionalnoho universytetu teatru, kino i telebachennia imeni I. K. Karpenka-Karoho, 32, 93–100 [in Ukraine].

Ober, J., Rusakov, S., & Matusevych, T. (2024). The effects of the war in Ukraine on the environment of Ukrainian artists: 
An evaluation by a diagnostic survey. Media, War & Conflict, 0 (0). https://doi.org/10.1177/17506352241269604 [in English].



327

УДК [398.22:355.425.4:17.035.3] (477): 069.5
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.39

Дарморіз Оксана Володимирівна,
кандидат філософських наук, доцент,

доцент кафедри теорії та історії культури
Львівського національного університету імені Івана Франка 

orcid.org/0000-0003-2455-9573
oksana.darmoriz@lnu.edu.ua

УКРАЇНСЬКІ РУХИ ОПОРУ ЯК СКЛАДОВА НОВОЇ СОЦІАЛЬНОЇ 
МІФОЛОГІЇ: НА МАТЕРІАЛАХ ВИСТАВКИ «НЕБАЧЕНА СИЛА»

У статті досліджено українські рухи опору часу актуальної російсько-української війни від 2014 року 
дотепер і їхнє значення для формування української національної ідентичності. Велике значення в націо-
нальній ідентифікації належить спільним історичним міфам, які об’єднують людей і згуртовують спільноту. 
Усі важливі історичні події та феномени в національній історії міфологізуються та стають основою для розу-
міння спільного минулого та сьогодення, визначають головні моменти колективної пам’яті. Протистояння 
воєнній агресії та виявлення власної національної позиції на тимчасово окупованих територіях є дуже небез-
печним, загрожує переслідуванням, ув’язненням чи навіть смертю, а тому зазвичай розглядається в контек-
сті категорії героїчного та перетворюється на героїчний міф. Осмислення концептів, які стосуються кри-
зових ситуацій у людському житті, особливо в часи війни потребують осмислення, проте їх раціоналізація 
є досить складною та травматичною. Саме тому людина і соціальна група обирають альтернативні шляхи 
для їх сприйняття. Зокрема, це може бути символізація через міф чи мистецтво. Аналіз мистецької рефлексії 
опору на тимчасово окупованих територіях (на матеріалах виставки «Небачена сила») дозволяє побачити 
нові міфологічні конструкти та їх засвоєння або несприйняття іншими. Нові українські герої, які діють/
діяли в окупації, здебільшого безіменні, постають через свої подвиги, що також надає їм ареолу таємни-
чості, сприяє міфологізації. Вони протиставляються не тільки ворогам, але й профанному життю звичайної 
людини. Перебільшення сили, сміливості, хитрості й інших якостей учасників опору возвеличує їх над зви-
чайними людьми, ідеалізує, робить недосяжними та важливими. Ці нові міфи потребує спільнота ще й тому, 
що попередня історія українців у багатьох аспектах постає як дискусійна, яка більше ставить нерозв’язаних 
питань, ніж має об’єднавчих моментів. Натомість сучасна боротьба проти спільного ворога та її переведення 
в емоційну ірраціональну сферу міфу є саме тим чинником, який інтегрує людей у спільноту, формує нову 
політичну націю, визначає ознаки національної ідентичності.

Ключові слова: міф, українські рухи опору, соціальна міфологія, національна ідентичність, героїчний 
міф, мистецтво.

Darmoriz Oksana,
PhD, Associate Professor,

Associate Professor at the Department of Theory and History of Culture 
Ivan Franko National University of Lviv

orcid.org/0000-0003-2455-9573
oksana.darmoriz@lnu.edu.ua

UKRAINIAN RESISTANCE MOVEMENTS AS PART OF A NEW SOCIAL 
MYTHOLOGY: BASED ON THE MATERIALS OF THE EXHIBITION 

“UNSEEN FORCE”

The article analyses the role of Ukrainian resistance movements in the context of the ongoing Russian-Ukrainian 
conflict, from its inception in 2014 to the present day, and their impact on the formation of Ukrainian national identity. 
Common historical myths that unite people and unite the community are of great importance in the process of national 
identification. All important historical events and phenomena in national history are mythologized and become the basis 
for understanding the common past and present, as well as define the main points of collective memory. All significant 
historical events and phenomena in national history are mythologized and become the foundation for understanding 



328

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

the collective past and present, as well as defining the primary elements of collective memory. Those who oppose 
military aggression and express their national position in territories that are temporarily occupied face significant risks, 
including persecution, imprisonment, and even death. As a result, such actions are often viewed within the context 
of heroic actions and become part of a heroic narrative. The comprehension of the concepts related to crisis situations 
in human life, especially in times of war, requires a certain level of understanding. However, the rationalization of these 
concepts is known to be quite complex and traumatic. That is why people and social groups choose alternative ways to 
understand them. In particular, it can be symbolized through myth or art. An analysis of the artistic reflection of resistance 
in temporarily occupied territories (based on the materials of the exhibition “Unseen Power”) allows us to identify 
new mythological constructs and their acceptance or rejection by others. The new Ukrainian heroes who are acting/
have acted during the occupation are mostly nameless, appearing through their actions, which also gives them an air 
of mystery and contributes to their mythologization. They are opposed not only to the enemy, but also to the profane life 
of an ordinary person. Exaggerating the strength, courage, cunning, and other qualities of resistance members, elevating 
them above ordinary people, idealizing them, making them impossible to achieve and important. The community 
needs these new myths because the previous history of Ukrainians in many ways appears as a controversial one, 
raising more unresolved issues than unifying moments. Instead, the modern movement against a common enemy 
and its transformation into the emotional and irrational sphere of myth is precisely the factor that integrates people into 
a community, forms a new political nation, and defines the features of national identity.

Key words: myth, Ukrainian resistance movements, social mythology, national identity, heroic myth, art.

Вступ. Опис проблеми. У сучасному світі 
спільноти послуговуються величезною кіль-
кістю соціальних міфів як схематизованих 
спрощених колективних уявлень про спільноту, 
людину, навколишнє середовище. Ці уявлення 
працюють у сфері емоцій і чуттєвого досвіду, 
мають ірраціональну природу, а також визна-
чають місце людини в соціумі, формують її 
цінності та впливають на індивідуальну та сус-
пільну поведінку. Попри максимальну раціона-
лізацію людського життя, яка зумовлена розви-
тком науки та появою технологічних досягнень, 
людство продовжує жити в полоні міфів і керу-
ватися ними. Нині українське суспільство пере-
буває у стані руйнування частини соціаль-
них міфів, які були наслідком колоніального 
минулого та неоколоніальних впливів. І щоб 
заповнити порожню нішу в картині світу, яка 
формується здебільшого міфологічними кон-
структами, необхідно вкладати в неї уявлення, 
які відповідають новим знанням про історію 
та сьогодення. Тобто ми так чи інакше будуємо 
нову соціальну міфологію, відбувається це різ-
ними шляхами, один з яких – створити пам’ять 
про сьогодення, неофіційну, ґрунтовану на 
сучасній політичній кон’юнктурі, і навіть не 
історичну, ґрунтовану на хронології подій, 
а власне засновану на емоційному сприйнятті 
подій цієї війни. Водночас важливо також розу-
міти механізми та способи побудови цієї нової 
картини світу, нової міфології та пов’язаної 
з ними нової ідентичності. 

Аналіз досліджень і публікацій. У науко-
вому дискурсі навколо означеної проблематики 

варто виокремити кілька векторів досліджень. 
По-перше, це дослідження, які стосуються про-
блем соціальної міфології. Зокрема, це праці, 
Ж. Сореля, М. Еліаде, Е. Касирера, Р. Барта, 
Ю. Шайгородського, В. Артюха, Д. Судина, 
Д. Усова й інших.

По-друге, варто говорити про вивчення окре-
мих складових частин (конструкти, міфологеми 
тощо) у руслі аналізу деконструкції колоніаль-
них впливів на українську спільноту. Тут варто 
згадати праці М. Рябчука, В. Брехуненка, В. Гри-
невича, Л. Зашкільняка. Також це зацікавлення 
науковців проблемою міфологізації сучасної 
війни, серед них – Т. Снайдер, П. Померанцев, 
Г. Почепцов, К. Кузіна, О. Сморжевська.

Мистецтво – також спосіб емоційного осмис-
лення реальності (сучасної, минулої чи навіть 
уявної майбутньої), тому теж може бути меха-
нізмом конструювання міфології та культур-
ної пам’яті. І роль мистецтва в цьому процесі 
дуже важлива. Водночас цим питанням натепер 
цікавиться вкрай обмежене коло дослідників. 
Це здебільшого науковці, які об’єднані навколо 
платформи культури пам’яті «Минуле/Май-
бутнє/Мистецтво», як-от П. Байцим, Л. Гер-
ман, О. Довгополова, К. Малих, Ю. Манукян, 
К. Філюк, Б. Філоненко й інші. Їхні тексти сто-
суються або термінологічного опрацювання 
окремих тем, або аналізу конкретних кейсів 
(виставок). Уважаю, що такий підхід нині може 
бути досить ефективним, бо дозволяє екстра-
полювати конкретні дані на загальну ситуа-
цію. До того ж об’єктивний цілісний аналіз 
ситуації, яка перебуває в активній фазі стадії 



329

становлення, є практично неможливим через її 
незавершеність.

Мета статті – виокремити аспекти проблеми 
конструювання нової соціальної міфології 
в Україні як способу формування нової колек-
тивної картини світу та національної ідентич-
ності мистецькими та виставковими засобами 
на матеріалах виставки «Небачена сила», при-
свяченої опору українців у російській окупації.

Виклад основного матеріалу дослідження. 
Кожна людина, як і соціальна група (зокрема, 
національна), для розуміння себе та свого місця 
в соціумі та природі вибудовує власну картину 
світу. Частиною цієї картини світу є міфоло-
гічні уявлення, що є наслідком ірраціонального 
й емоційного пізнання. Ці уявлення формують 
нову (іноді – фантастичну, іноді – спрощену) 
реальність, яка сприймається як життєва дій-
сність і не підлягає критичному осмисленню. 
Таких реальностей у сучасної людини може 
бути кілька, міфологіка дозволяє їм співісну-
вати без жодних суперечностей чи когнітив-
ного дисонансу. Відбувається своєрідне моде-
лювання світу, коли міф виступає довершеною 
моделлю Всесвіту, а будь-яке порушення міфо-
логічних приписів чи норм може знищити 
існуючу гармонію. Водночас це не означає, 
що міфологічні уявлення не мають зв’язку 
з дійсністю, навпаки, дійсність здебільшого 
і є основою для побудови цих уявлень, оскільки 
саме її потрібно пояснити. Картина світу вели-
кої частини українського соціуму формувалася 
під довготривалими колоніальними та неоко-
лоніальними впливами, закарбовуючись, серед 
іншого, і через міфологеми та ритуали. Після 
воєнної агресії РФ на українській території із 
2014 р., а особливо після повномасштабного 
вторгнення 24 лютого 2022 р., ці наративи, 
міфологеми та ритуали почали різко дисону-
вати з реальністю. Для пояснення світу та того, 
що відбувається з людиною, вона потребує 
нової соціальної міфології. Зважаючи на те, що 
і міфологічне мислення і мистецтво оперують 
образами, мистецьке осягнення світу стає дуже 
важливим чинником у формуванні міфологіч-
них розповідей і міфологем.

Міфологічна думка сконцентрована насам-
перед на метафізичних проблемах, як-от життя 
та смерть, доля тощо, які є особливо актуалізо-
ваними в часі війни. Осмислення їх засобами 
мистецтва полегшує пошук відповідей на ці 

запитання, особливо якщо вони є болючими 
та викликають емоційний відгук у людини 
та спільноти. Мистецтво, як і міфологіка, 
довільно використовує категорії часу, про-
стору, кількості, якості, причинно-наслідкового 
зв’язку. Так, простір і час за потреби стиска-
ються, розтягуються чи зовсім усуваються, 
але предметність світу водночас залишається 
непорушною. Також у цьому процесі важ-
ливе місце може належати новому підходу до 
музейних практик (так звана «нова музеоло-
гія»), який з’являється наприкінці 1980-х рр. 
Він спрямований на активне включення гля-
дача в комунікацію з кураторами та музейним 
простором. «Наголос у музейній експозиції 
робиться на емоційне втягування глядача. Для 
цього використовуються інструменти вклю-
чення тілесного досвіду: від використання спе-
цифіки приміщень (контраст світла і темряви, 
вузькі проходи, нахил підлоги тощо) до активі-
зації відчуттів, які традиційно не задіювались 
у музеї – наприклад, робота із запахами та зву-
ками. Це дає можливість подолати раціональні 
фрейми: так, запах діє швидко й ірраціонально, 
діє на ділянки мозку, які відповідають за емо-
ції та формують пам’ять. Експозиції стають 
місцем імерсивних практик (екскурсії-пер-
форманси, променад-спектаклі тощо), безпо-
середнього втягування глядача у проєктування 
музейної події» (Довгополова, 2024). 

Виставка «Небачена сила» (кураторки 
Ольга Муха і Тетяна Філевська, організатор ГО  
«УАК-Львів») (УАК-Львів, 2024), яка є пред-
метом дослідження, присвячена українському 
опору російській окупації на тимчасово окупо-
ваних територіях. Вона розповідає про громад-
ський рух «Жовта стрічка», який виник у квітні 
2022 р. в Херсоні, жіночий рух «Зла Мавка», 
організований у 2023 р. в Мелітополі, окремі 
ініціативи у Криму тощо. Серед представлених 
робіт: відео “Ukrainer” із проєкту «Деокупація», 
картонні карикатурні фігури «російських визво-
лителів» Сергія Захарова, що стояли на вулицях 
Донецька у 2014 р., меми Максима Паленка, 
відеоісторії про поранені об’єкти культури 
у Тростянці й Охтирці, зафільмовані Музейним 
кризовим центром у рамках проєкту «Поранена 
культура», лабіринт «Роблю вигляд» із плака-
тами кримського художника Антіка Данова, 
що передає шизофренічність реальності оку-
пації, яка може варіюватися залежно від того, 



330

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

з ким розмовляєш і в якому місці, твори Марії 
Куліковської, Алевтини Кахідзе, Лії Достлєвої,  
Юлії По, Еміне Зіятдінової, Юлії Данилевської.

Для міфологічної свідомості сприйняття 
навколишнього світу відбувається через накла-
дання антропометричних характеристик на 
навколишнє середовище. Людина все вимірює 
власними мірками, порівнює із власним тілом, 
буттям, існуванням, світ у міфі не є винятком. 
Сучасний міф також антропоцентрує Всес-
віт: людина наближається до міфу, включа-
ється в нього, стає його частиною, приміряє 
на себе ролі, які їй пропонує міф і які актуа-
лізують її нереалізовані бажання. Водночас 
вона й надалі залишається «мірою всіх речей». 
Виставка «Небачена сила» розповідає персо-
нальні героїчні історії звичайних людей, що 
дозволяє будь-якому глядачу «приміряти» цю 
історію на себе, відчути себе частиною цього 
опору. «Перша інсталяція, яка її відкриває, – це 
постаті, – зазначила Ольга Муха, якій і нале-
жить ідея інсталяції. – Ці силуети ми зробили 
водночас і персоналізованими, і не персоналі-
зованими. Кожен із них має свого прототипа, 
і це публічні історії, але непублічні люди. Це 
пересічні українці, які опинилися в непересіч-
них обставинах і ухвалили своє рішення: хтось 
урятував багато тварин, це літні люди, які через 
надлюдські зусилля виходять самотужки з оку-
пації, це хтось, хто віддає всі свої заощадження, 
щоб підтримати українські збройні сили, це ті, 
хто ризикують собою і на тимчасово окупова-
них територіях теж допомагають ЗСУ і нага-
дують, що ми тут на окупованих територіях – 
Україна» (Муха, Дарморіз, 2024). Прикметно, 
що ці постаті для виставки створено дзеркаль-
ними, так глядач у впізнаваному образі (бо це 
дуже відомі завдяки ЗМІ історії) бачить себе.

Іншим важливим аспектом міфологічного 
мислення є використання бінарних опозицій, 
а саме впровадження відношень двох протилеж-
них елементів, які мають загальні характерис-
тики і належать до одного класу. К. Леві-Строс 
зазначав, що міфологічне мислення виходить із 
ряду опозицій і спрямовується на їхнє посту-
пове «осереднення» (зближення) (Леві-Строс, 
2000, с. 237–238). Сучасна українська культура 
ввібрала значну кількість протиставлень, як 
бінарних, так і континіумних. Водночас у різні 
періоди історичного розвитку окремої спіль-
ноти актуалізуються ті опозиційні структури, 

які відповідають колективним очікуванням 
і співвідносяться з логікою подій і наявної соці-
окультурної ситуації. Саме вони і стають під-
ґрунтям міфологічної картини світу. 

Найзначнішим чинником формування сучас-
ної української міфологічної картини світу 
є воєнна агресія з боку РФ, яка, попри все, 
ще й стимулювала процеси творення укра-
їнської нації як політичної. Ці події сприя-
ють утвердженню й активізації протистав-
лень свій – чужий, хаос – космос, війна – мир, 
смерть – життя, свобода – несвобода. Окрім 
того, актуальними залишаються опозиції, харак-
терні і для мирного часу: чоловіче – жіноче, 
старий – молодий, дитина – дорослий, краса – 
потворність, щастя – нещастя, успіх – невдача, 
сучасність – історія (пам’ять), минуле – май-
бутнє, множинне – одиничне. Виставкова екс-
позиція представляє історії з окупованих тери-
торій і актуалізує всі перелічені опозиції в цих 
розповідях. Також відбувається «осереднення» 
досвідів: глядачі, які не мають досвіду окупації, 
можуть його деяким чином осягнути, зіставити 
із своїм, абсолютно протилежним. Динаміка 
виставки побудована таким чином, що постійно 
звертається до відвідувача через драматичні 
моменти, які показують силу окремої людини, 
силу групи, силу спільноти і мають наділити 
силою того, хто побував на виставці.

Міфологіка, яка структурує та формує міфо-
логічне мислення, визначає спосіб міфологіч-
ного світорозуміння та світосприйняття, постає 
в міфологічній картині світу у вигляді міфоло-
гічних уявлень, розповідей і дій, за допомогою 
специфічних мисленнєвих конструктів. Можна 
виокремити основні елементи, які формують 
картину світу людини, серед них просторовий 
(стосується формування особистого простору 
через порівняння з Іншим та Чужим), часовий 
(відповідає за членування часу, у міфі пред-
ставлений через минуле – майбутнє та щас-
ливе – нещасливе), предметний (структурує 
сферу окультуреного людиною «свого» світу), 
духовний (лежить у площині метафізики й аксі-
ології). Усі ці складники стають важливими 
елементами й виставкового простору, у якому 
використовуються VR-технології, поетичні 
інсталяції, відеоісторії, живопис, артефакти 
щодо життя в окупації чи полону, щоденники. 

Так, у просторовому вимірі іншим стає, 
з одного боку, ворог, з іншого – той «незнаний», 



331

що залишився на окупованій території і про 
якого ми маємо не досить інформації. Зокрема, 
на особливу увагу тут заслуговує інсталя-
ція з 5 кліток, які символізують 5 окупованих 
територій. Усередині клітки розміщено план-
шет з інформацією про те, що відбувається 
в конкретній області під окупацією. Зовні 
клітки – жовта стрічка з написом «Вибір», що 
символізує свободу, яка можлива лише за меж-
ами окупації. Також важливими елементами 
співучасті є стіна солідарності «Залиш свою 
підтримку опору» та лабіринт, який експери-
ментує із простором (оскільки побудований із 
використанням чорного кольору, який ніби імі-
тує суцільну темряву, підсвіченими є лише поо-
динокі написи на чорному тлі) і часом (написи 
російською мовою розмивають межу між тепе-
рішнім і майбутнім, явним і уявним, бо ними 
автор імітує нормальне життя в ненормальних 
умовах). 

Предметний вимір водночас дуже особис-
тісний і груповий/суспільний, який засвідчує 
зв’язок із минулим, виявляє проукраїнську 
позицію та потребу возз’єднання з нацією тери-
торіально та духовно. Його ми бачимо через 
прапори, вивезені з окупації чи відтворені за 
образами тих, які використовувалися на різно-
манітних мітингах проти окупаційного режиму, 
домашні фото та відео з доокупаційного життя 
та життя в окупації, вишиті сорочки, щит 
Романа Ратушного, відтворені листки щоден-
ників тощо.

Духовний вимір відсилає до загальнолюд-
ських цінностей, як-от свобода, безпека, права 
людини (які постійно порушуються в окупації), 
дім (який часом може ще існувати фізично, але 
бути втраченим), родина тощо. 

Водночас міфологічна свідомість послуго-
вується так званим міфологічним часом, який 
вона наповнює змістом і подіями, важливими 
для міфу. Він підпорядковує собі соціальне 
буття і відсилає людину до так званої священної 
історії групи/нації/держави, їхнього «золотого 
віку». Цей період стосується спільного мину-
лого і відтворюється колективною пам’яттю. 
Оскільки українська нація перебуває в актив-
ній фазі становлення, то можна стверджувати, 
що українці переживають цей міфологічний 
першочас (або його актуалізацію) саме зараз. 
Це добре розуміють творці виставки: «Ці нові 
образи можуть стати фундаментом для нової 

ідентичності, бо ми себе віднаходимо. Ідентич-
ності, яка вибудовується. Ми віднаходимо старі 
нові імена із класичної літератури, нові імена 
сучасної літератури. Нам пощастило жити 
в часі, коли забуття неможливе» (Муха, Дармо-
різ, 2024).

Залучення глядача до пізнання іншого, 
незнаного для нього світу, але який необхідно 
включити у власний досвід, бо він є частиною 
колективної реальності нації, добре демонструє 
семіотична концепція інтертекстуальності 
Р. Барта (Barthes, 2002, р. 18–20). Він виокрем-
лює 5 типів кодів: герменевтичний, семічний, 
символічний, проайретичний і культурний, які 
становлять сітку, проходячи через яку, інформа-
ція стає текстом. 

Герменевтичний код застосовується для 
виділення одиниць, які дозволяють сконцен-
трувати, загадати, сформулювати, ретардувати 
та розгадати загадку. У виставці ці одиниці вже 
виділені та включені в контекст, проте, щоби 
побудувати історію, глядач має з ними активно 
провзаємодіяти. 

Семічний відповідає за виділення смислових 
неподільних одиниць (сем), зберігаючи за ними 
право на мінливість і хаотичність. Виставка має 
логіку побудови, водночас реципієнт має мож-
ливість сприймати її частинами та будувати 
свою історію, оскільки в єдине тло виставко-
вого простору включені окремі автономні теми: 
«Історія та роль ненасильницького опору»; 
«Рухи «Жовта стрічка» та «Зла Мавка»»; 
«Щоденники з окупації»; «Жіноче обличчя 
спротиву»; «Меми Перемоги», «Деокупація», 
«Сила музейного нетворкінгу» (інтерактивна 
секція із VR), «Лабіринт», «Щит Майдану», 
«Поміж сирен», кампанії підтримки і солідар-
ності за участі різних авторів і партнерів. 

За допомогою символічного коду глядач 
виявляє полівалентні смисли, що забезпечує 
можливість різних підходів до прочитання тек-
сту. Зокрема, вишиті рушники та сорочки із 
проєкту «Двічі врятовані» Олени Маляренко 
та Яни Голубятникової є водночас символом 
української культури, бо експонувалися до 
окупації на виставці народної творчості у Ста-
ніславській бібліотеці на Херсонщині, та сим-
волом незламності (під час окупації в цій біблі-
отеці росіяни зробили катівню для місцевих 
мешканців, а після визволення – на експозицій-
них сорочках виявили сліди крові, що свідчить 



332

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

про те, що ними витирали кров допитуваних). 
Або ж лабіринт, спільне творіння кураторки 
виставки Ольги Мухи та кримського митця 
Антика Данова постає водночас символом 
втрати ідентичності, а також символізує ціну 
виживання в постійній небезпеці, коли необ-
хідно представлятись кимось іншим, прихову-
вати свої справжні погляди та цінності.

Проайрестичний формує послідовність, яка 
розгортається в ритмі номінації, яка відшуковує 
себе сама і сама себе закарбовує, опираючись 
не стільки на логічне, скільки на емпіричне 
підґрунтя. Ця послідовність уже закладена 
кураторами, проте є відкритою для сприйняття 
та формується, залежно від досвіду відвід-
увача. Скажімо, інсталяція «Кримський пляж» 
Юлії По та Лії Достлєвої зібрана з камінців із 
кримських пляжів, які люди привезли зі своїх 
подорожей у Крим. Ці камінці нагадують про 
щось особисте – про власні дні, власні історії, 
пов’язані з півостровом. Біля інсталяції було 
розміщено м’які крісла-мішки, тож глядачі 
могли відпочити на них і згадати (або уявити) 
власні подорожі до Криму, тобто навмисно 
створене місце для рефлексії.

Культурні коди варто розуміти як цитації – 
вилучення з якоїсь сфери знання (фізичного, 
фізіологічного, медичного, психологічного, 
історичного тощо) чи людської мудрості. Щодо 
виставки йдеться як про відсилку до універ-
сальних знань, моральних дилем і виборів, так 
і про національну культурну специфіку: «Хоті-
лося розповісти про рухи ненасильницького 
спротиву через особливі образи. Злі Мавки – 
це образ сили, коли сексуальність не є вразли-
вістю жінки, а перетворюється на зброю. Це 
ризикові речі, але вони показують силу. Цей 
образ мавки – це наратив жіночої сили, такий 
дуже небезпечний міфологічний образ» (Муха, 
Дарморіз, 2024). Упровадження таких образів, 
з одного боку, реактуалізує їх у міфологічній 
традиції як давно забуті, а з іншого – доповнює 
новими смислами.

Міфологічна реальність сьогодення 
пов’язана передусім з існуванням героїчного 
міфу. Культурний герой – це саме той взірець, 
який людина хоче наслідувати у своєму житті, 
це може бути будь-хто, поведінку кого можна 
представити як ідеалізований тип чи від якого 
очікують благ для спільноти та себе особисто. 
Т. Карлайл одним із перших описував героїв 

соціального міфу як таких, яким поклоняються 
в суспільстві. Розвинене поклоніння героям він 
уважав запорукою стабільності суспільного 
та політичного устрою (Carlyle’s, 1906). 

Герой у міфі постає як той, хто здатний на 
подвиг, надзвичайне надзусилля, яке не до 
снаги звичайній людині. Він не лише протисто-
їть ворогам своїм чи суспільним, але й проти-
ставляється профанному життю інших людей. 
Міфологізований образ героя витісняє в сус-
пільній свідомості реальний прототип, змушує 
спільноту прийняти (а іноді й самому ство-
рити) ідеалізований образ. Ми відкидаємо люд-
ські, «гріховні» якості героя і бачимо в ньому 
щось більше, ніж насправді, те, що возвеличує 
його над усіма іншими людьми. Дж. Кемпбел 
характеризував героїв, чоловіків чи жінок, 
кому пощастило пробитися крізь особисті 
та місцеві історичні обмеження до загально 
чинних, нормально людських форм. «Герой 
помирає як сучасна людина, але народжується 
заново як людина вічна – довершена, універ-
сальна людина без особливостей» (Кемпбел, 
1999, с. 22).

«Небачена сила» розповідає про україн-
ських героїв сучасної війни, коли героїзм може 
бути вимушеним, але необхідним. Водночас 
більше уваги приділено не розповідям про 
героя як такого (бо героїчний міф здебільшого 
будується навколо біографії героя), а про його 
подвиги. Іноді герої постають під псевдоні-
мами або й зовсім безіменні, особливо коли 
йдеться про людей, які досі перебувають в оку-
пації і для яких викриття є смертельно небез-
печним. «Нам потрібні нові герої <…> Проте 
це історія про героїв без імен, бо про декого 
ми навіть не дізнаємося ніколи. І тому ці силу-
ети – вони дзеркальні: коли ти наближаєшся до 
них, бачиш своє відображення, ти розумієш, 
що ти частина цієї сили, яка наснажує. Чим би 
ти не займався», – зазначає Ольга Муха (Муха, 
Дарморіз, 2024). Подвиги цих людей скеровані 
на благо спільноти і дають можливість сфор-
мувати цю спільноту. Такий формат побудови 
соціального міфу характерний для міфології 
Стародавнього Риму періоду Республіки, коли 
неважливо: чи будуть пам’ятати тебе, чи будуть 
пам’ятати твій подвиг, важливою є лише ідея 
спільноти та рідної землі.

Історії про героїв та їхні подвиги лягають 
в основу колективної пам’яті, яку становлять 



333

не лише історичні події та їх тлумачення істо-
ричною наукою, але й «живі» спогади, які 
є результатом життєвого досвіду. За допомогою 
сучасного мистецтва та виставкових проєктів 
про сьогодення ми фіксуємо, а в деяких випад-
ках і формуємо ці життєві спогади, так звану 
«живу» (усну) історію. Б. Шацька аналізує існу-
вання міфів у колективній пам’яті: «Міф стосу-
ється одиничної події. Він опертий на вірі, його 
істинність не підлягає верифікації. Міф творить 
суспільну сув’язь. Він радше інформує про те, 
якими є сучасні тривоги і стан духу, ніж про 
те, яким було минуле» (Шацька, 2011, с. 100). 
Також вона відзначає здатність колективної 
пам’яті творити сакральні взірці та позача-
сові типи – історичні герої в народній пам’яті 
позбавляються своєї індивідуальності, стають 
взірцем, персоніфікацією визначеної цінності. 
Теж саме стосується і подій, які в колектив-
ній пам’яті також стають зразками для вчинків 
і поведінки, важливими для існування групи, 
символами вагомих для неї вартостей. 

Підхід, який лежить в основі виставки – 
персональні історії: такими є жіночі мистецькі 
рефлексії із секції «Ломикамінь 2.0» (під кура-
торством Тетяни Філевської), документальні 
історії від проєкту “Ukrainer” із серії «Деоку-
пація», розповіді жінок з різних українських 
міст, що перебувають тепер у російській оку-
пації (Щоденники мавок з окупації) тощо. 
Ці персональні історії, персональні стосунки 
мають також оприявнити людей, які через оку-
пацію стають для решти українського суспіль-
ства – невидимими, а тому часто маркуються 
як зрадники. Так часто здебільшого і працює 
міфологічна свідомість – усе невідоме є незна-
ними, а тому страшним, і маркується негатив-
ними характеристиками. Виведення невідомого 
на світло, пізнання його, дозволяє долучити до 
«свого» світу, увести у спільноту. З іншого боку, 
персональні історії людей, які втратили дім, 
безпеку, здоров’я, рідних, але зберегли гідність 
і мають сміливість протистояти злу, роблять їх 
зрозумілими для глядача (бо ці небезпеки зали-
шаються актуальними і для інших), дозволя-
ють пережити яскраві емоції та героїзувати їхні 
вчинки. 

Ще один аспект, який вкладають організатори 
виставки, – звернення до тих, кому вдалося виї-
хати з окупованих територій; це по суті констру-
ювання локальної міфологічної історії, яка попе-
редньо в багатьох аспектах формувалась через 
колоніальні наративи, а тепер є втраченою і невід-
новлюваною. Людина потребує зв’язку з «малою 
батьківщиною» через емоційні образи та спогади. 
Більшість попередніх спогадів, зокрема в людей 
середнього віку та літніх, базувалась на радян-
ському періоді, проте через російську агресію від 
них усвідомлено чи неусвідомлено дистанцію-
ються. Повернення людині її емоційної прив’язки 
до рідної землі, занурення в щасливе і нещасливе 
минуле, усвідомлення ваги втраченого, але й вод-
ночас побудова нових зв’язків і смислів дає мож-
ливість набути цю батьківщину заново.

Висновки. Міфологічна картина світу як 
важливий елемент колективної свідомості 
в українців формувалася довгий час під впли-
вом російських колоніальних наративів. 
З початком війни та російської агресії вона 
була частково зруйнованою і потребує рекон-
струкції. Зважаючи на те, що вона є наслідком 
емоційного осягнення світу та конструюється 
через образи, одним зі шляхів побудови нової 
міфології є мистецтво. 

Виставка «Небачена сила», присвячена рухам 
опору на тимчасово окупованих територіях, за 
допомогою мистецьких образів і принципів нової 
музеології пропонує глядачам долучити до своєї 
картини світу знання про окуповані території 
та громадянський подвиг на цих територіях. Від-
бувається це через персоніфікацію невідомого 
(незнаного досі) досвіду, наділення його елемен-
тами героїчного. Особистісний вимір історій, 
хоч часто і безіменний, проте дозволяє «олюд-
нити» простір, долучити до «свого» світу, сприй-
няти його з емпатією. Актуалізуються проблеми 
людей на окупованих територіях через бінарні 
опозиції, які є спільними для всіх, кого зачепила 
війна. Представлені міфологеми, герої та їхні 
подвиги, об’єднання навколо спільного ворога, 
протистояння йому сприяють також формуванню 
національної ідентичності, яка перебуває у стадії 
активного становлення та колективних спогадів 
про війну.

Список використаних джерел:
Довгополова, О. (2024). Нова музеологія. URL: https://pastfutureart.org/glossary/. 
Кемпбел, Дж. (1999). Герой із тисячею облич. Київ: Видавничий дім «Альтернативи». 392 с.



334

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Леві-Строс, К. (2000). Первісне мислення. Київ: Український центр духовної культури. 324 с.
Муха, О., Дарморіз, О. (2024). Небачена сила. URL: https://www.youtube.com/watch?v=FIjGOCxvGew. 
УАК-Львів (2024). Небачена сила. URL: http:unseen-force.com/uk/.
Шацька, Б. (2011). Минуле – пам’ять – міт, Чернівці: Книги – ХХ. 248 с.
Barthes, R. (2002). S/Z: An Essay. Blackwell Publishing Ltd. 271 p. 
Carlyle’s, Т. (1906). On heroes, hero-worship, and the heroic in history. New York, London, Longmans, Green, and 

Co. URL: https://archive.org/details/thomascarlyleson00carl/page/n5/mode/2up.

References:
Dovhopolova, O. (2024). Nova muzeolohiia [New museology]. Retrieved from: https://pastfutureart.org/glossary/ 

[in Ukrainian].
Kempbel, Dz. (1999). Heroi iz tysiacheiu oblych. [The Hero with a Thousand Faces] Kyiv: Vydavnychyi dim 

“Alternatyvy” [in Ukrainian].
Levi-Stross, K. (2000). Pervisne myslennia [The Savage Mind]. Kyiv: Ukrainskyi tsentr dukhovnoi kultury 

[in Ukrainian].
Mukha, O., Darmoriz, O. (2024). Nebachena syla [Unseen force]. Retrieved from: https://www.youtube.com/

watch?v=FIjGOCxvGew [in Ukrainian].
UAC-Lviv (2024). Nebachena syla [Unseen force]. Retrieved from: http:unseen-force.com/uk/ [in Ukrainian].
Shatska, B. (2011). Mynule – pamiat – mit [Past – memory – myth]. Chernivtsi: Knyhy – ХХ [in Ukrainian].
Barthes, R. (2002). S/Z: An Essay. Blackwell Publishing Ltd. 271 p. [in English].
Carlyle’s, Т. (1906). On heroes, hero-worship, and the heroic in history. New York, London, Longmans, Green, and 

Co. Retrieved from: https://archive.org/details/thomascarlyleson00carl/page/n5/mode/2up [in English].



335

УДК 791.65.079
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.40

Зарічна Яна Ігорівна,
здобувач вищої освіти ОС «доктор філософії»

за спеціальністю 034 «Культурологія»
Київського національного університету культури і мистецтв

orcid.org/0009-0008-0408-7736 
zarichnayana@ukr.net 

ОСОБЛИВОСТІ ФУНКЦІОНУВАННЯ КІНОФЕСТИВАЛІВ В УКРАЇНІ  
В УМОВАХ ВІЙНИ

Стаття присвячена виявленню особливостей організації та проведення кінофестивалів в Україні в умовах 
повномасштабної російсько-української війни. Наголошено на тимчасовому припиненні державного фінан-
сування кінематографу, а також перенесенні дат і локацій кінофестивалів, змінах у програмі та форматі кіно-
конкурсів тощо.

Узагальнено досвід проведення міжнародних і всеукраїнських кінофестивалів, що відбулися в перший 
рік повномасштабного вторгнення: «Нова українська хвиля», LINOLEUM, «Київський тиждень критики», 
DOCUDAYS UA, КМКФ «Молодість» тощо, а також регіональних – «Карпатський гірський міжнародний 
кінофестиваль (CMIFF)-2022» тощо. Акцентовано, що поступове пожвавлення культурно-мистецького жит-
тя в Україні у 2023 і 2024 роках, зокрема і в кіноіндустрії, відзначене проведенням Київського міжнародного 
кінофестивалю «Молодість», Одеського міжнародного кінофестивалю й інших кінодійств із демонстрацією 
найкращих і найактуальніших кінострічок.

Серед особливостей організації та проведення кінофестивалів в Україні в умовах російсько-української 
війни відзначено таке: іноді екстремальні умови проведення кінофестивалів; програми фестивалів склада-
ються передусім зі стрічок, відзнятих цілком чи майже цілком до повномасштабного вторгнення; нові стріч-
ки ігрового, документального чи короткометражного кіно представлені здебільшого воєнною тематикою; 
замість державної підтримки кіноіндустрія розраховує на міжнародну підтримку, ґрантові програми, залу-
чення міжнародних партнерів для організації кінофестивалів, а також благодійних фондів із метою отри-
мання фінансування. Відзначено, що кінофестивалі в Україні роблять значний внесок у розвиток молодого 
українського професійного кіно, а також сприяють єднанню суспільства, допомагають зберегти надію та віру 
в перемогу українського народу у війні.

Ключові слова: кінофестиваль, кіноконкурс, показ кінофільмів, кіноіндустрія, російсько-українська 
війна.

Zarichna Yana, 
Recipient of Higher Education OS “Doctor of Philosophy” 

Specialty 034 “Culturology” 
Kyiv National University of Culture and Arts

orcid.org/0009-0008-0408-7736 
zarichnayana@ukr.net

FEATURES OF FUNCTIONING OF FILM FESTIVALS IN UKRAINE  
IN THE CONDITIONS OF WAR

The article is devoted to identifying the peculiarities of the organization and holding of film festivals in Ukraine 
in the conditions of a full-scale Russian-Ukrainian war. The temporary suspension of state funding of the cinema, 
as well as the postponement of dates and locations of film festivals, changes in the program and format of film 
competitions, etc., were emphasized.

The experience of international and all-Ukrainian film festivals that took place in the first year of the full-scale 
invasion is summarized: “New Ukrainian Wave”, LINOLEUM, Kyiv Criticism Week, DOCUDAYS UA, KMFK 
“Molodist”, etc., as well as regional – “Carpathian Mountain International Film Festival (CMIFF)-2022” and others. 
It was emphasized that the gradual revitalization of cultural and artistic life in Ukraine in 2023 and 2024, including in 



336

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

the film industry, was marked by the holding of the Kyiv International Film Festival “Youth”, the Odessa International 
Film Festival and other film events with the demonstration of the best and most relevant films.

Among the peculiarities of the organization and holding of film festivals in Ukraine in the conditions of the Russian-
Ukrainian war, the following were noted: sometimes extreme conditions for holding film festivals; festival programs 
are composed primarily of tapes shot completely or almost completely before the full-scale invasion; new feature 
films, documentaries or short films are mostly presented with military themes; instead of state support, the film 
industry relies on international support, grant programs, the involvement of international partners for the organization 
of film festivals, as well as charitable foundations in order to receive funding. It was noted that film festivals in 
Ukraine make a significant contribution to the development of young Ukrainian professional cinema, as well as 
contribute to the unity of society, help preserve hope and faith in the victory of the Ukrainian people in the war.

Key words: film festival, film competition, film screening, film industry, Russian-Ukrainian war.

Вступ. Фестивальний рух, зокрема й у сфері 
кіно, завжди був популярний у соціокультур-
ному житті в усьому світі. В Україні нині діють 
кінофестивалі різних видів, жанрів і спряму-
вань. Найпрестижнішим і найстарішим ува-
жається Київський міжнародний кінофести-
валь «Молодість», що отримав акредитацію 
Міжнародної федерації асоціацій кінопродю-
серів (FIAPF, International Federation of Film 
Producers Associations). Через повномасштабне 
вторгнення Росії на територію України кіно-
фестивалі, хоча і зазнали значних змін в органі-
зації та проведенні, не припинили цілком свою 
діяльність. Кінофестивалі, як і музичні й інші 
фестивалі, допомагають зберегти культурну 
спадщину, підтримувати моральний дух, подо-
лати труднощі у складний для України час.

Аналіз попередніх досліджень. Різні 
аспекти кінофестивальної діяльності в Укра-
їні висвітлюються в дослідженнях науковців 
С. Васильєва (2020 р.), Я. Грановської (2019 р.), 
І. Зубавіної (2005 р.), Р. Комар і Є. Солових 
(2020 р.), Т. Кохана (2009 р.), Н. Мусієнко 
(2010 р.), Л. Новікової (2011 р.), Г. Погребняк 
(2021 р.), В. Скуратівського (2008 р.) та інших. 
Більшість із цих публікацій присвячено 
питанням історії й організації кінофестивалів 
в Україні, діяльності Київського міжнарод-
ного кінофестивалю «Молодість», огляду філь-
мів, представлених на кінофестивалях тощо. 
Проте всі ці дослідження охоплюють період 
до початку повномасштабної війни Російської 
Федерації проти України. Проблеми діяльності 
кінофестивалів в умовах війни нині практично 
не досліджено.

Мета статті – виявити особливості організації 
та проведення кінофестивалів в Україні в умовах 
повномасштабної російсько-української війни.

Виклад основного матеріалу. В умовах 
російсько-української війни, починаючи із 

2014 р., пріоритети державної політики, зокрема 
й у сфері культури, а також безпосередньо куль-
турно-мистецьке життя в Україні поступово змі-
нювалися. З початком повномасштабного втор-
гнення країни-агресора сфера культури зазнала 
вкрай негативних впливів і кардинальних змін 
(Ober et al., 2024). Зокрема, тимчасово припи-
нилося державне фінансування кінематографу, 
а «кіножиття» призупинилося, дати проведення 
кінофестивалів переносилися, змінювалися 
їх локації тощо. Найбільші труднощі у прове-
денні кінофестивалів спостерігалися в перший 
рік війни, особливо в перші місяці. Як зазначив 
кінокритик І. Кромф, «весна 2022 р. мала бути 
наповнена українськими прем’єрами, а також 
помітною участю українського кіно на між-
народних майданчиках» (Кромф, 2022), однак 
початок російської збройної агресії зруйнував 
усі плани. Усе ж кінофестивальний рух в Укра-
їні остаточно не припинився, українські фес-
тивалі кіно почали відновлювати свою роботу. 
Так, уже у травні 2022 р. одним із перших стар-
тував кінофестиваль «Нова українська хвиля» – 
щорічний кіноальманах Довженко-Центру, про-
ведений мережею кінотеатрів «Планета кіно» 
та Gogol Media. Це серія показів і обговорень 
із фаховими експертами українських фільмів, 
знятих після 2014 р. Два тижні в Києві та Львові 
з перервами на повітряні тривоги відбувалися 
покази українського кіно з подальшим обгово-
ренням фільмів із режисерами, акторами, опе-
раторами та продюсерами (Кромф, 2022).

У жовтні 2022 р., хоча й в умовах «віялових» 
відключень електроенергії, у київському кіно-
театрі «Жовтень» традиційно відбувся шостий 
кінофестиваль «Київський тиждень критики» – 
головний міжнародний фестиваль арткіно сто-
личної осені, під час проведення якого до інших 
програм фестивалю додалась і ретроспектива 
українських комедій (6-й Київський тиждень 



337

критики, б. д.). Загалом на кінофестивалі було 
показано майже 30 українських і міжнародних 
кінострічок (Власова, 2023).

Попри складні умови війни, 51-й Київський 
міжнародний кінофестиваль (КМКФ) «Моло-
дість» (офіц. сайт: molodist.com) усе-таки було 
проведено, хоча й пізніше – з 1 по 7 грудня 
2022 р., і у скороченому варіанті. У надсклад-
них умовах організаторам фестивалю вдалося 
зберегти всі основні програми; на конкурс було 
представлено 78 стрічок у 12-ти секціях, біль-
шість із яких транслювались у кінотеатрі «Жов-
тень» (51 Molodist, 2022).

Одеський міжнародний кінофестиваль 
(далі – ОМКФ) (офіц. сайт: new.oiff.com.ua), 
що проводився традиційно щорічно в липні 
в Одесі, у зв’язку з постійними обстрілами 
міста з початку війни у 2022 р. «мандрував» 
європейськими кінофестивалями: індустрійні 
частини відбулись у межах Міжнародного 
кінофестивалю у Приштині PriFest (Косово), 
на Міжнародному кінофестивалі в Карлових 
Варах, українські секції проходили під час 
Талліннського кінофестивалю «Темні ночі», 
презентація проєктів Works in Progress за під-
тримки ОМКФ відбулася на Стокгольмському 
міжнародному кінофестивалі (Власова, 2023). 
Національний конкурс ОМКФ проходив вже 
в Польщі в жовтні 2022 р. – це був 13-й ОМКФ, 
що відбувся на 38-му Варшавському міжнарод-
ному кінофестивалі (Одеса на Віслі, 2022).

Змінили локацію і дати проведення й інші укра-
їнські кінофестивалі, зокрема фестиваль докумен-
тальних фільмів про права людини “DOCUDAYS 
UA” (офіц. сайт: docudays.ua) стартував у Вели-
кій Британії – програму українських докумен-
тальних фільмів було організовано на кінофести-
валі “Sheffield DocFest”. А вже в листопаді 2022 р. 
фестиваль “DOCUDAYS UA” продовжив покази 
в Києві. Фестиваль відкрили стрічкою «Маріупо-
ліс-2» литовського режисера Мантаса Кведара-
вічуса, убитого росіянами в Маріуполі (Власова, 
2023). Це найбільший в Україні фестиваль доку-
ментального кіно, що до війни відбувався щороку 
в березні в Києві. Інший фестиваль документаль-
ного кіно “Kharkiv MeetDocs” – головний фести-
валь документального кіно у східних областях 
України – тимчасово переїхав із Харкова до Києва 
(Власова, 2023).

Міжнародний фестиваль актуальної анімації 
та медіамистецтва “LINOLEUM” (офіц. сайт: 

linoleumfest.com), який уважається найбільшим 
показом авторської анімації в Україні, зму-
шений був скоротити географію проведення. 
Незважаючи на війну, покази спеціальних 
програм відбулися офлайн на початку вересня 
2022 р. спочатку в Києві та Харкові, а за тиж-
день – у Чернівцях, хоча планувалось органі-
зувати покази в 11-ти містах України, зокрема 
й у Маріуполі та Херсоні, які на той час були 
окуповані російськими військами. Загалом за 
5 днів проведення “LINOLEUM” гості фести-
валю побачили 244 фільми на MEGOGO та від-
відали онлайн 9 майстер-класів у відеобібліо-
теці “Projector” (LINOLEUM, 2022).

Щодо регіональних кінофестивалів, то 
у 2022 р. вони відбулися лише в деяких облас-
тях, передусім у більш безпечних регіонах. 
Зокрема, у вересні в Ужгороді тривав ІІІ «Кар-
патський гірський міжнародний кінофестиваль 
(CMIFF)-2022» за підтримки Закарпатської 
ОВА, співорганізатором став фонд «Від серця 
до серця» (В Ужгороді стартує ІІІ Карпатський, 
2022). Мета фестивалю – привернути увагу 
кіноіндустрії до Закарпаття та відродити кіно-
виробництво в регіоні та популяризувати гір-
ський край. Улітку 2022 р. в Чернівцях навіть 
з’явився новий український кінофестиваль 
«Миколайчук Open” (Кромф, 2022). А Труска-
вецький міжнародний кінофестиваль «Корона 
Карпат» припинив свою діяльність із 2022 р., 
розмістивши повідомлення у фейсбуці: «Пере-
носимо подію на невизначений час, після пере-
моги над агресором» (Кінофестиваль «Корона 
Карпат», 2022). Тимчасово припинив діяльність 
і Черкаський фестиваль кіно (далі – ЧФК). Деякі 
фестивалі почали проходити лише онлайн, як, 
наприклад, «Чілдрен Кінофест» (офіц. сайт: 
childrenkinofest.com) – наймасштабніший укра-
їнський кінофестиваль для дітей і підлітків. 
Покази дитячих фільмів на «Чілдрен Кінофест» 
відбулися в червні 2022 р. безкоштовно онлайн 
в Україні та Польщі (Чілдрен Кінофест, 2022). 

З метою підтримки України в умовах росій-
ської збройної агресії організовуються фести-
валі українського кіно й за кордоном. Зокрема 
Ukraina Festival Filmowy (офіц. сайт: ukrainaff.
com) – найбільший фестиваль українського 
кіно в Польщі, що відбувся в жовтні 2022 р. за 
підтримки Українського інституту (UKRAINA! 
Festival Filmowy, б. д.). Українське кіно було 
також представлено чи не на всіх провідних 



338

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

європейських кінофестивалях 2022 р.: на Вене-
ційському, Каннському, Берлінському й інших 
міжнародних кінофестивалях. Окрім того, 
у понад 20-ти країнах світу пройшов благодій-
ний кіномарафон “CinemAid Ukraine Charity 
Film Marathon”, під час якого було показано 
понад 50 повно– і короткометражних україн-
ських фільмів (Власова, 2023). Хоча українські 
фільми не здобули призів, окрім «Маріупо-
ліс-2», який отримав головну відзнаку докумен-
талістів у Каннах – «Золоте око», однак участь 
українських кінематографістів у європейських 
кінофестивалях була важливим елементом 
культурної дипломатії та донесення до світової 
спільноти правди про російську агресію в Укра-
їні (Кромф, 2022).

Із 2023 р. відбувається поступове пожвавлення 
культурно-мистецького життя в Україні, у кіно-
індустрії також. Організатори кінофестивалів із 
метою фінансової підтримки намагаються залу-
чати благодійні фонди, зокрема й Український 
культурний фонд, який із 2023 р. відновив, хоча 
й частково, державне фінансування ґрантових 
програм, а також зарубіжних партнерів. Так, 
за підтримки Українського культурного фонду 
в серпні 2023 р. вже в Чернівцях, а не за кордо-
ном, відбувся 14-й Одеський міжнародний кіно-
фестиваль, у програмі національного конкурсу 
якого було представлено десять повнометражних 
фільмів (Звіт Українського культурного фонду, 
2023, с. 23). За фінансової підтримки Держав-
ного агентства України з питань кіно, посольств 
США, Німеччини, Франції, Італії, Швейца-
рії та посольств інших країн в Україні в жовтні 
2023 р. відбувся 52-й Київський міжнародний 
кінофестиваль «Молодість». Варто зазначити, що 
після перерви під час COVID-19 він цілком від-
новив свою діяльність в офлайн-форматі. Святку-
ючи 30-річне членство у FIAPF, фестиваль пред-
ставив 128 повнометражних і короткометражних 
фільмів у кінотеатрах Києва (Оголошено дати 
проведення «Молодості», 2023). Серед пере-
можців цього сезону були й українські стрічки: 
у номінації студентських фільмів міжнародного 
конкурсу фільм Алли Савицької “Tutti” (2023 р.); 
у номінації національного короткометражного 
конкурсу – архівний документальний фільм 
«Анкета» Наталії Ільчук (2022 р.) (52-й КМКФ 
«Молодість», 2023).

53-й сезон КМКФ «Молодість» стартував 
26 жовтня 2024 р. в Києві. Програма фестивалю 

включає 123 фільми із 44-х країн світу, пред-
ставлених в 11-ти секціях. Фільмом-відкриттям 
стала стрічка «Дві сестри» польського режисера 
Лукаша Карвовскі – одна з перших ігрових кар-
тин, знятих в Україні після початку повномасш-
табного вторгнення (У Києві стартував 53-й, 
2024). На сайті КМКФ «Молодість» (https://
molodist.com/programs) зазначено чотири кате-
горії, з яких складається конкурсна програма 
цього сезону: TEEN SCREEN – програма для 
дітей і підлітків віком від 10 до 14 років; доку-
ментальний конкурс – програма міжнарод-
них повнометражних документальних дебю-
тів; міжнародний конкурс – програма ігрових 
і документальних повнометражних і короткоме-
тражних фільмів; національний конкурс корот-
кого метра – програма українських ігрових, ані-
маційних і документальних короткометражних 
робіт. У межах 53-го сезону було заплановано 
окремий кримськотатарський день 30 жовтня, 
під час якого відбувся показ фільму україн-
ського режисера із Криму Ахтема Сєітаблаєва 
«Чужа молитва», а також панельна дискусія 
«Пам’ять та майбутнє: Крим у кінематографі 
та культурі, історія повернення» (На кінофес-
тивалі «Молодість», 2024). КМКФ «Молодість» 
популяризує українське кіно і є однією з най-
більших спеціалізованих кіноподій України 
та Східної Європи.

Також у 2023 р. два українські кінофестивалі 
отримали ґранти від програми Європейського 
Союзу «Креативна Європа»: Одеський міжна-
родний кінофестиваль (ґрант – 92 000 €) і Kyiv 
International Short Film Festival (KISFF) – щорічний 
кінофестиваль, присвячений показу короткоме-
тражних фільмів з усього світу (50 000 €) (Два укра-
їнські кінофестивалі, 2023). Цей ґрант заплановано 
на організацію кінофестивалів у 2024 і 2025 рр. 
Зокрема, 15-й Одеський міжнародний кінофести-
валь уже пройшов у липні 2024 р. в Києві. Загалом 
у його межах відбулося 15 програм і ретроспектив 
та понад 40 індустрійних подій. Було показано 
92 сеанси, з них 56 – українських фільмів. Пере-
можцями Національної конкурсної програми фес-
тивалю стали: найкращий український повноме-
тражний ігровий фільм «Сірі бджоли» (режисер 
Дмитро Мойсеєв); найкращий український повно-
метражний документальний фільм «Глядєлов» 
(режисер Ксенія Кравцова) (Білаш, 2024).

У червні 2024 р. відбувся 21-й кінофести-
валь “DOCUDAYS UA”, де були представлені 



339

документальні роботи і про російсько-укра-
їнську війну. Під час цього сезону старту-
вала міждисциплінарна мистецька лаборато-
рія “LAB: DOCU/СИНТЕЗ х Архів Війни». 
У її межах було створено кілька мистецьких 
проєктів і документальних фільмів, присвя-
чених темі пам’яті та збереження культурної 
спадщини. Виставка та презентація робіт від-
будеться вже в межах 22-го кінофестивалю 
“DOCUDAYS UA” у 2025 р. (DOCUDAYS UA, 
б. д.). У 2023–2024 рр. було організовано й інші 
кінофестивалі. Зокрема, у вересні 2024 р. від-
булися 11-й Міжнародний фестиваль актуаль-
ної анімації та медіамистецтва “LINOLEUM” 
(linoleumfest.com), 5-й «Карпатський гірський 
міжнародний кінофестиваль (CMIFF)» (cmiff.
org); у жовтні 2024 р. в Харкові стартував  
8-й фестиваль незалежного короткометраж-
ного українського кіно «Бардак» (bardakfest.
com). У зв’язку з воєнними діями і скорочен-
ням фінансування Держкіно в умовах воєнного 
стану важливим критерієм для проведення 
цього сезону фестивалю у 2024 р. був відбір 
фільмів без державного фінансування (Україн-
ські кінофестивалі, 2024).

Отже, аналіз діяльності зазначених 
вище та інших кінофестивалів в Україні 
у 2022–2024 рр. надає можливість визначити 
особливості їх організації та проведення в умо-
вах російсько-української війни:

−	 часткове припинення державного фінан-
сування кіноіндустрії;

−	 тимчасове припинення діяльності деяких 
кінофестивалів в Україні, зокрема й у небезпеч-
них регіонах;

−	 перенесення традиційних дат і локацій 
проведення кінофестивалів, які продовжують 
діяти в умовах війни;

−	 заміна деякими кінофестивалями офлайн-
діяльності онлайн-показами фільмів;

−	 іноді екстремальні умови проведення 
кінофестивалів;

−	 деякі режисери, актори, продюсери й інші 
діячі кіноіндустрії захищають Україну в лавах 
ЗСУ;

−	 тимчасове призупинення виробництва 
кінопроєктів;

−	 програми фестивалів складаються пере-
дусім зі стрічок, відзнятих цілком чи майже 
цілком до повномасштабного вторгнення;

−	 нові стрічки ігрового, документального 
чи короткометражного кіно представлені зде-
більшого воєнною тематикою;

−	 замість державної підтримки кіноіндустрія 
розраховує на міжнародну підтримку, ґрантові 
програми, залучення міжнародних партнерів для 
організації кінофестивалів, а також благодійних 
фондів із метою отримання фінансування.

Висновки. Попри вимушену через повномасш-
табну російську агресію «паузу» у кіноіндустрії, 
кінофестивальний рух усе ж не призупинився. 
Хоча деякі кінофестивалі України припинили част-
ково або цілком свою діяльність, проте більшість із 
них продовжують проводити кіноконкурси. Саме 
вони роблять значний внесок у розвиток молодого 
українського професійного кіно, а також у популя-
ризацію української культури за кордоном. Кіно-
фестивалі сприяють єднанню суспільства, націо-
нально-патріотичному вихованню, допомагають 
зберегти надію і віру в перемогу українського 
народу у війні.

Список використаних джерел:
Білаш, К. (2024, 22 липня). 15-й Одеський міжнародний кінофестиваль оголосив переможців. LB.ua. URL: 

https://lb.ua/culture/2024/07/22/625424_15y_odeskiy_mizhnarodniy.html.
В Ужгороді стартує ІІІ «Карпатський гірський міжнародний кінофестиваль (CMIFF) 2022» (2022, 

15 вересня). Закарпатська ОВА: офіц. вебсайт. URL: https://carpathia.gov.ua/news/v-uzhhorodi-startuie-iii-karpatskyi-
hirskyi-mizhnarodnyi-kinofestyval-cmiff-2022.

Васильєв, С. (2020). Український кінематограф на міжнародних кінофестивалях класу «А» у 2018 р. Вісник 
Національної академії керівних кадрів культури і мистецтв, 2, 275–280.

Власова, Т. (2023, 6 січня). Українське кіно у 2022: без Росії, з перемогами і відкритими питаннями. Українська 
правда. URL: https://life.pravda.com.ua/ culture/2023/01/06/252206/.

Грановська, Я. (2019, 26 квітня). Кінофестиваль як крос-культурний проєкт. У Сучасні дослідження в галузі 
культури і мистецтва [Матеріали конференції] (с. 67–70). Київський національний університет театру, кіно і 
телебачення імені І.К. Карпенка-Карого.

Два українські кінофестивалі отримали ґранти від програми ЄС «Креативна Європа» (2023). Креативна 
Європа. Україна. URL: https://creativeeurope.in.ua/posts/ europeanfestivals_results.



340

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Звіт Українського культурного фонду за ІІІ квартал 2023 р. (2023, 5 грудня). Український культурний фонд. 
URL: https://ucf.in.ua/storage/docs/05122023/%203%20%D0%BA%D0%B2%D0%B0%D1%80%D1%82%D0%B0%
D0%BB_compressed_8ff92968210bcebe15e4b2e14af5afb8160eed8b.pdf.

Зубавіна, І. (2005). Респектабельний вік «Молодості». Мистецтвознавство України, 5, 359–363.
Кінофестиваль «Корона Карпат» (2022, 30 серпня). Сторінка у Facebook. URL: https://www.facebook.com/

koronakarpat/?locale=uk_UA.
Комар, Р., Солових, Є. (2020). Кінофестиваль як інструмент «м’якої сили» культурної дипломатії в міжнарод-

них відносинах. Сучасне суспільство, 1 (20), 117–129.
Кохан, Т. (2009). Кінофестиваль у контексті функціональності мистецтва. Культура і сучасність, 1, 104–108.
Кромф, І. (2022, 30 грудня). Скандали, фестивалі та невмирущість: яким був 2022 рік для українського кіно. 

Лірум. URL: https://liroom.com.ua/films/year-in-review-cinema-2022/.
Мусієнко, Н. (2010). Подвійне дзеркало Молодості. Artкурсив, 4, 29–32.
На кінофестивалі «Молодість» у Києві пройде кримськотатарський день (2024, 29 жовтня). Укрінформ URL: 

https://uazmi.org/news/post/503ffd834b651 544b393b216b3fc1fac.
Новікова, Л. (2011). Кінофестиваль «Молодість» як віддзеркалення генези національного кінопростору 

України. Науковий вісник Київського національного університету театру, кіно і телебачення імені І.К. Карпенка-
Карого, 9, 120–133.

Оголошено дати проведення «Молодості» у 2024 р. (2023, 1 грудня). Молодість. URL: https://molodist.com/
article/ogoloseno-dati-provedenna-molodosti-v-2024-roci.

Одеса на Віслі. У Варшаві відбувся національний конкурс Одеського кінофестивалю (2022, 21 жовтня). Zaxid.
net. URL: https://zaxid.net/odeskiy_kinofestival_2022_u_varshavi_ukrayinski_filmi_n1551552.

Погребняк, Г. (2021). Функціонування режисерських моделей авторського кіно в культурно-мистецькому про-
сторі міжнародних кінофестивалів. АртплатФОРМА, 4 (2), 164–188.

52-й КМКФ «Молодість» оголосив переможців (2023, 28 жовтня). Молодість. https://molodist.com/article/52-j-
kmkf-molodist-ogolosiv-peremozciv.

51 Molodist International Film Festival (2022). Flickr. URL: https://www.flickr.com/people/197061016@N07/.
Скуратівський, В. (2008). Молоде кіно біля «нульового меридіану». Сучасні проблеми художньої освіти в 

Україні, 4, 14–15.
У Києві стартував 53-й міжнародний кінофестиваль «Молодість»! (2024, 28 жовтня). Державне агентство України 

з питань кіно. URL: https://usfa.gov.ua/press-center/u-kyyevi-startuvav-53-y-mizhnarodnyy-kinofestyval-molodist-i14004.
Українські кінофестивалі, які варто відвідати у 2024 р. (2024). ПроШоКіно. https://proshokino.com.ua/

ukrayinski-kinofestyvali-yaki-varto-vidvidaty-u-2024-mu-roczi/.
Чілдрен Кінофест. Фільми для дітей та підлітків (2022). Чілдрен Кінофест. Архів. URL:  

https://childrenkinofest.com/ua/about/archive/.
6-й Київський тиждень критики представив постер і нову фестивальну програму (б. д.). KCW. URL: https://

kcw.com.ua/p/6-i-kiivskii-tizhden-kritiki-predstaviv-poster-i-novu-festivalnu-programu.
DOCUDAYS UA . Про фестиваль (б. д.). https://docudays.ua/regulations/.
LINOLEUM 2022 оголосив переможців. Ґран-прі фестивалю отримав польський фільм про апокаліпсис (2022, 

12 вересня). LINOLEUM. https://linoleumfest.com/uk/news/text/99-2c6aca.
UKRAINA! Festival Filmowy / Фестиваль українського кіно (б. д.). Український інститут. URL:  

https://ui.org.ua/sectors/projects/films-sectors/znakovi-podiyi-ta-lokacziyi/ukraina-festival-filmowy/.
Ober, J., Rusakov, S., & Matusevych, T. (2024). The effects of the war in Ukraine on the environment of Ukrainian 

artists: An evaluation by a diagnostic survey. Media, War & Conflict, 0 (0). https://doi.org/10.1177/17506352241269604.

References:
Bilash, K. (2024, 22 lypnia). 15-y Odeskyi mizhnarodnyi kinofestyval oholosyv peremozhtsiv [The 15th Odesa 

International Film Festival announced the winners]. LB.ua. Retrieved from: https://lb.ua/culture/2024/07/22/625424_15y_
odeskiy_mizhnarodniy.html [in Ukraine].

V Uzhhorodi startuie III “Karpatskyi hirskyi mizhnarodnyi kinofestyval (CMIFF) 2022” (2022, 15 veresnia) [The 
III “Carpathian Mountain International Film Festival (CMIFF) 2022” will start in Uzhhorod]. Zakarpatska OVA: ofits. 
veb-sait. Retrieved from: https://carpathia.gov.ua/news/v-uzhhorodi-startuie-iii-karpatskyi-hirskyi-mizhnarodnyi-
kinofestyval-cmiff-2022 [in Ukraine].

Vasyliev, S. (2020). Ukrainskyi kinematohraf na mizhnarodnykh kinofestyvaliakh klasu “A” u 2018 r. [Ukrainian 
cinematography at international film festivals of class “A” in 2018]. Visnyk Natsionalnoi akademii kerivnykh kadriv 
kultury i mystetstv, 2, 275–280 [in Ukraine].



341

Vlasova, T. (2023, 6 sichnia). Ukrainske kino u 2022: bez Rosii, z peremohamy i vidkrytymy pytanniamy [Ukrainian cinema 
in 2022: without Russia, with victories and open questions]. Ukrainska pravda. Retrieved from: https://life.pravda.com.ua/ 
culture/2023/01/06/252206/ [in Ukraine].

Hranovska, Ya. (2019, 26 kvitnia). Kinofestyval yak kros-kulturnyi proekt [The film festival as a cross-cultural project]. 
V Suchasni doslidzhennia v haluzi kultury i mystetstva [Materialy konferentsii] (s. 67–70). KNUTKiT im. I.K. Karpenka 
Karoho [in Ukraine].

Dva ukrainski kinofestyvali otrymaly hranty vid prohramy YeS “Kreatyvna Yevropa” (2023) [Two Ukrainian film 
festivals received grants from the EU program “Creative Europe”]. Kreatyvna Yevropa. Ukraina. Retrieved from:  
https://creativeeurope.in.ua/posts/europeanfestivals_results [in Ukraine].

Zvit Ukrainskoho kulturnoho fondu za III kvartal 2023 r. (2023, 5 hrudnia) [Report of the Ukrainian Cultural Fund for 
the third quarter of 2023]. Ukrainskyi kulturnyi fond. Retrieved from: https://ucf.in.ua/storage/docs/05122023/%203%20
%D0%BA%D0%B2%D0%B0%D1%80%D1%82%D0%B0%D0%BB_compressed_8ff92968210bcebe15e4b2e14af5af
b8160eed8b.pdf [in Ukraine].

Zubavina, I. (2005). Respektabelnyi vik “Molodosti” [Respectable age of “Molodist”]. Mystetstvoznavstvo Ukrainy, 
5, 359–363 [in Ukraine].

Kinofestyval “Korona Karpat” (2022, 30 serpnia) [Film Festival “Crown of the Carpathians”]. Storinka u Facebook. 
Retrieved from: https://www.facebook.com/koronakarpat/?locale=uk_UA [in Ukraine].

Komar, R., & Solovykh, Ye. (2020). Kinofestyval yak instrument “miakoi syly” kulturnoi dyplomatii u mizhnarodnykh 
vidnosynakh [The film festival as a tool of “soft power” of cultural diplomacy in international relations]. Suchasne 
suspilstvo, 1 (20), 117–129 [in Ukraine].

Kokhan, T. (2009). Kinofestyval v konteksti funktsionalnosti mystetstva [The film festival in the context of the 
functionality of art]. Kultura i suchasnist, 1, 104–108 [in Ukraine].

Kromf, I. (2022, 30 hrudnia). Skandaly, festyvali ta nevmyrushchist: yakym buv 2022 rik dlia ukrainskoho kino 
[Scandals, festivals and immortality: what was 2022 like for Ukrainian cinema]. Lirum. Retrieved from: https://liroom.
com.ua/films/year-in-review-cinema-2022/ [in Ukraine].

Musiienko, N. (2010). Podviine dzerkalo Molodosti [Double mirror of Molodist]. Artkursyv, 4, 29–32 [in Ukraine].
Na kinofestyvali “Molodist” u Kyievi proide krymskotatarskyi den (2024, 29 zhovtnia) [Crimean Tatar Day will be 

held at the Molodist film festival in Kyiv]. Ukrinform. Retrieved from: https://uazmi.org/news/post/503ffd834b651544b
393b216b3fc1fac [in Ukraine].

Novikova, L. (2011). Kinofestyval “Molodist” yak viddzerkalennia henezy natsionalnoho kinoprostoru Ukrainy [Film 
Festival “Molodist” as a reflection of the genesis of the national film space of Ukraine]. Naukovyi visnyk KNUTKiT im. 
I.K. Karpenka-Karoho, 9, 120–133 [in Ukraine].

Oholosheno daty provedennia “Molodosti” v 2024 r. (2023, 1 hrudnia). [The dates of “Molodist” in 2024 have been 
announced]. Molodist. Retrieved from: https://molodist.com/article/ogoloseno-dati-provedenna-molodosti-v-2024-roci 
[in Ukraine].

Odesa na Visli. U Varshavi vidbuvsia natsionalnyi konkurs Odeskoho kinofestyvaliu (2022, 21 zhovtnia) [Odesa on 
the Vistula. The national competition of the Odesa Film Festival was held in Warsaw]. Zaxid.net. Retrieved from: https://
zaxid.net/odeskiy_kinofestival_2022_u_varshavi_ukrayinski_filmi_n1551552 [in Ukraine].

Pohrebniak, H. (2021). Funktsionuvannia rezhyserskykh modelei avtorskoho kino v kulturno-mystetskomu prostori 
mizhnarodnykh kinofestyvaliv [Functioning of directing models of author’s cinema in the cultural and artistic space of 
international film festivals]. ArtplatFORMA, 4 (2), 164–188 [in Ukraine].

52-y KMKF “Molodist” oholosyv peremozhtsiv (2023, 28 zhovtnia). [The 52nd KMF “Molodist” announced the 
winners]. Molodist. Retrieved from: https://molodist.com/article/52-j-kmkf-molodist-ogolosiv-peremozciv [in Ukraine].

51 Molodist International Film Festival (2022). Flickr. Retrieved from: https://www.flickr.com/people/197061016@
N07/ [in Ukraine].

Skurativskyi, V. (2008). Molode kino bilia “nulovoho merydianu” [Young cinema near the “zero meridian”]. Suchasni 
problemy khudozhnoi osvity v Ukraini, 4, 14–15 [in Ukraine].

U Kyievi startuvav 53-y mizhnarodnyi kinofestyval “Molodist”! (2024, 28 zhovtnia) [The 53rd International Film 
Festival “Molodist” has started in Kyiv!]. Derzhavne ahenstvo Ukrainy z pytan kino. Retrieved from: https://usfa.gov.ua/
press-center/u-kyyevi-startuvav-53-y-mizhnarodnyy-kinofestyval-molodist-i14004 [in Ukraine].

Ukrainski kinofestyvali, yaki varto vidvidaty u 2024-mu r. (2024). [Ukrainian film festivals worth visiting in 2024]. 
ProShoKino. Retrieved from: https://proshokino.com.ua/ukrayinski-kinofestyvali-yaki-varto-vidvidaty-u-2024-mu-
roczi/ [in Ukraine].

Children Kinofest. Filmy dlia ditei ta pidlitkiv (2022). [Children Film Festival. Movies for children and teenagers]. 
Children Kinofest. Arkhiv. Retrieved from: https://childrenkinofest.com/ua/about/archive/ [in Ukraine].



342

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

6-y Kyivskyi tyzhden krytyky predstavyv poster i novu festyvalnu prohramu (b. d.) [The 6th Kyiv Critics’ Week 
presented a poster and a new festival program]. KCW. Retrieved from: https://kcw.com.ua/p/6-i-kiivskii-tizhden-kritiki-
predstaviv-poster-i-novu-festivalnu-programu [in Ukraine].

DOCUDAYS UA. Pro festyval (b. d.) [About the festival]. Retrieved from: https://docudays.ua/regulations/ 
[in Ukraine].

LINOLEUM 2022 oholosyv peremozhtsiv. Gran-pri festyvaliu otrymav polskyi film pro apokalipsys (2022,  
12 veresnia) [LINOLEUM 2022 announced the winners. The Grand Prix of the festival went to a Polish film about the 
apocalypse]. LINOLEUM. Retrieved from: https://linoleumfest.com/uk/news/text/99-2c6aca [in Ukraine].

UKRAINA! Festival Filmowy / Festyval ukrainskoho kino (b. d.). [UKRAINE! Film Festival / Festival of Ukrainian 
cinema]. Ukrainskyi instytut. Retrieved from: https://ui.org.ua/sectors/projects/films-sectors/znakovi-podiyi-ta-lokacziyi/
ukraina-festival-filmowy/ [in Ukraine].

Ober, J., Rusakov, S., & Matusevych, T. (2024). The effects of the war in Ukraine on the environment of Ukrainian 
artists: An evaluation by a diagnostic survey. Media, War & Conflict, 0 (0). https://doi.org/10.1177/17506352241269604 
[in English].



343

УДК 316.77:004.77:7.012
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.41

Коржук Ігор Олександрович, 
аспірант кафедри культурології та міжкультурних комунікацій 

Національної академії керівних кадрів культури і мистецтв
orcid.org/0000-0002-3072-1795

igorkorzhuk84@gmail.com

ЗМІНИ АКСІОЛОГІЧНОГО ЗМІСТУ  
КУЛЬТУРНОЇ ДИПЛОМАТІЇ УКРАЇНИ В ПЕРІОД 2014–2021 РОКІВ

Від моменту відновлення Україною незалежності пріоритетність в ідентифікації держави як повноправ-
ного суб’єкта міжнародних взаємин, а також активні євроінтеграційні потуги зумовили недостатність ува-
ги, яку приділяли вагомій компоненті зовнішньої політики – культурній дипломатії. Аспекти проблематики 
інституалізації зумовлені насамперед такими чинниками, як недооцінка потенціалу культурної дипломатії 
та відсутність єдиного концептуального бачення ключових стейкхолдерів. Це ускладнює процес оцінювання 
результатів чинної політики в цій галузі та сприяє пролонгації процесу досягнення довгострокових зовніш-
ньополітичних цілей. Мета статті – проаналізувати ключові зміни аксіологічного змісту культурної диплома-
тії України в період 2014–2021 рр. Матеріалами дослідження є галузеві наукові напрацювання вітчизняних 
та зарубіжних дослідників, офіційні статистичні дані. У процесі реалізації дослідження використано такі 
наукові методи: теоретичне узагальнення й порівняння, аналіз і синтез, структурно-логічний метод. У статті 
реалізовано аналіз наявних підходів до аксіології культурної дипломатії в межах концепцій періоду 2014–
2021 рр. Схарактеризовано основні цінності культурної дипломатії в контексті поступу національної культу-
ри та глобальної міжкультурної комунікації загалом. Визначено характерні риси досліджуваного феномену. 
Обґрунтовано динаміку культурних цінностей в Україні в досліджуваний період, специфіку їх взаємозв’язку 
із соціальними та іншими цінностями. Досліджено низку інтерпретацій сутності аксіологічного змісту куль-
турної дипломатії в сучасному концепті. Доведено, що культурна дипломатія є впливовим соціокультурним 
інститутом, що характеризується суттєвою значущістю як для розвитку системи міжнародних взаємин, так 
і для внутрішньодержавного культурного поступу. 

Ключові слова: культурна дипломатія, аксіологічний зміст, «м’яка сила», інститут, цінності.

Korzhuk Igor, 
Postgraduate Student at the Department of Cultural Studies 

and Intercultural Communications
National Academy of Leading Personnel of Culture and Arts

orcid.org/0000-0002-3072-1795
igorkorzhuk84@gmail.com

CHANGES IN THE AXIOLOGICAL CONTENT OF CULTURAL DIPLOMACY 
OF UKRAINE IN THE PERIOD FROM 2014–2021

Since Ukraine gained independence, the priority in identifying the state as a full-fledged subject of international 
relations, as well as active European integration efforts, have led to insufficient attention being paid to an important 
component of foreign policy – cultural diplomacy. Aspects of the institutionalization problem are primarily due to 
factors such as underestimation of the potential of cultural diplomacy and the lack of a unified conceptual vision of key 
stakeholders. This complicates the process of assessing the results of the current policy in this area and contributes 
to the prolongation of the process of achieving long-term foreign policy goals. The purpose of the article is to 
analyze the key changes in the axiological content of Ukraine’s cultural diplomacy in the period 2014–2022. The 
research materials are based on the sectoral scientific developments of domestic and foreign researchers, as well as 
official statistics. The following scientific methods were used in the course of the study: theoretical generalization 
and comparison, analysis and synthesis, structural and logical method. The article analyzes the existing approaches 
to the axiology of cultural diplomacy within the concepts of the period 2014–2022. The main values of cultural 
diplomacy in the context of the development of national culture and global intercultural communication in general are 



344

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

characterized. The characteristic features of the studied phenomenon are determined. The dynamics of cultural values 
in Ukraine in the period under study, the specifics of their relationship with social and other values are substantiated. 
A number of interpretations of the essence of the axiological content of cultural diplomacy in the modern concept 
are studied. It is proved that cultural diplomacy is an influential socio-cultural institution characterized by significant 
importance both for the development of the system of international relations and for the domestic cultural progress. 

Key words: cultural diplomacy, axiological content, soft power, institution, values.

Вступ. Актуальність проблеми. Віднов-
лення Україною незалежності відзначилося на 
культурному суб’єктному визнанні серед грома-
дянських суспільств. Багаторічне спотворення 
культурного іміджу дотичності до рф вимагало 
радикальних мір щодо культурної національної 
самоідентифікації в міжнародному просторі. 

Питання збереження національної іден-
тичності як складника суверенітету актуалізу-
валося з початком вторгнення рф у 2014 році. 
Важливим кроком для практичного захисту 
національних інтересів у цьому контексті стало 
визнання на загальнонаціональному рівні цін-
нісності культури, усвідомлення необхідності 
її сталого розвитку та активного формування 
міжнародного іміджу. 

З огляду на таку динаміку пріоритетів роз-
витку культурної дипломатії, змін зазнавала 
і її аксіологічна сутність. Ціннісність націо-
нальних культурних здобутків як у внутріш-
ньодержавному середовищі, так і в міжнарод-
ному полі зростала пропорційно збільшенню 
загроз для незалежності України. Державна 
роль у цьому процесі становить собою, по суті, 
відображення загальносуспільної позиції щодо 
важливості культури.

Потреба в укріпленні позитивного позиці-
онування України в інтегрованій глобальній 
спільноті за допомогою культурних засобів 
формує підґрунтя розвитку феномену куль-
турної дипломатії. Ціннісна основа діяльності 
в цьому векторі визначається також під впли-
вом системних інституційних рішень з боку 
державних формацій. Демократичні принципи, 
які активно захищає Україна з 2014 року, спри-
яють укріпленню України як культурно збага-
ченої вільної нації, що шанує історичне минуле 
та докладає максимум зусиль для збереження 
національної ідентичності. 

Актуальність дослідження зумовлена необ-
хідністю аналітики зміни аксіологічної сут-
ності культурної дипломатії в складний період 
суспільно-політичної динаміки та активного 
євроінтеграційного поступу, що дасть змогу 

окреслити, розвинути та вдосконалити шляхи 
оптимізації функціонування цієї формації на 
перспективу.

Аналіз останніх досліджень і публіка-
цій свідчить про актуальність досліджуваної 
проблематики в сучасному науковому серед-
овищі. Зокрема, основний інтерес науковців 
зосереджений на аспектах динаміки ціннісної 
основи культурно-дипломатичної діяльності, 
вдосконаленні правового підґрунтя культурної 
дипломатії, дослідженні специфіки її функціо-
нування в умовах національної суспільно-полі-
тичної кризи та нестабільності міжнародного 
середовища. 

Серед результатів наукових пошуків у межах 
досліджуваної проблематики на сьогодні спо-
стерігається деяка фрагментарність та розосе-
редженість. З-поміж ґрунтовних напрацювань 
варто виокремити публікації сучасних учених 
Ю. Баланюк (2021), В. Кубко (2022), О. Малюта 
(2023), Ю. Полякова, О. Шайда, А. Степанов 
(2023), І. Костиря, М. Шевченко, Н. Янченко 
(2021) та інших. Загалом, множина наукових 
умовиводів щодо аксіологічного змісту куль-
турної дипломатії обмежується, здебільшого, 
загальними концептуально-прогностичними 
рішеннями в контексті розвитку національної 
ідентичності. 

Окремий інтерес становлять публіка-
ції С. Carta, А. Badillo (2020), Р. Goff (2020), 
G. Jarvie (2021), R. Zaharna (2020), U. Świderska-
Włodarczyk (2021), де проведено деталізоване 
дослідження феномену культурної дипломатії 
з позицій різних концептуальних міжнародних 
підходів та повніше розкриття її змістово-цін-
нісної сутності.

Водночас питання динаміки основних цін-
ностей системи культурної дипломатії в контек-
сті поступу національної культури та глобаль-
ної міжкультурної комунікації загалом вимагає 
додаткової уваги. 

Мета дослідження – проаналізувати клю-
чові зміни аксіологічного змісту культурної 
дипломатії України в період 2014–2021 рр.



345

Виклад основного матеріалу дослідження. 
З відновленням Україною суверенітету на 
початковому етапі формування та станов-
лення національної дипломатичної служби 
основна увага була зосереджена на виконанні 
нагальних завдань щодо укріплення статусу 
України, дипломатичного визнання зі сторони 
глобалізованої спільноти, ствердження непо-
рушності територіальної цілісності в межах 
установлених кордонів. Як пізніше стало зро-
зуміло, першопочатково діям української сто-
рони в окресленому аспекті бракувало узго-
дженості та концептуальної єдності. Водночас 
уже на ранніх етапах було визначено механізми 
реалізації зовнішньої політики, що містили 
створення мережі культурних центрів у між-
народному середовищі. Разом із тим початкові 
реалізовані потуги щодо утвердження аксіоло-
гічних основ культурної дипломатії України не 
відповідали реальному запиту. 

Низка відомих діячів того часу, серед яких 
Іван Драч, закликали до інтеграції кардинально 
нової концепції формування та розвитку куль-
турних зв’язків України з глобальною спільно-
тою. Тобто ще в 90-х роках ХХ століття порушу-
вали питання активного залучення потенціалу 
культурної дипломатії до процесу формування 
позитивного іміджу суверенної України (Бала-
нюк, 2021; Кубко, 2022). 

Практична реалізація плану створення цен-
трів при дипломатичних представництвах 
України розпочали ще до появи правового під-
ґрунтя, але часто ще без участі українських 
посольств. Уряд почав створювати центри 
в майже 30 країнах світу, попри це їх малоефек-
тивна діяльність була зумовлена відсутністю як 
фінансування, так і мотивації. Позитивним фак-
том про певні зрушення протягом періоду до 
2014 року є представлення «Стратегії позиціо-
нування України за кордоном» Міністерством 
закордонних справ України у 2011 р. (Антонюк, 
2011), що свідчить про поетапне укріплення 
в суспільній свідомості необхідності просувати 
позитивний імідж України та використовувати 
культурну дипломатію як «м’яку силу». 

Разом із переходом проблематики інститу-
ціоналізації культурної дипломатії України під 
юрисдикцію Міністерства закордонних справ 
22 грудня 2015 року оголошено про формування 
Управління публічної дипломатії та відокрем-
леного відділу культурної дипломатії (Терещук, 

2016). Тобто подальший поступ інституційного 
забезпечення діяльності в цій галузі став пре-
рогативою зовнішньополітичного відомства 
України. 

У 2014 році з початком агресії рф проти 
України культурна дипломатія почала пози-
ціонуватися системою стратегічних дій щодо 
цільового меседжування з метою активного 
впливу на формування стійкої суспільної думки 
в міжнародному середовищі, що на той момент 
розцінювалась як життєво необхідний чинник 
позиціонування України у світі. Відповідно, 
змінився й аксіологічний зміст функціонування 
культурної дипломатії. Дефіцит об’єктивної 
інформації про історичне минуле України, її 
національно-культурне підґрунтя позиціону-
валися перешкодою для об’єктивного сприй-
няття подій у межах країни світовою спільно-
тою. А отже, аксіологічна сутність культурної 
дипломатії набула ознак активної пропаганди 
суверенної цілісності та культурної само-
ідентичності української державної формації 
(Holoborodko, Gerasymova & Shevchenko, 2024).

Як продовження, у 2015 році в Україні спо-
стерігалась активна інституціоналізація фено-
мену культурної дипломатії, через що визначи-
лися перші індикатори системності в стратегії 
її формування та реалізації. У часи гібридних 
війн, як очевидно, аспекти позитивної репутації 
та впізнаваності певної країни позиціонуються 
основою її безпеки та міжнародної підтримки 
(Малюта, 2023; Полякова, Шайда & Степанов, 
2023). У період декількох років, починаючи із 
2015-го, набуває стрімкого розвитку публічна 
дипломатія, поетапно розширюючи інститу-
ційні спроможності в цій галузі. 

Загалом, офіційне визнання політики куль-
турної дипломатії на загальнонаціональному 
рівні відбулося у 2015 році, із початком офі-
ційної діяльності щодо просування інтересів 
України в межах Національної Ради реформ. 
Інституційне закріплення напряму було репре-
зентоване Першим форумом культурної дипло-
матії (Кушнарьова, 2023). Аксіологічною 
основою трансформації вбачалася цінність мис-
тецтва як основного комунікативного каналу 
сенсів України в глобалізованому середовищі. 

Створення Управління публічної диплома-
тії в кінці 2015 року символізувало інтеграцію 
концепції публічної дипломатії як принци-
пово нового механізму популяризації інтересів 



346

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

України в міжнародній спільноті (Костиря, 
Шевченко & Янченко, 2021). Водночас, попри 
інтенсифікацію інституційного розвитку куль-
турної дипломатії, вжиті заходи не володіли 
єдністю та логічною синергізацією, а отже, не 
демонстрували суттєвої результативності. 

Продовженням процесу активної інститу-
ціоналізації культурної дипломатії був Другий 
форум культурної дипломатії у 2016 році (Куш-
нарьова, 2023), де були запропоновані страте-
гічні рішення щодо ефективної реалізації ціліс-
ної концепції розвитку культурної дипломатії 
України. Основними ціннісними принципами 
слугували, при цьому, максимальна популя-
ризація України в міжнародному середовищі, 
ствердження її позитивного іміджу та поши-
рення достовірної інформації для підтримки 
національних інтересів. 

Можна стверджувати, що після вторгнення 
рф у 2014 році на територію України стала 
відчутною динаміка розвитку процесів інсти-
туалізації культурної дипломатії, що знайшло 
подальший поступ у створенні профільної дер-
жавної організації культурної дипломатії «Укра-
їнський інститут» у червні 2017 року (Кушна-
рьова, 2023). Аксіологічний зміст діяльності 
цієї формації визначався інклюзивним підхо-
дом щодо інтеграції зусиль держави, бізнесу, 
громадського сектору, міжнародних експертів 
та української діаспори щодо просування наці-
онально-культурних цінностей та інтересів 
у глобалізованому світовому середовищі. Залу-
ченням до процесу галузевого стратегування 
компетентних культурних менеджерів надало 
потужний імпульс для розвитку як культурної, 
так і публічної дипломатії загалом (Carta & 
Badillo, 2020). 

Цінності нової формації як профільної дер-
жавної установи, уповноваженої щодо кому-
нікації з міжнародною спільнотою засобами 
культури, були закріплені Статутом (2021) 
та підтримувальними нормативно-правовими 
актами. Аксіологічний зміст діяльності Інсти-
туту вбачається в укріпленні міжнародної 
та внутрішньої суб’єктності України за допо-
могою інструментарію культурної дипломатії. 
Основною метою функціонування зазначеної 
формації, згідно зі Статутом, позиціонується 
зміцнення міжнародного авторитету України 
засобами культурної дипломатії, покращення 
розуміння та сприйняття України й українців 

у світі, налагодження та розвиток міжнародних 
культурних відносин між Україною та іншими 
країнами, формування позитивного міжнарод-
ного іміджу України.

Основними векторами практичного втілення 
визначеної мети вбачаються мистецькі, акаде-
мічні та кроссекторальні програми, популя-
ризація української мови та культури, власне 
діяльність громадянського суспільства. Діяль-
ність Українського інституту репрезентує прі-
оритетність культурної дипломатії для України 
та усвідомлення ролі позитивного іміджу дер-
жави міжнародною спільнотою. 

Отже, протягом тривалого періоду хаотич-
ного інтересу до розвитку культурної дипло-
матії України та суттєвих розбіжностей у стра-
тегічній концептуальності функціонування 
напряму, розроблення стратегій культурної 
дипломатії в межах діяльності Українського 
Інституту вперше репрезентувала синергію між 
учасниками процесу впровадження культурної 
дипломатії. Актуальна стратегія максимально 
відповідає реальним запитам суспільства 
та комплементарна тенденціям міжнародного 
культурного поступу. 

Необхідно зауважити, що стратегія розви-
тку культурної дипломатії, затверджена Україн-
ським інститутом, детермінує аналітику одним 
із пріоритетних напрямів діяльності. Така іні-
ціатива відповідає необхідності регулярного 
апгрейду аксіологічного підґрунтя культурної 
дипломатії, зумовленій динамікою умов сус-
пільно-політичної ситуації. Впровадження 
культурної дипломатії потребує синхронізації 
зусиль державних інституцій та неурядових 
організацій щодо реалізації зовнішньополітич-
них пріоритетів держави. 

Від початку функціонування Український 
інститут працює в євроатлантичній вектор-
ності. Для культурної дипломатії особливою 
цінністю володіють США, Канада, Велика 
Британія, Нідерланди, Франція, Німеччина, 
Польща, Литва, Італія, Австрія, Угорщина, 
Сербія, Туреччина, Ізраїль, Катар, ОАЕ, КНР, 
Японія. Єдиною аксіологічною основою при 
цьому є суверенність України та її національно-
культурна ідентичність, що просуваються 
в міжнародному середовищі засобами культур-
ної дипломатії, з метою оптимізації розуміння 
України та українців, позитивного сприйняття 
їх у світовій спільноті, розвитку міжнародних 



347

культурних відносин та утвердження позитив-
ного міжнародного іміджу України.

Висновки й перспективи подальших дослі-
джень. Проблематики інституалізації феномену 
культурної дипломатії, що була зумовлена нена-
лежною оцінкою її потенційних можливостей 
у контексті позиціонування України на міжна-
родній арені, спричинила відсутність єдиного 
концептуального бачення аксіологічної основи 
досліджуваної формації. Як свідчить аналіз 
ключових змін аксіологічного змісту культур-
ної дипломатії України в період 2014–2022 рр., 
ускладнення процесу оцінювання результатів 
чинної політики в цій галузі сприяло затягу-
ванню процесу досягнення довгострокових 
зовнішньополітичних цілей. Заснування Укра-
їнського інституту, напрацювання спільної 
стратегії, узгодженої зі Стратегією публічної 
дипломатії (2020) та зовнішньополітичними 
цілями України, сприяло остаточному затвер-
дженню на державному рівні місця культурної 
дипломатії та інституціоналізації напряму.

Наявні підходи до аксіології культур-
ної дипломатії в межах концепцій періоду 
2014–2022 рр. репрезентують основні цінності 

культурної дипломатії в контексті поступу наці-
ональної культури та глобальних міжкультур-
них взаємин. Характерними рисами досліджу-
ваного феномену при цьому позиціонуються 
євроінтеграційна векторність, актуалізована 
національна ідентичність та українська само-
бутність як противага пострадянському мину-
лому. 

Динаміка культурних цінностей в Україні 
в досліджуваний період, очевидно, зумовлена 
специфікою їх взаємозв’язку зі змінами соці-
альних та іншими цілями розвитку. Культурна 
дипломатія, що має на меті активне просування 
іміджу держави, укріплення її авторитету, ста-
новить собою впливову соціокультурну форма-
цію, є засобом реалізації зовнішньої політики 
держави та розвитку суспільства за допомогою 
здобутків культури. 

Перспективи подальших наукових розвідок 
у межах тематики вбачаються в розробленні 
та вдосконаленні стратегії оптимізації функці-
онування культурної дипломатії України на тлі 
суспільно-політичних викликів та нестабіль-
ності міжнародного середовища.

Список використаних джерел:
Антонюк, О. (2011). Сучасний стан стратегії просування бренду держави в Україні. Економічна наука. 

№ 8. С. 64–67. http://www.economy.in.ua/pdf/8_2011/20.pdf
Баланюк, Ю. С. (2021). Дипломатія і всесвітня спадщина: сучасні тенденції та внесок ЮНЕСКО у міжнарод-

ний діалог. Grundlagen der modernen wissenschaftlichen Forschung. Zürich, Schweiz. № 10. С. 65–69.
Костиря, І., Шевченко, М., Янченко, Н. (2021). Культурна дипломатія як ідентифікатор держави в контексті 

глобалізації. Вісник Національної академії керівних кадрів культури і мистецтв. № 4. URL: https://www.ceeol.com/
search/article-detail?id=1019338

Кубко, В. П. (2022). Культурна дипломатія в системі стратегічних комунікацій України. Вісник Львівського 
університету. № 45. С. 125–134. https://doi.org/10.30970/PPS.2022.45.15

Кушнарьова, М. (2023). Українська культурна дипломатія під час війни: досвід, проблеми, перспективи. 
Центр досліджень соціальних комунікацій НБУВ. URL: https://nbuviap.gov.ua/e-biblioteka/naukovi-resursy/sotsialni-
komunikatsii/kushnarova-m-ukrainska-kulturna-dyplomatiia-pid-chas-viiny-dosvid-problemy-perspektyvy

Малюта, О. (2023). Культурна дипломатія як засіб збереження української державності. Україна: культурна 
спадщина, національна свідомість, державність. № 38. С. 153–170.

Полякова, Ю. В., Шайда, О. Є., Степанов, А. В. (2023). Культурна дипломатія як інструмент міжнародної кому-
нікації. Вісник ЛТЕУ. Економічні науки. №71. С. 57–63. https://doi.org/10.32782/2522-1205-2023-71-08

Стратегія публічної дипломатії Міністерства закордонних справ України 2021–2025. (2021). URL:  
https://mfa.gov.ua/storage/app/sites.

Стратегія Українського інституту на 2020–2024 рр. (2020). URL: https://ui.org.ua/wpcontent/uploads/2022/01/
strategy-ukrainian-institute-3.pdf

Терещук, В. (2016). Публічна дипломатія України: інституційні та програмні аспекти. Вип.2. С. 168–171. URL: 
http://politicus.od.ua/2_2016/37.pdf

Bennett, O. (2020). Cultural Diplomacy and International Cultural Relations: Volume I. Routledge, 
Carta, C., Badillo, Á. (2020). National Ways to Cultural Diplomacy in Europe: The Case for Institutional 

Comparison. In:  Cultural Diplomacy in Europe: Between the Domestic and the International. Р. 63–88.  
https://doi.org/10.1007/978-3-030-21544-6_4



348

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Goff, P. M. (2020). Cultural diplomacy. In Routledge Handbook of public diplomacy (pp. 30–37). Routledge, 
Holoborodko, O., Gerasymova, E., Shevchenko, N. (2024). Effectiveness of cultural diplomacy in promoting common 

EU values. Amazonia Investiga. №13(79). Р. 141–154. https://doi.org/10.34069/AI/2024.79.07.11
Jarvie, G. (2021). Sport, soft power and cultural relations.  Journal of Global Sport Management. Р. 1–18.  

https://doi.org/10.1080/24704067.2021.1952093
Świderska-Włodarczyk, U. (2022). The Model of a Polish Diplomat and Its Evolution From the 16th to the  

21st century, in the Context of Education, Axiology, Professionalism and Socialization.  Multidisciplinary Journal of 
School Education. №11(1 (21)). Р. 271–295.

Zaharna, R. S. 92020). Communication logics of global public diplomacy. In  Routledge handbook of public 
diplomacy (pp. 96–111). Routledge 

References:
Antoniuk, O. (2011). Suchasnyi stan stratehii prosuvannia brenda derzhavy v Ukraini [The current state of the 

state brand promotion strategy in Ukraine]. Economics. №8. S. 64–67. Retrieved from: http://www.economy.in.ua/
pdf/8_2011/20.pdf [in Ukrainian].

Balaniuk, Yu. S. (2021). Dyplomatiia i vsesvitnia spadshchyna: suchasni tendentsii ta vnesok YuNESKO u mizhnarodnyi 
dialoh [Diplomacy and world heritage: modern trends and UNESCO's contribution to international dialogue]. Grundlagen 
der modernen wissenschaftlichen Forschung, 10, 65–69. [in Ukrainian].

Kostyria, I., Shevchenko, M., & Yanchenko, N. (2021). Kulturna dyplomatiia yak identyfikator derzhavy v konteksti 
hlobalizatsii [Cultural diplomacy as an identifier of the state in the context of globalization]. Visnyk Natsionalnoi akademii 
kerivnykh kadriv kultury i mystetstv, 4. Retrieved from: https://www.ceeol.com/search/article-detail?id=1019338 
[in Ukrainian].

Kubko, V. P. (2022). Kulturna dyplomatiia v systemi stratehichnykh komunikatsii Ukrainy [Cultural diplomacy in the 
system of strategic communications of Ukraine]. Visnyk Lvivskoho universytetu, 45, 125–134. https://doi.org/10.30970/
PPS.2022.45.15 [in Ukrainian].

Kushnaryova, M. (2023). Ukrainian cultural diplomacy during the war: experience, problems, prospects. Center 
for Research on Social Communications NBUV. Retrieved from: https://nbuviap.gov.ua/e-biblioteka/naukovi-resursy/
sotsialni-komunikatsii/kushnarova-m-ukrainska-kulturna-dyplomatiia-pid-chas-viiny-dosvid-problemy-perspektyvy

Maliuta, O. (2023). Kulturna dyplomatiia yak zasib zberezhennia ukrainskoi derzhavnosti [Cultural diplomacy as 
a means of preserving Ukrainian statehood]. Ukraina: kulturna spadshchyna, natsionalna svidomist, derzhavnist, 38, 
153–170. [in Ukrainian].

Poliakova, Yu. V., Shaida, O. Ye., & Stepanov, A. V. (2023). Kulturna dyplomatiia yak instrument mizhnarodnoi 
komunikatsii [Cultural diplomacy as a tool of international communication]. Visnyk LTEU. Ekonomichni nauky, 71, 
57–63. https://doi.org/10.32782/2522-1205-2023-71-08 [in Ukrainian].

Stratehiia publichnoi dyplomatii Ministerstva zakordonnykh sprav Ukrainy 2021-2025 [Public diplomacy strategy of 
the Ministry of Foreign Affairs of Ukraine 2021-2025]. Retrieved from: https://mfa.gov.ua/storage/app/sites. [in Ukrainian].

Stratehiia Ukrainskoho instytutu na 2020-2024 rr. [Strategy of the Ukrainian Institute for 2020-2024] Retrieved from: 
https://ui.org.ua/wpcontent/uploads/2022/01/strategy-ukrainian-institute-3.pdf. [in Ukrainian].

Tereshchuk, V. (2016). Public Diplomacy of Ukraine: Institutional and Programmatic Aspects. Vip.2. S. 168–171. 
http://politicus.od.ua/2_2016/37.pdf

Bennett, O. (2020). Cultural Diplomacy and International Cultural Relations: Volume I. Routledge.
Carta, C., & Badillo, Á. (2020). National Ways to Cultural Diplomacy in Europe: The Case for Institutional 

Comparison. In:  Cultural Diplomacy in Europe: Between the Domestic and the International, 63–88.  
https://doi.org/10.1007/978-3-030-21544-6_4

Goff, P. M. (2020). Cultural diplomacy. In Routledge Handbook of public diplomacy (pp. 30–37). Routledge.
Holoborodko, O., Gerasymova, E., & Shevchenko, N. (2024). Effectiveness of cultural diplomacy in promoting 

common EU values. Amazonia Investiga, 13(79), 141–154. https://doi.org/10.34069/AI/2024.79.07.11
Jarvie, G. (2021). Sport, soft power and cultural relations.  Journal of Global Sport Management, 1–18.  

https://doi.org/10.1080/24704067.2021.1952093
Świderska-Włodarczyk, U. (2022). The Model of a Polish Diplomat and Its Evolution From the 16th to the  

21st century, in the Context of Education, Axiology, Professionalism and Socialization.  Multidisciplinary Journal of 
School Education, 11(1 (21)), 271–295.

Zaharna, R. S. (2020). Communication logics of global public diplomacy. In  Routledge handbook of public 
diplomacy (pp. 96–111). Routledge.



349

УДК 7.034(477)
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.42

Матюшин Ігор Валентинович,
здобувач вищої освіти ступеня доктора філософії 

за спеціальністю «034 Культурологія»
Маріупольського державного університету

orcid.org/0009-0008-2254-3045
kievstargood150@gmail.com

Горб Євген Сергійович,
здобувач вищої освіти ступеня доктора філософії 

за спеціальністю 034 «Культурологія»
Маріупольського державного університету,

запрошений дослідник Французького центру досліджень 
у гуманітарних і соціальних науках (CEFRES)

orcid.org/0000-0002-9782-9194
eshorb14@gmail.com

ІНТЕРМЕДІЇ ЯКУБА ҐАВАТОВИЧА: ДИЛЕМИ ІНТЕРПРЕТАЦІЇ

Статтю присвячено проблемі інтерпретації інтермедій Якуба Ґаватовича як перших українськомовних 
зразків української сценічної культури. Простежуючи рецепцію творчості Ґаватовича в працях ключових 
дослідників барокової культури автори дійшли висновку про значну міфологізацію творчого спадку Я. Ґава-
товича, його хибну інтерпретацію низкою дослідників ХХ століття, що призвело до «консервації» викривле-
ного образу барокової інтермедії у вітчизняній культурологічній науці.

Однозначний висновок щодо місця інтермедій Я.  Ґаватовича в сценічному мистецтві Речі Посполитої 
дав ще польсько-німецький історик культури Александер Брюкнер на зламі ХІХ–ХХ століть. Ці висновки 
послідовно доповнювали протягом першої третини ХХ століття, а остаточного оформлення набули у фунда-
ментальній «Історії польської культури». Я. Ґаватович не був першим, хто використав «руську» (українську) 
мову як мову героїв інтермедій – ця практика була поширена ще в ренесансовій літературі. Не був оригі-
нальним і сюжет основної «Трагедії» львівського письменника – Брюкнер простежив одразу кілька аналогій, 
що дійшли до нас не тільки в рукописних списках, а й були опубліковані. Українсько-американський літе-
ратурознавець Джордж Грабович у 70-х рр. ХХ століття, реферуючи доробок Михайла Возняка та Дмитра 
Чижевського, зробив висновок про хибність інтерпретацій українських істориків літератури щодо не тільки 
змісту та значення інтермедій Ґаватовича, а і їх авторства.

Включення Якуба Ґаватовича до наративу історії української сценічної культури, на нашу думку, зумовлене 
походженням автора та українськомовністю його персонажів, що хибно сприймалося українськими дослідни-
ками як маркери самоідентифікації як самого Ґаватовича, так і його героїв. Натомість українську мову в поль-
ській бароковій шкільній драмі використовували для посилення комічного ефекту та кращого засвоєння твору 
серед глядачів ярмаркових вистав. У висновках звертається увага на актуалізацію питання комплексного тек-
стологічного та компаративного дослідження «Трагедії» Ґаватовича з метою остаточної деміфологізації про-
блеми зародження українського театру та місця барокової шкільної драми в цьому процесі.

Ключові слова: інтермедії, сценічна культура, шкільна драма, Якуб Ґаватович, українське бароко, сміхо-
ва культура.



350

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Matyushin Ihor,
Candidate for the Degree of Doctor of Philosophy 

in the specialty 034 “Cultural Studies”
Mariupol State University

orcid.org/0009-0008-2254-3045
kievstargood150@gmail.com

Horb Yevhen,
Candidate for the Degree of Doctor of Philosophy 

in the specialty 034 “Cultural Studies”
Mariupol State University,

Visiting Researcher of the French Research Center in Humanities 
and Social Sciences (CEFRES)

orcid.org/0000-0002-9782-9194
eshorb14@gmail.com

JAKUB GAWATOWICZ’S INTERLUDES: DILEMMAS OF INTERPRETATION

The article is devoted to the problem of interpreting Jakub Gawatowicz’s interludes as the first Ukrainian-
language examples of Ukrainian stage culture. Tracing the reception of Gawatowicz’s work in the publications of key 
researchers of baroque culture, the authors conclude that there is a significant mythologisation of Gawatowicz’s 
creative heritage, its misinterpretation by a number of 20th-century researchers, which has led to the ‘conservation’ 
of the distorted image of the baroque interlude in the Ukrainian cultural studies.

An unequivocal conclusion about the place of J. Gawatowicz’s interludes in the stage art of the Polish-Lithuanian 
Commonwealth was made by the Polish-German cultural historian Aleksander Brückner at the turn of the 19th 
and 20th centuries. These conclusions were consistently supplemented during the first third of the 20th century, 
and finally took shape in the fundamental ‘History of Polish Culture’. J. Gawatowicz was not the first to use the ‘Ruska’ 
(Ukrainian) language as the language of the characters in interludes; this practice was widespread in Renaissance 
literature. The plot of the Lviv writer's main ‘Tragedy’ was not original either – Brückner traced several analogies 
that have come down to us not only in manuscripts but also in printed copies. In the 1970s, the Ukrainian-American 
literary critic George Grabowicz, referring to the work of Mykhailo Vozniak and Dmytro Chyzhevsky, concluded 
that the interpretations of Ukrainian literary historians were wrong not only about the content and significance 
of Gawatowicz’s interludes, but also about their authorship.

The inclusion of Jakub Gawatowicz in the narrative of the history of Ukrainian stage culture, in our opinion, is 
due to the author’s origin and the Ukrainian-speaking nature of his characters, which was incorrectly perceived by 
Ukrainian researchers as markers of self-identification for both Gawatowicz and his characters. Instead, the Ukrainian 
language in the Polish baroque school drama was used to enhance the comic effect and better understand the play 
among the audience of fairground performances. The conclusions draw attention to the actualisation of the issue 
of a comprehensive textual and comparative study of Gawatowicz’s ‘Tragedy’ in order to finally demythologise 
the problem of the birth of Ukrainian theatre and the place of baroque school drama in this process.

Key words: interludes, stage culture, school drama, Jakub Gawatowicz, Ukrainian Baroque, laughing culture.

Вступ. Актуальність проблеми. Постать 
і творчість львівського письменника вірмен-
ського походження Якуба Ґаватовича давно 
експлуатується вітчизняної наукою як ілюстра-
тивний приклад українськомовної п’єси пер-
шої чверті XVII століття. Гіперболізованість 
та безапеляційність цього твердження пов’язана 
з відсутністю в українській науці практики 
предметного розгляду творчості Ґаватовича 
в загальному контексті сценічної культури 
епохи бароко Центрально-Східної Європи. Роз-
міщення інтермедій Я. Ґаватовича на широкому 

тлі взаємовпливів елементів народної та елі-
тарної культури, якими характеризувалося теа-
тральне мистецтво Речі Посполитої того часу, 
швидко нівелює «оригінальність» Ґаватовича 
та навіть більше – ставить під питання саму 
особу автора хрестоматійних інтермедій до 
твору «Трагедія, або Образ смерті пресвятого 
Івана Хрестителя, посланця Божого».

Пропонована публікація аж ніяк не ста-
вить собі за мету знецінити доробок львів-
ського письменника та його значення для вио-
кремлення української в окрему національну 



351

культуру. Водночас постає нагальна потреба 
«звільнити» український культурологічний 
наратив від нашарувань застарілих з наукового 
погляду інтерпретацій, породжених чи то неба-
жанням звернутися до першоджерел та класи-
ків історії культури, чи то відвертим нехтуван-
ням цією вимогою до наукового дослідження.

Аналіз останніх досліджень і публіка-
цій. Попри популярність Якуба Ґаватовича як 
об’єкта для цитування та ілюстрації мовно-
культурних кейсів, актуальний стан дослі-
дження його творчості могло бути ліпшим, адже 
спеціальних студій, присвячених інтермедіям 
Ґаватовича, немає ані в українській, ані в поль-
ській культурологічній науці. Певним винят-
ком можна вважати розвідки Галини Веселов-
ської та Наталії Пелешенко, однак перша з них 
надто сконцентрована на локальних аспек-
тах традиційної ярмаркової культури початку  
XVII століття (Веселовська, 2022), а Н.  Пеле-
шенко намагається відшукувати сюжети Ґавато-
вича у творчості романістів ХХ століття (Пеле-
шенко, 2020). Такий підхід укотре відтіснив 
аналіз самих інтермедій львівського літератора 
на периферію викладу, насичуючи його хиб-
ними інтерпретаціями та оцінками. Більш вива-
жено характеризував інтермедії львівського 
автора австрійський славіст Міхаель Мозер, 
визначаючи їх як репліки українськомовних 
персонажів у багатомовній інтермедії (Moser, 
2024, s. 65).

Мета статті – критично узагальнити та пере-
оцінити доробок польських та українських 
дослідників, що займалися аналізом інтермедій 
Якуба Ґаватовича, а також виокремити низку 
навколонаукових штампів та міфів, хибно асо-
ційованих з Ґаватовичем.

Виклад основного матеріалу дослідження. 
У місті Кам’янка-Бузька, неподалік від Ринко-
вої площі, на одному з будинків встановлено 
пам’ятну дошку: «На цьому майдані 29 серпня 
1619 року Яків Г’аватович із своїми учнями 
здійснив постановку перших точно датованих 
українських інтермедій». Проте точна дата 
народження українського театру достеменно не 
відома. Річ у тім, що цей день, 29 серпня, день 
Усікновення голови Івана Хрестителя, припа-
дає на строгий піст, а тому ні ярмарку, ні інших 
розваг не могло бути, та й Контрреформація 
вже набирала обертів. Єдине історичне дже-
рело, яке повідомляє день вистави, – присвята 

Якуба Ґаватовича, адресована автором його 
покровительці Реґіні Жолкевській наступного 
дня після прем’єри, де він згадує День святого 
Яна як день показу спектаклю.

Найімвірніше, прем’єра драми «Tragaedię, 
albo Wizerunk śmierci przeświątego Jana 
Chrzciciela, przesłańca Bożego», яка була при-
свячена історії усікновення голови Іоанна 
Предтечі, могла відбутися в день Різдва Іоанна 
Хрестителя, 24 червня 1619 року. Саме тоді 
скінчився піст і люди мали змогу повернутися 
до звичного, нерелігійного життя. Не зрозу-
мівши цієї так званої двосвітності повсяк-
денного життя людини в ті часи, поготів було 
сподіватися на розуміння свідомості звичайної 
людини доби бароко. Перший – світ соціаль-
ного поділу, жорсткого державного примусу 
та всеосяжного церковного контролю, а дру-
гий – світ народної культури, заснований на 
засадах карнавального сміху, спрямованого на 
все та на всіх. Після прем’єри, уже до кінця 
того ж року містерію було надруковано друкар-
нею Яна Шеліга (Інтермедії Якуба Ґаватовича 
1619 року, 1922).

Насамперед торкнемося самого жанру 
інтермедії, якому свого часу присвятив окрему 
розвідку польсько-німецький історик куль-
тури Александер Брюкнер, до оцінок якого 
ми неодноразово звертатимемося під час 
нашого дослідження. Нас найперше цікавлять 
висновки вченого щодо цього жанру літера-
тури загалом і його місця в ранньомодерних 
слов’янських культурах.

А.  Брюкнер кількома словами окреслив 
співвідношення жанрів інтермедії та драми. 
Дослідник чітко визначив допоміжний харак-
тер інтермедії у сценічному дійстві – вона мала 
заповнювати паузи між окремими актами осно-
вної вистави або виконувати роль прологу до 
основної драми. Брюкнер уважав, що в основу 
сюжету більшості інтермедій лягали побу-
тові, анекдотичні історії із життя й дуже рідко 
сюжетна лінія цих невеличких творів переплі-
талася із сюжетом основної драми. Також бер-
лінський славіст звертав увагу на нечисленність 
дієвих осіб в інтермедіях XVII століття – зазви-
чай це коло обмежувалося двома, хоча відзна-
чали поодинокі випадки одиночних інтермедій 
або сценок з більш ніж двома учасниками.

У своїй характеристиці літератури А. Брюк-
нер дотримувався загального розподілу на 



352

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

вищу (елітарну) та нижчу (народну) літературу, 
тож інтермедії він однозначно зараховував до 
народного жанру, що кардинально відбивалося 
на сюжетній лінії та поведінці акторів. Набір 
персонажів був дуже обмежений і надзвичайно 
рідко відсилав глядача до міфічних сюжетів, 
популярних в основному драматичному дій-
стві. В інтермедіях основними гравцями були 
такі постаті, як Землевласник, Єврей, Розколь-
ник тощо. Усі інтермедії мали виразно сати-
ричний характер – для них було характерним 
висміювання окремих етнічних груп, соціаль-
них прошарків, релігійних течій та ін. Також 
цей жанр народної літератури відзначався наяв-
ністю злого гумору – персонажів нерідко били 
та катували на сцені.

Як філолога, А.  Брюкнера в ранньомо-
дерних інтермедіях особливо приваблювали 
мовні особливості та текстові структури. Уче-
ний підкреслював, що інтермедії є цінним 
джерелом дослідження культурних взаємовп-
ливів між поляками, білорусами, росіянами 
та литовцями, зразків пограничних діалектів 
тощо. Наприкінці своєї німецькомовної статті 
1890 року Брюкнер вдавався до цікавого зістав-
лення інтермедій XVII століття й зразків біло-
руської та української літератури значно пізні-
ших часів. Зокрема, учений зробив висновок 
про літературну трансформацію інтермедій 
із плином часу – ці малі форми літератури не 
зникли, а стали основою творчості таких авто-
рів, як українець Іван Котляревський та біло-
руси Ян Барщевський, Олександр Рипінський 
та ін. Така позиція щодо впливу інтермедій на 
подальший розвиток літератури, загалом, збе-
рігає своє наукове значення до нашого часу 
(Brückner, 1890, s. 415–417).

Предметно до творчості Ґаватовича Алек-
сандер Брюкнер повернувся вже на початку 
ХХ століття, характеризуючи його інтермедії 
як найкращі та найдавніші зразки народної 
«русинщини». Учений підкреслював, що твор-
чість львівського автора можна вважати ори-
гінальною лише із цього погляду, але аж ніяк 
не з позиції використання української мови 
як «vox populi» героїв інтермедій. Ба більше, 
А. Брюкнер одним із перших поставив під сум-
нів авторство Якуба Ґаватовича, оскільки поді-
бні або й аналогічні сюжети наявні в незлічен-
ній кількості творів. Брюкнер згадав рукопис 
Залуського з такими ж діалогами, але дещо 

коротший – основна драма мала чотири, а не 
п’ять актів, а чорти мають інші імена. Загалом, 
берлінський славіст цілком правильно класифі-
кував «Трагедію» Ґаватовича як зразок школяр-
ської драматичної поезії – свого роду «випус-
кної вистави», яку писали з готового шаблону 
(Brückner, 1908, s. 251–252).

Так, уже на початку ХХ століття доведено, 
що інтермедії Ґаватовича є не зразками україн-
ської літератури, а цілком типовим і масовим 
побічним продуктом єзуїтської освіти на тере-
нах Речі Посполитої. Літературою такі твори 
ставали пізніше і виключно за межами Поль-
сько-литовської держави – їх ставили в Києво-
Могилянській академії та навіть у Ростові вже 
наприкінці XVII століття. Загалом, початок 
XVII століття можна вважати розквітом шкіль-
ної єзуїтської драми, яку Александер Брюкнер 
називав задвірками літератури. Однак роз-
квіт цей тривав недовго, адже в інтермедіях, 
які розігрували між актами основної п’єси, 
часто висміювали пороки суспільства, на що, 
зрештою, звернула увагу католицька цензура 
й покінчила із цим жанром.

Інтермедійні вставки були просто необ-
хідні, щоб утримати глядача на місці – розва-
жити публіку між актами основного дійства. 
Брюкнер відзначав, що хори та інтермедії часто 
використовували комічну мову – українську, 
білоруську та навіть литовську. Саме тому не 
треба сприймати інтермедії Якуба Ґаватовича 
як щось оригінальне чи спеціально написане 
українською мовою. Так звана шкільна драма, 
яскравим представником якої є «Трагедія» 
львівського бакалавра з його двома інтермеді-
ями, – це не окремий жанр літератури, а лише 
випускний екзамен автора, що свідчить про 
ступінь опанування ним основних принципів 
вільних мистецтв (Brückner, 1931, s. 102).

В одній зі своїх найбільших та останніх 
праць, «Історії польської культури», А.  Брюк-
нер спробував розмістити Ґаватовича в контексті 
розмаїття польської «плебейської» літератури. 
«Руську» у своїй творчості використовував ще 
Міколай Семп-Шажинський та Ян Щасний Гер-
бурт, тож це було поширеною практикою серед 
авторів польського ренесансу та бароко. Брюк-
нер також відповідав на питання, чому поляків 
приваблювала саме ця мова – уся справа була 
в багатстві та милозвучності лірики, україн-
ською було легше складати вірші, тож не варто 



353

відшукувати тут прагнення до самоідентифіка-
ції чи апелювати до зародків націєтворення, що 
ми спостерігаємо в українській традиції студі-
ювання творчості Ґаватовича.

Александер Брюкнер також наводив при-
клади використання української мови в поль-
ських піснях XVII століття – основний текст 
написано польською із численними україніз-
мами, але початок майже завжди був україн-
ським. Так звана «Kulina» – найпопулярніша 
польська балада до часів Міцкевича, була 
написана саме «руською» мовою, але її авто-
ром, безперечно, був поляк. Ця стилізована під 
«руську» пісня була настільки популярною, що 
її цитував у своїх творах навіть ерудит Шимон 
Старовольський (Brückner, 1939, s. 578–579).

Не менш критично ставився до прагнення 
українізувати Ґаватовича українсько-амери-
канський літературознавець Джордж Грабо-
вич. Один із найбільш цінних висновків Гра-
бовича – підтвердження сумнівності авторства 
інтермедій «Трагедії». Їх сюжет, як і більшість 
барокових інтермедій у Речі Посполитій, про-
диктований мотивами бродячого театру, твори 
якого не мали авторів і здебільшого запози-
чували з народної творчості. Так, Ґаватович, 
у кращому разі, лише записав уже популярну 
інтермедію.

Також варто підкреслити прагнення Д. Гра-
бовича деміфологізувати саму п’єсу, яка у  
ХХ столітті стала предметом навколонауко-
вих спекуляцій, інспірованих студіями Дми-
тра Чижевського (Чижевський, 1942, с. 94–95) 
та Михайла Возняка (Возняк, 1919, с.  17–34). 
Грабович резюмував, що інтермедії до драми 
Ґаватовича ніколи не мали власних назв – у тек-
сті п’єси наявні лише позначення, що два інтер-
медійні епізоди в ній ідуть після другого та тре-
тього актів, але надруковані вони були в кінці. 

Самі назви інтермедій є містифікацією Возняка 
(Grabowicz, 1977, p. 416).

Висновки й перспективи подальших дослі-
джень. Пам’ятна дошка, про яку ми згадували 
на початку цієї публікації, є одним з елементів 
містифікації історії українського сценічного 
мистецтва, оскільки, як ми з’ясували, інтермедії 
Якуба Ґаватовича не є самостійними творами, їх 
не можна розглядати у відриві від основної п’єси 
й тим паче вважати першими зразками україн-
ськомовних театралізованих вистав. Українсько-
мовними були самі герої інтермедій Ґаватовича, 
а не їх текст, і така практика була поширеною 
в шкільній драмі доби ренесансу та бароко. Саме 
тому львівського літератора доречніше вважати 
ледь не останнім представником цього жанру, 
але точно не першим.

Ще на зламі ХІХ–ХХ століть польські істо-
рики культури цілком упевнено зараховували 
Ґаватовича до грона пересічних авторів баро-
кової шкільної драми – широко поширеної не 
тільки на теренах Речі Посполитої, а й далеко 
за її межами на схід. Ще далі пішов українсько-
американський літературознавець Джордж 
Грабович, якого важко запідозрити в уперед-
женості щодо постаті й творчості Ґаватовича – 
дослідник виразно підкреслював неможливість 
довести авторство Якуба Ґаватовича, віддаючи 
йому належне лише як збирачу позбавлених 
авторства витворів бродячих театрів.

Надалі уважаємо необхідним здійснити 
комплексне текстологічне дослідження «Траге-
дії» Якуба Ґаватовича, зіставити її з відомими 
зразками аналогічних творів барокової шкіль-
ної драми Львова та його околиць з метою 
проведення паралелей у сюжеті, з’ясування 
сюжетних штампів та ступеня оригінальності 
Ґаватовича на тлі інших авторів першої чверті 
XVII століття.

Список використаних джерел:
Веселовська, Г. (2022). Вистава за текстами Якуба Гаватовича у Кам’янці-Струмиловій 1619 року як site-

specific театр. Мистецтвознавство України, 22, 8–11.
Возняк, М. (1919). Початки української комедії (1619–1819). Львів : Видання «Всесвітньої Бібліотеки».
Інтермедії Якуба Ґаватовича 1619 року. (1922). О. Шахматов, А. Кримський (Eds.), Нариси з історії української 

мови та хрестоматія з пам’ятників письменської старо-українщини XI-XVIII в.в. (pp. 173–179). Київ : Видавниче 
Т-во «Друкар».

Пелешенко, Н. (2020). Інтермедії до драми Якуба Ґаватовича в романі О. Ільченка «Козацькому роду нема 
переводу або ж Мамай і чужа молодиця». І. Ісіченко (Упор.), Сміхова культура старої України: збірник наукових 
статей, (pp. 176–196). Харків : Акта.

Чижевський, Д. (1942). Історія української літератури. Кн. 2. Прага : Видавництво Юрія Тищенка.
Brückner, A. (1890). Polnisch-russische Intermedien des XVII. Jahrhunderts. Berlin: s.n.



354

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Brückner, A. (1908). Dzieje literatury polskiej w zarysie. T. 1. Warszawa: Geberthner i Wolff.
Brückner, A. (1931). Literatura polska: początki – rozwój – czasy ostatnie. Warszawa: Trzaska.
Brückner, A. (1939). Dzieje kultury polskiej. Polska u szczytu potęgi. T. 2. Warszawa: Wydawnictwo J. Przeworskiego.
Grabowicz, G.G. (1977). Toward a History of Ukrainian Literature. Harvard Ukrainian Studies, 1 (4), 407–523.
Moser, M. (2024). Grundzüge einer Geschichte der ukrainischen Sprache. P. Deutschmann, M. Moser, A. Woldan 

(Eds.), Die Ukraine – vom Rand ins Zentrum, (pp. 53–76). Berlin: Frank & Timme.

References:
Veselovska, H. (2022). Vystava za tekstamy Yakuba Havatovycha u Kamiantsi-Strumylovii 1619 roku yak site-specific 

teatr [The performance that was based on texts by Jakub Gavatovych in Kamyanka-Strumylova in 1619 as a site-specific 
theatre]. Mystetstvoznavstvo Ukrainy – Art Research of Ukraine, 22, 8–11 [in Ukrainian].

Vozniak, M. (1919). Pochatky ukrainskoi komedii (1619–1819) [The beginnings of Ukrainian comedy (1619–1819)]. 
Lviv: Vydannia «Vsesvitnoi Biblioteky» [in Ukrainian].

Intermedii Yakuba Gavatovycha 1619 roku [Interludes by Jakub Gawatowicz, 1619]. (1922). O. Shakhmatov, 
A. Krymskyi (Eds.), Narysy z istorii ukrainskoi movy ta khrestomatiia z pamiatnykiv pysmenskoi staro-ukrainshchyny 
XI-XVIII v.v. – Essays on the history of the Ukrainian language and a textbook on the monuments of the written Old 
Ukrainian language of the 11th and 18th centuries (pp. 173–179). Kyiv: Vydavnyche T-vo «Drukar» [in Ukrainian].

Peleshenko, N. (2020). Intermedii do dramy Yakuba Gavatovycha v romani O. Ilchenka «Kozatskomu rodu nema 
perevodu abo zh Mamai i chuzha molodytsia» [Intermedias written for Jakub Gawatowicz’s mystery play in Oleksandr 
Ilchenkoʼs novel «Kozatskomu Rodu Nema Perevodu, abo zh Mamay i Chuzha Molodytsia»]. I. Isichenko (Ed.), Smikhova 
kultura staroi Ukrainy: zbirnyk naukovykh statei – The laughing culture of old Ukraine: a collection of scientific articles, 
(pp. 176–196). Kharkiv: Akta [in Ukrainian].

Chyzhevskyi, D. (1942). Istoriia ukrainskoi literatury [History of Ukrainian literature]. (Vol. 2). Praha: Vydavnytstvo 
Yuriia Tyshchenka [in Ukrainian].

Brückner, A. (1890). Polnisch-russische Intermedien des XVII. Jahrhunderts [Polish-Russian intermedia of the  
XVIIth century]. Berlin: s.n [in German].

Brückner, A. (1908). Dzieje literatury polskiej w zarysie [The history of Polish literature in outline]. (Vol. 1). Warszawa: 
Geberthner i Wolff [in Polish].

Brückner, A. (1931). Literatura polska: początki – rozwój – czasy ostatnie [Polish literature: origins – development – 
recent times]. Warszawa: Trzaska [in Polish].

Brückner, A. (1939). Dzieje kultury polskiej. Polska u szczytu potęgi [History of Polish culture. Poland at the height 
of its power]. (Vol. 2). Warszawa: Wydawnictwo J. Przeworskiego [in Polish].

Grabowicz, G. G. (1977). Toward a History of Ukrainian Literature. Harvard Ukrainian Studies, 1 (4), 407–523 
[in English].

Moser, M. (2024). Grundzüge einer Geschichte der ukrainischen Sprache [Outline of a history of the Ukrainian 
language]. P. Deutschmann, M. Moser, A. Woldan (Eds.), Die Ukraine – vom Rand ins Zentrum – Ukraine – from the edge 
to the centre, (pp. 53–76). Berlin: Frank & Timme [in German].



355

УДК 17+332/008
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.43

Осадча Лариса Василівна,
кандидат філософських наук, доцент, професор кафедри філософської антропології, 

філософії культури та культурології
Навчально-наукового інституту філософії та освітньої політики 

Українського державного університету імені Михайла Драгоманова 
orcid.org/0000-0003-0797-2788

l.v.osadcha@udu.edu.ua 
 

Чуріна Дар’я Костянтинівна,
студентка ІІ курсу

Навчально-наукового інституту філософії та освітньої політики 
Українського державного університету імені Михайла Драгоманова

orcid.org/0009-0008-2723-2094
23nnifop.d.churina@std.udu.edu.ua

Григоришин Даниїл Сергійович,
студент ІІ курсу

Навчально-наукового інституту філософії та освітньої політики 
Українського державного університету імені Михайла Драгоманова

orcid.org/0009-0003-4481-8293
23nnifop.d.hryhoryshyn@std.udu.edu.ua

АКТУАЛІЗАЦІЯ АРХЕТИПУ ГЕРОЯ В ПЕРІОД  
УКРАЇНСЬКОГО ВОЄННОГО СПРОТИВУ 2014–2024 РР.  

НА ПРИКЛАДІ КИЇВСЬКИХ МУРАЛІВ

У статті аналізуються героїчні наративи київських муралів, створених у період воєнного спротиву 
2014–2024 років, для виявлення специфіки прояву та трансформації архетипів національної культури. Мета 
статті – визначити, як архетип Героя актуалізується в українському суспільстві засобами стритарту, дослі-
дити роль цього архетипу в консолідації суспільства. Міський мурал є складним знаковим об’єктом, дослі-
дження якого потребує як змістовного, так і формального аналізу: його сенсового та художньо-контекстуаль-
ного складників. Тому дослідження спирається на дві культурологічні парадигми – аналітично-психологічну 
та семіотичну. Перша була застосована для сюжетного аналізу творів київського стритарту, що апелюють до 
архетипу Героя та відображають етапи мономіфу «шляху Героя». Теоретичним підґрунтям тут стали праці 
Карла Ґустава Юнга та Джозефа Кемпбела. Дослідження семіотичних аспектів енвайронментального мис-
тецтва Києва спиралося на роботу словенського дослідника Міті Великоні, а також вітчизняних дослідниць 
Надії Міхно, Алли Васюріної, Алли Клімової. Наукова новизна дослідження полягає в проведенні культу-
рологічного аналізу зразків київського стритарту, спираючись на аналітично-психологічну та семіотичну 
парадигми, для демонстрації реактуалізації архетипу Героя в українській культурі в умовах воєнного опору 
2014–2024 років. Українські мурали, створені в період збройного опору 2014–2024 років, є важливим соціо-
культурним явищем, яке не лише відображає актуальні події нашої історичної доби, а й апелює до архетип-
них образів національної культури, зокрема архетипу Героя. Київські мурали стали невід’ємною частиною 
візуального середовища міста, сприяючи формуванню національної свідомості, меморіалізуючи та глори-
фікуючи подвиги українських захисників. Завдяки поєднанню прийомів естетизації та символізації мурали 
транслюють епізоди мономіфу про шлях Героя, інтерпретуючи в такий спосіб актуальні соціальні й політич-
ні події, що, своєю чергою, сприяє суспільній консолідації.

Ключові слова: мурал, архетип Героя, стритарт, мономіф шляху Героя, політичні та поетичні графіті.



356

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Osadcha Larysa,
PhD in Philosoph, Associate Professor,

Professor at the Department of Philosophical Anthropology,
Philosophy of Culture and Cultural Studies 

Educational and Research Institute of Philosophy and Educational Policy
Drahomanov Ukrainian State University 

orcid.org/0000-0003-0797-2788
l.v.osadcha@udu.edu.ua 

Churina Darya, 
2nd year Student at the  Department of Philosophical Anthropology, 

Philosophy of Culture and Cultural Studies 
Educational and Research Institute of Philosophy and Educational Policy 

Drahomanov Ukrainian State University
orcid.org/0009-0008-2723-2094

23nnifop.d.churina@std.udu.edu.ua

Hryhoryshyn Danyil,
2nd year Student at the Department of Philosophical Anthropology, 

Philosophy of Culture and Cultural Studies 
Educational and Research Institute of Philosophy and Educational Policy 

Drahomanov Ukrainian State University
orcid.org/0009-0003-4481-8293

23nnifop.d.hryhoryshyn@std.udu.edu.ua

ACTUALIZATION OF THE HERO ARCHETYPE  
IN THE PERIOD OF UKRAINIAN MILITARY RESISTANCE 2014–2024  

ON THE EXAMPLE OF KYIV MURALS

The purpose of the article is to determine how the Hero archetype is actualized in Ukrainian society by means 
of street art (on the example of Kyiv murals) of the military resistance period of 2014–2024, to investigate the role 
of the archetype in the consolidation of society. A city mural is a complex iconic object, the study of which requires 
both substantive and formal analysis, that are its meaningful and artistic-contextual components. Therefore, 
the study is based on two cultural studies paradigms – analytical-psychological and semiotic. The first one was 
applied to the plot analysis of the samples of Kyiv street art, which appeal to the Hero archetype and reflect the stages 
of the monomyth of the “Hero’s journey”. The theoretical basis here are the works of Carl Gustav Jung and Joseph 
Campbell. The study of semiotic aspects of Kyiv’s environmental art is based on the work of Slovenian researcher 
Mita Velikoni and national researchers Nadiya Mikhno, Alla Vasyurina, and Alla Klimova. The scientific novelty 
of the study is that it conducts a cultural analysis of samples of Kyiv street art based on analytical-psychological 
and semiotic paradigms to demonstrate the actualization of the Hero archetype in Ukrainian culture in the conditions 
of the military resistance of 2014–2024. Ukrainian murals, created during the armed resistance period of  
2014–2024, are an important socio-cultural phenomenon that not only reflects the current events of our historical 
era but also appeals to archetypal images of national culture, in particular the Hero archetype. Kyiv murals have 
become an integral part of the city’s visual environment, contributing to the formation of national consciousness 
and memorializing and glorifying the feats of Ukrainian defenders. Thanks to the combination of aestheticization 
and symbolization techniques, murals broadcast monomyth episodes about the Hero's journey, thus interpreting 
current social and political events, which, in turn, contributes to social consolidation. 

Key words: mural, Hero archetype, street art, Hero’s journey monomyth, political and poetic graffiti.



357

Вступ. Постановка проблеми. Український 
воєнний спротив протягом 2014–2024 років 
став не лише політичним та військовим фено-
меном, а й культурним, що знайшло відобра-
ження у візуальному мистецтві, зокрема в місь-
ких муралах. Мурали Києва стали важливими 
маркерами колективної пам’яті, соціальної 
підтримки та емоційної реакції на події війни. 
У цьому контексті архетип Героя відіграє зна-
чущу роль, оскільки символізує стійкість, муж-
ність та здатність до самопожертви, що резонує 
з національними й культурними цінностями.

Актуалізація архетипу Героя через візу-
альне мистецтво, особливо в публічному про-
сторі, є важливим культурним явищем, адже 
відображає процеси суспільної комунікації, 
творення меморіальних та глорифікаційних 
наративів, а отже, працює не лише з тими, хто 
тут-і-зараз переживає загрози війни, долуча-
ється до спротиву та колективної оборонної дії, 
а й із майбутніми поколіннями, які переосмис-
люватимуть як самі події, так і наше ставлення 
до них. Дослідження київських муралів, що 
містять образи Героя, допомагає зрозуміти, як 
візуальна культура може стати інструментом 
осмислення актуальних подій і реактуалізації 
архетипу Героя для солідаризації суспільства, 
реагування на екзистенційні загрози та пере-
осмислення тяглості української боротьби за 
національне самовизначення.

Актуальність означеної теми зумовлю-
ється потребою з’ясувати, який виражальний 
та прескриптивно-комунікативний потенціал 
загалом має стритарт: до якої авдиторії він апе-
лює, як локація муралу впливає на характер 
його сприйняття, якою є жанрова стилістика 
стритарту як каналу комунікації та мистецької 
практики. Так, виникає потреба проаналізу-
вати мистецьке вираження героїчного наративу 
українського воєнного спротиву на прикладі 
конкретних кейсів – київських муралів, що 
були створені протягом 2014–2024 років.

Методологічна база статті. Для розкриття 
структури мономіфу Героя, його виявів засо-
бами національної культури використано 
аналітично-психологічний підхід. При описі 
муралів як зразків вуличного й енвайронмен-
тального мистецтва використано іконографіч-
ний метод, метод семіотичного декодування, 
що передбачає аналіз зображення в контексті 
як усієї художньої композиції, так і ширшого 
конотативного комплексу, а саме: на поверхні 

якої будівлі виконано мурал, у якій частині 
міста, у чому полягає авторський стиль рай-
тера чи художника, до якої аудиторії апелює 
зображення. Типологічний метод застосовано 
для класифікації творів стритарту з огляду на 
стилістичні, зображальні, сугестивно-комуні-
кативні особливості, зокрема, твори вуличного 
мистецтва поділено на два базові види – пое-
тичні та політичні. 

Останні дослідження та публікації. Для 
розкриття теми дослідження використано дві 
тематичні групи джерел: по-перше, ті, які роз-
кривають культурно-філософську суть питання, 
а саме архетип Героя, запит на осмислення й мис-
тецьке застосування якого посилилося в Україні 
в період воєнних загроз; по-друге, це джерела, 
присвячені аналізу стритарту як мистецької 
практики та каналу просторової і часової форми 
суспільної комунікації. До першої групи джерел 
належать класичні праці Карла Ґустава Юнга 
«Архетипи і колективне несвідоме» та Джозефа 
Кемпбела «Тисячоликий герой», що сформу-
вали методологію дослідження міфу та міфосві-
домості. Робота Катерини Васюк (2018) розкри-
ває етнопсихологічний контекст вияву архетипу 
Героя у слов’янських міфах та казках. До другої 
групи джерел належить фундаментальна праця 
словенського дослідника Міті Великоні (2023), 
який запропонував авторську типологію стри-
тарту на поетичний та політичний, з огляду 
на виконавську техніку та ідеологічний нара-
тив творів вуличного мистецтва. Публікація  
Алли Васюріної та Алли Клімової  (2018) при-
свячена аналізу стратегій візуалізації соціально 
значущих проблем засобами візуально-про-
сторового мистецтва та дослідженню жанро-
вої різноманітності стритарту. У дослідженні  
Надії Міхно (2019) обґрунтовано погляд на 
енвайронментальне мистецтво як комуніка-
тивну практику, що має свою систему худож-
нього письма, процедуру семіотичного коду-
вання та розкодування, а отже, помноження 
фізичного простору міста знаково-смисловим 
виміром. З огляду як на міждисциплінарний 
характер теми пропонованого дослідження, 
так і на кросгалузевий набір ключових дже-
рел, використаних у ньому, очевидною постає 
потреба в комплексному аналізі стритарту як 
культурного феномену та мистецько-комуніка-
тивної практики. 

Мета статті – з’ясувати, як архе-
тип Героя актуалізується в українському 



358

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

суспільстві засобами стритарту (на прикладі 
київських муралів) періоду воєнного спротиву 
2014–2024 років, дослідити роль цього архе-
типу в солідаризації суспільства. 

Виклад основного матеріалу. Архетип 
героя – концепція, розроблена Карлом Юнгом, 
згідно з якою архетип – це універсальний сим-
вол, який є частиною колективного несвідомого 
й відображає універсальний досвід людства. 
Юнг уважав, що архетип героя уособлює про-
ходження індивідом випробувань і труднощів, 
які ведуть до його особистісного зростання 
та трансформації. 

Згодом Джозеф Кемпбелл розширив ідею 
Юнга та розробив концепцію мономіфу – уні-
версальної структури, що повторюється в міфах 
різних культур. Вона становить собою шлях, 
який містить певні етапи, на кшталт поклику 
до пригод, проходження випробувань, зустрічі 
з найстрашнішим злом, перемога над ним 
та повернення з нагородою.

У складні періоди розвитку суспіль-
ства людям потрібні були орієнтири й пози-
тивні образи, які б слугували точкою опори, 
давали наснагу боротися з труднощами. Саме 
тому образ Героя можна вважати вічним. 
Він існуватиме, допоки є людські спільноти. 
«Герой – це своєрідний еталон позитивної, сус-
пільно схвальної поведінки, до якої потрібно 
прагнути просоціально налаштованим людям, 
або взірці поведінки, які недосяжні для біль-
шості й тому викликають повагу та вражають 
уяву простої людини (Васюк, 2018, с. 249).

Образ героя в слов’янській традиції тягнеться 
ще з оповідей про богатирів, а згодом трансфор-
мується в козаків, які стали центральними фігу-
рами української героїчної епопеї. Сьогодні ж 
найвиразнішим узірцем національного героя є, 
безумовно, український військовий. 

Через російську агресію та повномасштабне 
вторгнення образ героя набув нового значення 
та актуальності, втілюючись у різноманітних 
формах мистецтва. Наш вибір припав саме на 
дослідження муралів, оскільки вони мають 
унікальну властивість взаємодії з громадським 
простором та глядачем. Це один із небага-
тьох видів мистецтва, який комунікує з усіма 
людьми, не ховаючись у галереях, бібліотеках 
та кінотеатрах, часто застаючи людей знена-
цька, викликаючи реакцію та емоції.

Ще однією унікальною рисою муралів, що 
зумовила наш вибір, є синкретичне поєднання 

поетичного й політичного дискурсу. Цей 
вид мистецтва поєднує символізм, естетику 
та потужний наративний підтекст, стаючи май-
данчиком для суспільного діалогу про героїзм, 
жертовність і національну боротьбу.

Аналізуючи київські мурали 2014–2024 років 
ми побачили в них утілення ідей Юнга та Кемп-
белла. Та умовно поділили їх на дві категорії. 
Перша – меморизаційна, це мурали, що увікові-
чують воїнів, які загинули на війні, вони є візу-
альними репрезентаціями індивідуальних істо-
рій героїв. Кожен солдат, що брав участь у війні, 
повторює архетипний шлях героя, проходячи 
через такі етапи, як поклик до служби, ініціація, 
випробування на полі бою, а також остаточна 
жертва заради своїх товаришів і Батьківщини. 
Етапи повернення й воскресіння в такому разі 
є метафоричними й утілюються в закарбу-
ванні пам’яті про подвиг та жертву, повернення 
до народу через зображення на стінах міста 
і воскресіння у вигляді ідеї та натхнення для 
тих, хто споглядає мурал.

Цей індивідуальний шлях утілюється як 
у зображеннях конкретних особистостей 
(мурали присвячені Максиму Гетьману, Олек-
сандру Мацієвському), так і в збірних образах 
усіх військових (мурали «Заради свободи», 
«Привид Києва»).

Друга категорія муралів – це зображення 
історичних постатей, міфологізованих баталь-
них сцен, безособових, більш символічних 
та поетичних муралів. Вони, на нашу думку, 
теж виражають шлях героя, але не індивіду-
альний, а колективний, кожного громадянина 
окремо й країни загалом.

Такі історичні постаті, як Шевченко, Гру-
шевський та популярні політичні діячі, як-от 
Буданов, Залужний, виступають у ролі вчите-
лів, наставників, а іноді й трикстерів, зустріч 
з якими є невід’ємною частиною мономіфу 
Кемпбелла. 

Водночас не менш популярними є мурали 
із зображенням анімалістичних персонажів 
у момент боротьби зі злом (мурали «Святий 
Юрій», «Перемога») або ж більш абстрактні 
та символічні твори (мурали «Відродження», 
«Архангел Михаїл і дракон»). Вони транслю-
ють етапи наближення до глибокої печери, 
зустрічі з найсильнішим ворогом і, зрештою, 
перемоги над ним. 

Такий вияв архетипних образів, заклика-
ючи до колективного несвідомого, має на меті 



359

довести глядача до катарсису. Катарсис є духо-
вним очищенням, після проживання складних, 
часто травматичних емоцій та досягається через 
співчуття і страх, коли глядач ідентифікує себе 
з героями й переживає їхні страждання. Мурали 
виконують подібну функцію, адже вони не про-
сто зображують трагедії війни, а й допомагають 
суспільству глибше відчути й осмислити при-
несені жертви. 

Важливим аспектом античного катарсич-
ного досвіду був його колективний характер, 
тобто одночасне, синхронне емоційне пережи-
вання всіх глядачів, наприклад театру. Новоча-
сові практики індивідуального сприйняття мис-
тецького твору, навпаки, сприяли культурному 
та емоційному розриву читачів і глядачів, поси-
люючи їх диференціацію за рівнем культурного 
капіталу. 

Особливість стритарту як виду мистецтва 
полягає в його публічності, відкритості до спон-
танного споглядання, публічного резонування. 

Аналізу явища стритарту як різновиду 
сучасної візуальної культури присвячено низку 
робіт українських та зарубіжних дослідників. 
З-поміж них варто виокремити напрацювання 
Алли Васюріної та Алли Клімової, які зверта-
ють увагу, що вуличне мистецтво є важливим 
каналом обміну інформацією між мешканцями 
міста. Мурали та графіті сприяють візуальній 
естетизації урбанізованого простору, здійсню-
ють художню репрезентацію актуальних ідей 
суспільного життя (Васюріна, Клімова, 2018).

У дослідженні Надії Міхно йдеться про 
семантичні рівні кодування та декодування 
смислових шарів стритарту та їх вплив на 
формування низки колективних ідентифіка-
цій, зокрема «об’єкти стритарту загальноесте-
тичної інтенції; елементи міського стритарту 
з інтенцією національної ідентичності; еле-
менти міського стритарту з інтенцією міської 
ідентичності; елементи стритарту з інтенцією 
інкорпорації глобального маскульту; елементи 
стритарту з інтенцією інкорпорації національ-
них культурних продуктів» (Міхно, 2019, с. 15).

Однак для аналізу жанрової специфіки київ-
ських муралів і їх ролі у формуванні візуальної 
репрезентації архетипу Героя під час збройного 
опору України у 2014–2024 роках для нас клю-
човою стала праця «Зображення незгоди: полі-
тичні графіті та вуличне мистецтво постсоціа-
лістичного переходу» словенського дослідника 
стритарту Миті Великоні. Його методологічний 

підхід до аналізу стритарту, політичних графіті 
та муралів є найбільш релевантним для розу-
міння процесів актуалізації героїчних образів 
у сучасному українському дискурсі. «Мура-
лам, – на думку М. Великоні, – тобто стилістич-
ному зовнішньому розпису на стінах та фасадах 
житлових будинків або промислових об’єктів, 
притаманні сюжетність композиції та складна 
техніка виконання. Зазвичай мурали покри-
вають усю поверхню і створюються з дозволу 
муніципальної влади або на її замовлення, від-
повідно, художники отримують гонорар і під-
писують твори справжнім ім’ям або псевдоні-
мом, відомим у мистецькому колі» (Великоня, 
2023, с. 27). 

Стритарт і графіті є потужними засобами 
суспільної комунікації, яка за своєю динамікою 
не поступається мережевим комунікаціям. Це 
відображається в постійному оновленні місь-
ких візуальних просторів, коли одні графіті 
швидко зникають, а інші з’являються, створю-
ючи динамічний візуальний діалог на вулицях. 
«Зазначимо, що графіті й мурали можуть сприй-
матися як засіб для соціальних перетворень, 
протесту або вираження прагнень суспільства» 
(Великоня, 2023, с. 29). Графіті та мурали віді-
грають важливу роль у суспільній комунікації, 
оскільки вони дають змогу висловлювати про-
тест там, де не дозволено говорити відкрито. 
Саме цей аспект є ключовим для розуміння 
того, як мурали в Києві останніми роками стали 
вираженням суспільних настроїв і важливих 
для нації тем.

Як підкреслює професор Великоня, графіті – 
це форма бунтарської, несанкціонованої дії, що 
є спонтанною та часто ризикованою через свій 
нелегальний статус. Проте мурали мають іншу 
природу. Вони є офіційним, легітимованим 
видом мистецтва, як ми зазначили вище. Мурал 
розглядається як розпис великого масштабу, що 
дає змогу привернути увагу ширшої аудиторії, 
ніж графіті. «Вони збагачують політичні дис-
курси, привносячи нові способи вираження, 
нову мову, дикцію, публіку й особливі експре-
сивні стратегії, розроблені політичними акти-
вістами, які їх винайшли. Вони є громадським 
рупором або «вуличною рекламою» (Великоня, 
2023, с. 40). Мурали – це додаткова платформа 
для поширення ідеї та конкретного посилу. Ця 
різниця між графіті та муралами має вагоме 
значення в контексті політичного та культурно-
візуального дискурсу в Україні, оскільки мурали 



360

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

стали не тільки засобом візуальної комунікації, 
а й простором для соціальної рефлексії.

Професор Великоня класифікує графіті як 
різновид стритарту на політичні та поетичні. 
Вони відрізняються як за змістом, так і за вира-
жальними засобами. Так, політичні графіті це 
зазвичай «сухі», бунтівні надписи, цитати, які 
виражають суспільне невдоволення. Поетичні 
графіті вирізняються високою естетичністю, 
дотепністю та загальним за змістом меседжем. 
Вони дискурсивно нейтральні, а тому не викли-
кають спротиву з боку владно-адміністратив-
них органів. 

Політичні графіті менш естетичні, їх творці 
часто відмовляються від складних візуаль-
них форм на користь ясності повідомлення. 
Це мистецтво безпосередньо залучає широку 
аудиторію, акцентуючи увагу на політичному 
посланні, що має бути зрозумілим і чітким. На 
відміну від нього, поетичний жанр стритарту 
є складнішим у своєму художньо-технічному 
виконанні, вирізняється високою естетичною 
цінністю, використовує образи й метафори, 
звертається до більш абстрактних та культурно 
навантажених тем, пропонуючи глядачу багато-
шарову інтерпретацію.

Як ми можемо схарактеризувати українські 
мурали, які були створені протягом десятиліття 
воєнного опору? Вони є чимось проміжним між 
поетичним та політичним стритартом.

Українські митці акцентують не лише на 
політичному змісті, а й на естетичному склад-
нику своїх творів, що робить мурали в Україні 
водночас і політичними, і культурно-естетич-
ними пам’ятками. Такий підхід можна про-
стежити на прикладі київських муралів, які 
стали платформою для порушення важливих 
соціально-політичних питань під час війни 
та збройного опору.

«Загалом, естетичні графіті більш артис-
тичні; там більше зображення та менше тексту. 
Політичні графіті абсолютно протилежні; тек-
сту більше, а увага притягується по-іншому: 
свою естетичну примітивність і непривабли-
вість вони компенсують політичною впізна-
ваністю»  (Великоня, 2023, с.  36). Якщо диви-
тися на більшість українських муралів, на 
перший погляд, ми в них побачимо виключно 
поетичний мотив. «Будь-яке смислове повідо-
млення конструюється зі знаків, які можуть 
мати явні (денотативні) й непрямі (конотативні) 
смисли залежно від вибору, який здійснює 

кодувальник» (Міхно, 2019, с. 15). Ця ідея під-
креслює, що стритарт як форма мистецтва базу-
ється на комунікації через символи. Художник 
обирає ці знаки, кодує в них свої ідеї і створює 
малюнок, який потім інтерпретує аудиторія. 
Це означає, що сприйняття твору залежить не 
лише від того, що зображено, а й від того, як 
різні соціальні групи розшифровують ці сим-
воли відповідно до свого контексту. Починаючи 
з 2022 року художники починають вміщувати 
у свої роботи патріотичний мотив, загально-
національні символи (кольори, герб, прапор, 
слогани…), ідею або навіть суспільне невдово-
лення, що не може бути ознакою неполітичного 
стритарту.

Українські мурали під час війни є не лише 
вираженням протесту або вшановуванням 
пам’яті, а й формою культурної пам’яті та колек-
тивної рефлексії. Вони виконують роль візуаль-
них маніфестів, що на підсвідомому рівні форму-
ють вектор мислення й цінностей у суспільстві. 
Мистецтво в умовах війни перетворюється на 
засіб конструювання національної ідентичності 
та підтримки бойового духу нації.

Ще одним важливим аспектом у методології 
дослідження є поняття контексту, яке піднімає 
графітологія. «Графітологія досліджує зобра-
ження різних соціальних ідеологій на бетонних 
стінах та їх вплив на життєдіяльність сучасних 
суспільств. Коротко кажучи, вона присвячена 
візуальним ідеологіям, зображеним у графіті 
та стритарті» (Великоня, 2023, с.  38). Аналіз 
стритарту вимагає врахування чотирьох умов, 
які формують остаточне значення графіті або 
муралу в нашому контексті. «По порядку це: 
місце контексту, місце райтера, місце графіті 
та місце аудиторії. Остаточне значення гра-
фіті узгоджується між усіма чотирма рівнями» 
(Великоня, 2023, с.  43). Спираючись на цю 
концепцію, ми й будемо розглядати київські 
мурали, щоб визначити тенденції їх смислового 
та художньо-естетичного формування в період 
2014–2024 років. 

У контексті сучасних українських реалій 
мурали в Києві є не просто мистецькими тво-
рами, а частиною візуальної мови міста, яка 
формує і зберігає пам’ять про події війни, 
героїв та їх внесок у захист країни. Україн-
ський стритарт, зокрема мурали, у часи війни 
виконують не лише естетичну, а й політичну 
функцію. Київські мурали стали важливою 
частиною національного візуального дискурсу, 



361

сприяючи актуалізації архетипу Героя через 
поєднання естетики та політичного послання. 
У період збройного опору ці твори мистецтва 
відображають боротьбу українського народу 
за свою незалежність і майбутнє, створюючи 
новий культурний код і зберігаючи пам’ять про 
події війни.

Розгляньмо зразки київських муралів, що 
вирізняються героїчними сенсами та мотива-
ційною сугестивністю. Мурал «Козак» ство-
рений у 2015 році бразильським художником 
Франциско Родріго да Сільва (Nunca), зобра-
жає козака в червоному національному одязі, 
якого розмальовують три темношкірі руки 
бразильським візерунком. Цей твір мистецтва 
поєднує символіку української та південно-
американської культур, що є унікальним при-
кладом інтернаціонального погляду на архетип 
українського козака. Козак на цьому муралі 
втілює незалежність, силу духу та національну 
ідентичність. У цьому разі герой є носієм істо-
ричної пам’яті, але водночас він відкритий до 
зовнішніх впливів і взаємодії з іншими культу-
рами. Руки, що малюють на ньому, символізу-
ють впливи глобалізації та сучасності.

Мурал «Перемога» (2022 р.), авторства 
WAONE interesni kazki, зображає кульміна-
ційний момент боротьби українського козака 
з російським ведмедем, що символізує росій-
ські імперські амбіції. Образ героя – це козак, 
який уособлює силу, відвагу та рішучість укра-
їнського народу. Його перемога над ведмедем – 
це символ протистояння й перемоги України 
над агресором. На малюнку козак одягнений 
у військову форму з камуфляжними штанами, 
що відсилає до сучасного українського воїна. 
Він завдає нищівного удару російському вед-
медю, що падає назад, тримаючи в руках серп 
і молот – символи комунізму. 

Мурал «Буданов, кіт і канарка», авторства 
сестер Фельдман, створений у 2024 році на 
Подолі, присвячений герою України Кирилу 
Буданову, начальнику Головного управління 
розвідки Міністерства оборони України. 
Художниці Мішель та Ніколь Фельдман зобра-
зили Буданова в чорному однострої, який стоїть 
серед поля ромашок, тримаючи кота, а поруч на 
квітах сидить канарка. Над композицією роз-
правила крила сова, що нагадує емблему ГУР 
МО. Центральна фігура Буданова, оточена кві-
тами, символізує силу та незламність. Ромашки, 
що дещо пошкоджені, але все ще стоять разом, 

відображають стійкість українського народу 
навіть у часи бурі та випробувань. Буданов 
у цьому зображенні уособлює сучасного укра-
їнського Героя, який несе величезну відпові-
дальність, але робить це з гідністю та спокоєм. 
Це архетипічний герой, що втілює дух нації, 
що залишається сильним попри труднощі, 
об’єднуючи навколо себе різні символи краси, 
життя та національної ідентичності.

Мурал «Архангел Михаїл і дракон» 
(2016 рік), авторства Gaia, навіює мотив моно-
міфу «шлях героя», а саме епізод зустрічі 
з головним ворогом. Символічно, що Кемпбелл 
називає цей етап «зустріч з драконом», це пере-
гукується з назвою муралу. Проте на зображенні 
ми бачимо лише архангела Михаїла, а замість 
дракона чи іншого втілення зла – його віддзер-
калена версія. Це можна трактувати по-різному. 
По-перше, образ архангела, що втілює Україну, 
зустрічається зі своїм найдавнішим ворогом – 
власними внутрішніми вадами та темними сто-
ронами. Для успіху, процвітання та відродження 
їй потрібно перемогти саме ці внутрішні про-
тиріччя. По-друге, дзеркальне відображення 
Михаїла можна трактувати як символ Росії, яка 
намагається насадити ідею «єдиного братнього 
народу». Ця інтерпретація підкріплюється сло-
вами автора муралу, який зазначив, що через 
це відображення він прагнув передати воєнний 
конфлікт між Україною та Росією в Криму та на 
Донбасі, оскільки в Росії також шанують архан-
гела Михаїла.

Мурал «Олександру Мацієвському» 
(2023 рік), авторства Крістіан Гемі, демон-
струє мономіф «повернення з мандрів» у кон-
тексті шляху героя. На зображенні ми бачимо 
військового, який символічно пройшов через 
найглибшу «печеру», зіткнувся з найважчим 
випробуванням свого життя. Хоча Олександр 
Мацієвський героїчно загинув, мурал відобра-
жає його метафоричне повернення до народу не 
як людини, а як ідеї. Ця ідея уособлює мужність, 
відвагу та непохитну гідність. Цей мурал можна 
розглядати як той «еліксир», про який говорить 
Кемпбелл як про дар, що його герой приносить 
із мандрів. У цьому разі це не матеріальна річ, 
а натхнення й приклад для нащадків, що залиша-
ються спадком для майбутніх поколінь.

Мурал «Відродження» (2014 рік) авторів 
Жульєн Маллан й Олексія Кислова присвячений 
революційним подіям на Майдані й був ство-
рений, коли пам’ять про них була ще свіжою. 



362

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Центральний образ муралу – українка, вдягнена 
у вишиванку, поверх якої зелена куртка-ватянка, 
які одягали протестувальники на Майдані. На 
її голові красується вінок з різнокольорових 
квітів та стрічок. Ліва рука дівчини ніжно обі-
ймає будинки міста, ніби захищаючи їх від зла, 
а права тримає маленького хлопчика. Аналізу-
ючи цей мурал через призму шляху героя, можна 
трактувати його як етап повернення до звичай-
ного світу після кульмінаційних подій. Це повер-
нення хоч і веде до знайомої реальності, однак 
вона вже докорінно змінена. Цей момент можна 
прирівняти до катарсису – очищення та емоцій-
ного звільнення, яке відбувається після пережи-
тої трагедії.

Жінка з дитиною символізує початок нового 
життя, подібно до світанку після грози. Момент, 
коли перед народом і країною відкривається 
чистий аркуш, що може стати як просто-
ром для небачених звершень та розвитку, так 

і ще однією сумною сторінкою в історії нашого 
народу. Мурал сповнений спонукання й водно-
час попередження, що майбутнє нації залежить 
від її здатності використати цей новий початок 
для прогресу та розвитку.

Висновок. Українські мурали, створені 
в період збройного опору 2014–2024 років, є важ-
ливим соціокультурним явищем, яке не лише 
відображає актуальні події нашої історичної доби, 
а й апелює до архетипних образів національ-
ної культури, зокрема архетипу Героя. Київські 
мурали стали невід’ємною частиною візуального 
середовища міста, сприяючи формуванню націо-
нальної свідомості, меморіалізуючи та глорифі-
куючи подвиги українських захисників. Завдяки 
поєднанню прийомів естетизації та символізації 
мурали транслюють епізоди мономіфу про шлях 
Героя, інтерпретуючи в такий спосіб актуальні 
соціальні й політичні події, що, своєю чергою, 
сприяє суспільній консолідації.

Список використаних джерел:
Васюк, Катерина. (2018). Етнічні особливості архетипу Героя в словʼянській культурі. Psychological Journal,  

№ (14). С. 249–260. DOI: 10.31108/2018vol14iss4pp249-260
Васюріна, Алла, Клімова, Алла. (2018). Стріт-арт як соціально-естетичний феномен урбанізованого простору. 

Світогляд – Філософія – Релігія. Випуск 13. С. 26–31. https://doi.org/10.21272/wpr.2018.13.03 
Великоня, Митя. (2023). Зображення незгоди: політичні графіті та вуличне мистецтво постсоціалістичного 

переходу. Одеса : Видавничий дім «Гельветика». 316 с.
Кемпбелл, Джозеф. (2020). Тисячоликий герой. К.: Terra Incognita. 416 с.
Міхно, Надія. (2019). Елементи стріт-арту у семантико-синтагматичному просторі міста. Науково-теоретич-

ний альманах «Грані». Том 22, № 12. С. 15–22. DOI: 10.15421/172001
Ober, J., Rusakov, S., & Matusevych, T. (2024). The effects of the war in Ukraine on the environment of Ukrainian 

artists: An evaluation by a diagnostic survey. Media, War & Conflict, 0(0). https://doi.org/10.1177/17506352241269604
Юнг, Карл Густав. (2023). Архетипи і колективне несвідоме. Львів, Видавництво «Астролябія». 608 с.

References:
Vasiuk, Kateryna. (2018). Etnichni osoblyvosti arkhetypu Heroia v slov’ianskii kulturi [Ethnic Characteristics of the 

Hero Archetype in Slavic Culture]. Psychological Journal, no. 14, pp. 249-260. DOI: 10.31108/2018vol14iss4 pp249–260 
[in Ukrainian].

Vasiurina, Alla, Klimova, Alla. (2018). Strit-art yak sotsial’no-estetychnyi fenomen urbanizovanoho prostoru [Street 
Art as a Socio-Aesthetic Phenomenon of Urbanized Space]. Svitohliad – Filosofiia – Relihiia [Worldview – Philosophy – 
Religion], issue 13, pp. 26–31. DOI: 10.21272/wpr.2018.13.03 [in Ukrainian].

Velykonia, Mytia. (2023). Zobrazhennia nezghody: politychni hrafiti ta vulychne mystetstvo postsotsialistychnogo 
perekhodu [Depictions of Dissent: Political Graffiti and Street Art of the Post-Socialist Transition]. Odesa: Vydavnychyi 
dim “Helvetyka” [Publishing House "Helvetica"]. 316 p. [in Ukrainian].

Kempbell, Dzhozef. (2020). Tysiachylykyi Heroi [The Hero with a Thousand Faces]. Kyiv: Terra Incognita. 416 p. 
[in Ukrainian].

Mikhno, Nadiia. (2019). Elementy strit-artu u semantyko-syntahmatychnomu prostori mista [Elements of Street Art in 
the Semantic-Syntagmatic Space of the City]. Naukovo-teoretychnyi almanakh “Hrani” [Scientific-Theoretical Almanac 
"Grani"], vol. 22, no. 12, pp. 15–22. DOI: 10.15421/172001 [in Ukrainian].

Ober, J., Rusakov, S., & Matusevych, T. (2024). The effects of the war in Ukraine on the environment of Ukrainian 
artists: An evaluation by a diagnostic survey. Media, War & Conflict, 0(0). https://doi.org/10.1177/17506352241269604

Yung, Karl H. (2023). Arkhetypy i kolektyvne nesvidome [Archetypes and the Collective Unconscious]. Lviv: 
Vydavnytstvo “Astrolabiia” [Astrolabe Publishing House]. 608 p. [in Ukrainian].



363

УДК 327.5:008(477+470)
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.44

Остапчук Галина Олександрівна,
доцент кафедри богослов’я та релігієзнавства

Навчально-наукового інституту філософії та освітньої політики
Українського державного університету імені Михайла Драгоманова

h.o.ostapchuk@udu.edu.ua

Василенко Вікторія Станіславівна,
старший викладач кафедри богослов’я та релігієзнавства

Навчально-наукового інституту філософії та освітньої політики
Українського державного університету імені Михайла Драгоманова

v.s.vasylenko@udu.edu.ua

Карпенко Ольга Анатоліївна,
здобувач освіти 

Українського державного університету імені Михайла Драгоманова
22pf.o.karpenko@std.npu.edu.ua

КУЛЬТУРНО-МИСТЕЦЬКИЙ СКЛАДНИК ПРОТИСТОЯННЯ УКРАЇНИ 
ВІЙСЬКОВІЙ АГРЕСІЇ РОСІЇ

У статті аналізується роль мистецтва в протистоянні російській збройній агресії. Мистецький складник 
розуміється як сукупність сучасних мистецьких практик і творів, що спрямовані на протидію російським 
наративам, розкриттю антигуманістичної та геноцидальної спрямованості її агресії проти України, і діяль-
ність культурно-мистецьких діячів у збройному протистоянні російським загарбникам. Участь українських 
митців і культурних діячів у протистоянні ворогу розглядається як складник інформаційної війни, що дає 
змогу високохудожнім способом передати реальність і створити позитивний образ «захисника» в міжнарод-
ному культурному середовищі.

Мистецькі рефлексії розкривають події війни й виконують низку функцій: документалістську (показ 
обличчя війни через кінодокументалістику), інформаційну, комунікативну (музичне й театральне мистецтво 
в національному спротиві), патріотичну (звернення до символу минулого в кіномистецтві), терапевтичну 
(психологічна підтримка). Повномасштабне російське вторгнення 24 лютого 2022 р. в Україну, окупація 
територій, нищення культурної та цивільної інфраструктури стали поштовхом для світоглядних змін, сприя-
ли процесу українізації та активізації національної ідентичності. 

Також розглядається національний вимір мистецького опору військовій агресії. Показано, що перед мит-
цем стоїть завдання бути не тільки залученим до військово-інформаційного протистояння, а й хранителем 
і промоутером національної культури, яка вчергове зазнає намагання знищення з боку держави агресора.

Ключові слова: українське мистецтво, національна ідентичність, патріотизм, війна, культурний опір, 
символ незламності, творчість, театр, музика, кіно. 



364

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Ostapchuk Halyna, 
Сandidate of Philosophical, 

Associate Professor at the Department of Theology and Religious Studies 
Educational and Research Institute of Philosophy and Educational Policy 

Mykhailo Drahomanov Ukrainian State University
h.o.ostapchuk@udu.edu.ua 

Vasylenko Viktoriia,
Senior Lecturer at the Department of Theology and Religious Studies

Educational and Research Institute of Philosophy and Educational Policy
Mykhailo Drahomanov Ukrainian State University

v.s.vasylenko@udu.edu.ua

Karpenko Olha, 
Student

Mykhailo Drahomanov Ukrainian State University

THE CULTURAL AND ARTISTIC COMPONENT OF UKRAINE'S 
CONFRONTATION WITH RUSSIA'S MILITARY AGGRESSION

The article analyzes the role of art in countering Russian armed aggression. The artistic component is understood 
as a set of contemporary artistic practices and works aimed at countering Russian narratives, revealing the anti-
humanistic and genocidal nature of its aggression against Ukraine, and the activities of cultural and artistic figures 
in the armed confrontation with the Russian invaders. The participation of Ukrainian artists and cultural figures 
in confronting the enemy is seen as a component of information warfare, which allows for a highly artistic way 
of conveying reality and creating a positive image of the “defender” in the international cultural environment.

 Artistic reflexes reveal the events of the war and perform a number of functions: documentary (showing the face of war 
through documentary films), informational, communicative (music and theater in national resistance), patriotic (appealing 
to the symbol of the past in cinema), and therapeutic (psychological support). Russia's full-scale invasion of Ukraine on 
February 24, 2022, the occupation of territories, the destruction of cultural and civilian infrastructure, was the impetus for 
worldview changes, contributed to the process of Ukrainianization and the activation of national identity. 

The article also examines the national dimension of artistic resistance to military aggression. It is shown that the artist 
is faced with the task of not only being involved in the military-information confrontation, but also as a guardian 
and promoter of national culture, which is once again being subjected to attempts to destroy it by the aggressor state.

Key words: Ukrainian art, national identity, patriotism, war, cultural resistance, symbol of invincibility, creativity, 
theater, music, cinema. 

Мистецтво є сутнісно традиційним у загаль-
нокультурному розумінні, оскільки є фено-
меном, що відтворює базові екзистенційні 
переживання людини. За своєю природою мис-
тецтво є архаїчним, оскільки повертає людину 
до первинних, засадових ситуацій ставлення 
до світу, протистоячи його відчуженим фор-
мам, породжуваним сучасною цивілізацією. 
У  цьому розумінні говорять, що мистецтво 
повертає людину до її справжності. Порив до 
творення нового, переосмислення реального 
наповнюється антропологічним мотивом, тобто 
необхідністю прагнення митця до трансценду-
вання своєї наявної буттєвої ситуації, до подо-
лання звичних рамок свідомості. І відповідно, 
витвір мистецтва у загальнокультурній функції 

виявляється саме таким утворенням, за допо-
моги якого цей мотив реалізується іманентно, 
тобто як природна й необхідна функція власне 
художнього сприйняття. Для мистецтва важ-
лива цілісність зв’язку світу й людини, воно 
залишається трансцендентним застосуванням 
чуттєвості, апелює до втіленості форм у літе-
ратурі, театрі, кіно, у фарбах чи звуках. І на 
практичному застосуванні цілісно розкрити 
людський досвід в образах мистецтва означає 
не тільки «змоделювати» плин життя, яким 
воно є, а й, по-перше, увести цей досвід у кон-
текст свободи, подати його як предмет вибору 
та моральнісного осмислення; по-друге, вия-
вити притаманні цьому досвідові глибинні 
культурно-історичні смисли, його орієнтацію 



365

стосовно фундаментальних цінностей люд-
ського буття; по-третє, відновити його як еле-
мент спілкування в багатовимірному просторі 
суб’єкт-об’єктних зв’язків. Мистецтво покли-
кане відповідати запитам сьогодення, воно охо-
плює різноманітні сфери людської діяльності, 
її результати, розкриває талант митця. Урахову-
ючи потенціал мистецтва для надання виразної 
форми ідеям та емоціям, мистецтво часто вико-
ристовувалося для представлення широкого 
спектра повідомлень про війну, одну з найбільш 
драматичних людських подій. Усі форми мис-
тецтва використовуються для документування 
війни, визначення причин її підтримки або про-
тистояння, а також відображення роздумів про 
її значення, наслідки й душевний стан нації або 
окремої особистості. 

Українська реальність після 24  лютого 
2022 року набула іншого змісту, разом із цим 
усі види українського мистецтва змінили своє 
спрямування і стали складником захисту кра-
їни від ворога. Література, музика, кіно, театр, 
образотворче, ювелірне, фотомистецтво – 
всюди з’являються численні твори, присвячені 
військовій та патріотичній тематиці. З часу від-
новлення незалежності українське мистецтво 
набирає обертів у своєму розвитку, адже за 
часів СРСР воно зазнавало численних репресій, 
цензури й заборон, що були спрямовані на при-
душення національної ідентичності й асиміля-
цію культури в «єдиній радянській спільності». 

Українське суспільство потребує макси-
мальної згуртованості та єдності в поглядах 
на ситуацію, адже особливістю російської 
агресії проти України є те, що відбувається 
боротьба не просто за територію, а за свідо-
мість нації (Кирилюк, 2020, с. 90–96). Ця війна 
є цілеспрямованою атакою на те, що визначає 
українську ідентичність. Культура й мисте-
цтво містять внутрішню цінність, відіграють 
важливу роль у  розвитку суспільної свідо-
мості, забезпечуючи виконання різних функ-
цій. Багато державних і приватних колекцій 
були пограбовані, а цінних предметів вивезені 
на територію ворога, що підтверджує те, що 
війна ведеться не лише за територію, а й проти 
всього українського. Мистецтво зараз надваж-
ливе, адже слугує засобом передачі культур-
них цінностей, історичного досвіду, сприяючи 
глибшому розумінню соціальних процесів 
(Ober, Rusakov, Matusevych, 2024). 

З початком повномасштабного вторгнення 
росії в Україну у 2022 році багато відомих 
культурних діячів вирішили долучитися до 
Збройних Сил України й територіальної обо-
рони, волонтерського руху для захисту країни 
не  тільки на культурному фронті, серед них 
такі: Максим Девізоров – український актор, 
найбільш відомий роллю Дениса в серіалі 
«Перші ластівки», Тарас Тополя – фронтмен 
гурту «Антитіла», варто також зазначити, що 
цей гурт вступив до сил територіальної оборони 
України в повному складі, Женя Галич – лідер 
гурту O. Torvald. Низка відомих діячів куль-
тури, зокрема актори Гарік Бірча, Ахтем Сеї-
таблаєв, Олексій Тритенко, Андрій Федінчик, 
а також музиканти Андрій Хливнюк, репер 
Ярмак і фронтмен гурту ТНМК Фагот, режисер 
Олег Сенцов та інші проявили активну позицію 
і стали на захист Батьківщини (Хмельницька, 
2023). Вони мають велику аудиторію в Україні 
та світі, їхні вчинки надихають і надають прав-
диву інформацію про події в Україні.

В умовах війни українське мистецтво вико-
нує низку важливих функцій, які в більшості 
творчих прикладів поєднуються між собою. 
По-перше, мистецтво виконує документаліст-
ську функцію, тобто має на меті зафіксувати 
історичні події. По-друге, через твори мистецтва 
передається інформація та показуються світові 
реальні події в Україні, таким чином реалізу-
ється комунікативна й інформаційна функції. 
По-третє, воно виконує терапевтичну функцію, 
тобто забезпечує психологічну підтримку, допо-
магає людям подолати пережиті травматичні 
події. По-четверте, твори мистецтва спрямовані 
на підвищення бойового духу й об’єднання нації 
в умовах зовнішньої агресії, таким чином здій-
снюючи патріотичну функцію.

Найяскравішим прикладом того, як україн-
ське мистецтво забезпечує документалістську 
й комунікативну функції є фільм 2023 року 
режисера Мстислава Чернова «20 днів у Марі-
уполі», який здобув премію «Оскар» як  най-
кращий документальний фільм. Тема боротьби 
українського народу за свободу яскраво 
висвітлена в документальному кінематографі  
XXI століття. Він отримав численну гля-
дацьку аудиторію, здобув значне міжнародне 
визнання, став переможцем престижних 
нагород упродовж року й, що не менш важ-
ливо, показав світові справжнє обличчя війни 



366

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

та незламну боротьбу українців. У кінодо-
кументальній стрічці зосереджено увагу на 
подіях в  окупованому Маріуполі, показуючи 
зусилля й витривалість команди журналістів, 
які залишилися в місті під час окупації (Тань 
Цянь, 2024, с. 84–85). Цей фільм став потуж-
ним інструментом для привернення уваги сві-
тової спільноти до трагедії війни в Україні, 
поширення правдивої інформації про масш-
таби насильства та  відображення стійкості 
й мужності українського народу, котрий є голо-
вним героєм стрічки. Тут ми можемо зверну-
тися до поняття катарсису Арістотеля, тобто 
у своєму задумі митець спонукає глядача до 
переживання й осмислення вічних і незмінних 
законів світу й людської долі. В українській 
сьогоднішній буттєвості це переживання роз-
криває в людині мудрість у розумінні власних 
життєвих перипетій, міцність психіки, що ста-
вала стійкішою в складних непередбачуваних 
умовах ХХІ століття. Переглядаючи фільм, 
глядач переживає негативні почуття – відчай, 
страх, смерть, і разом з тим виникає необхід-
ність захисту від цього, свого роду очищення. 
Сам термін «катарсис» стосується негативних 
почуттів, сенс його ми можемо застосувати 
й до мистецтва, він охоплює цілісну людину, 
тобто не тільки її почуття, а й розум і морально-
вольові якості. І завдання мистецтва повернути 
людину до осмислення своєї долі, свого місця 
й ролі в складний для України час.

Згадаймо ще один приклад – документаль-
ний фільм А. Бадоєва «Довга доба», створений 
до другої річниці повномасштабної війни. Для 
створення цього фільму 12 тисяч українців 
надіслали понад 200 годин відео зі своїх мобіль-
них телефонів, які вони зняли в перші дні війни 
в різних містах України, тому режисер вважає 
всіх цих людей своїми співавторами. А. Бадоєв 
зазначає, що цей фільм – його особистий вне-
сок у донесення правди про події в Україні 
задля мирного, переможного й щасливого май-
бутнього країни (Тань Цянь, 2024, с. 86).

До цього переліку доречно додати повноме-
тражний художній фільм 2017 року «Кіборги. 
Герої не вмирають» режисера Ахтема Сеітабла-
єва (Ворожбит, 2024). Цей фільм присвячений 
подіям на Донбасі під час російсько-україн-
ської війни, а саме героїчній обороні Доне-
цького аеропорту українськими військовими, 
яких назвали «кіборгами» за їхню надзвичайну 

стійкість і мужність. Крім вище зазначених 
функцій, кінострічка нагадує світові, що війна 
в Україні з російським агресором триває ще 
з 2014 року. 

Мистецтво, утілюючи світоглядні уявлення, 
стильові відношення, традиції культурних 
зв’язків, єдність уселюдського, національного 
й особистого, відкритість до Універсуму буття, 
є акумулятором суспільної свідомості, пізнання, 
ціннісних ідеалів. «Для того, щоб дана істина, – 
підкреслював Гегель, – могла стати справжнім 
змістом мистецтва, треба, щоб в її власному 
визначенні містилася можливість адекват-
ного переходу у форму чуттєвості» (Гегель, 
1968, с. 16–17). Тобто абстрактна ідея має бути 
опосередкована конкретною формою – набути 
«зрозумілого обличчя». Розкриваючи «при-
ховане обличчя світу», а в цьому випадку 
війни, незвідані світи людської душі, створю-
ють цілісну картину дійсності й людини, уста-
новлюють закономірності буття, пов’язуючи 
минуле, теперішнє та прийдешнє в цілісний 
досвід людства, окремої нації, окремої осо-
бистості. Твір мистецтва, котрий сприйнятий 
нами адекватно, завжди створює у свідомості 
свій особливий настрій, що накладає відбиток 
на наш світогляд, стає імпульсом до духовного 
наповнення, інформує наш життєвий простір. 

У реалізації комунікативної та інформаційної 
функцій доцільно зазначити про зміну тематики 
української музики, прикладом чого є перемож-
ний виступ українського гурту Kalush Orchestra 
на міжнародному пісенному конкурсі Євроба-
чення-2022 із піснею «Stefania», що проходив 
у Турині. У цьому контексті важливим було 
те, що після виступу Kalush Orchestra закликав 
урятувати Маріуполь та Азовсталь (Котубей-
Геруцька, Морі, 2022). Хоча ця пісня спочатку 
не мала воєнної тематики, вона стала символом 
підтримки України під час війни, а їхній виступ 
на конкурсі привернув увагу всього світу до 
української боротьби. 

Творчість українських музикантів завжди 
відігравала важливу роль у національному 
спротиві, особливо виділившись в останні 
десятиліття, а ще більше з моменту повно-
масштабного вторгнення. Музика не тільки 
допомагає боротися зі стресом і підтримувати 
емоційний стан, а й може відображати у своєму 
тексті реальні історичні події. У цьому кон-
тексті доречно згадати український гурт МУР, 



367

який на початку цього року випустив альбом-
мюзикл про поетів Розстріляного відродження 
та мешканців Будинку «Слово» – Ти [Роман-
тика] у співавторстві з поетом Сергієм Жада-
ном, акторкою і телеведучою Оленою Кравець, 
одеським рок-гуртом «Хейтспіч», львівським 
гуртом NAZVA й іншими. В альбомі проведено 
паралелі між подіями й особистостями ХХ сто-
ліття й нашим сьогоденням. Музиканти закли-
кають до послідовного розуміння альбому як 
суцільної історії: «17 різних композицій – всі 
треки зв’язані між собою сюжетом, переходять 
один в одного і дають можливість слухачу на 
власні вуха стати свідком історичних подій» 
(Кабацій, 2024).

Комунікативну функцію українського мис-
тецтва в умовах війни можна проілюструвати 
великим турне 2022 року Українського орке-
стру свободи – музикантів із Києва, Львова, 
Харкова, Одеси – і їхніх закордонних колег. 
Під керівництвом канадської диригентки укра-
їнського походження Кері-Лін Вілсон вони 
зіграли 13 концертів у Європі та США (Хар-
ченко, 2024, с. 45–47).

Загалом музичні твори, написані під час 
війни, насичені глибокими емоціями, пережи-
ваннями й піднесенням духу боротьби україн-
ців. Ця музика фіксує історичні події, створю-
ючи культурну пам’ять, що об’єднує і надихає 
українців у нелегкій справі боротьби за сво-
боду. Крім цього, у наш час багато музикантів 
спрямовують свою творчість на оновлення, 
створення аранжувань на старі пісні, щоб дати 
їм нове життя. Музика гармонізує, ціннісно 
інтегрує життєві процеси особистості засобами 
їх переживання, занурення в історичну пам’ять, 
формування естетичного сприйняття. 

Війна змусила також адаптуватися театраль-
них діячів, прилаштуватися до нових соціо-
культурних умов. Багато театральних буді-
вель зазнали пошкоджень або  були повністю 
знищені, серед них такі: Харківський театр 
опери та балету ім. Миколи Лисенка (березень 
2022 р.), Донецький академічний обласний дра-
матичний театр (березень 2022 р.), Луганський 
обласний академічний український музично-
драматичний театр (червень 2022 р.), Микола-
ївський академічний художній драматичний 
театр (вересень 2022 р.), Херсонський акаде-
мічний театр ляльок (січень 2023 р.), Черні-
гівський обласний академічний український 

музично-драматичний театр ім. Тараса Шев-
ченка (серпень 2023 р.), Херсонський облас-
ний академічний музично-драматичний театр 
ім. Миколи Куліша (листопад 2023 р.) (Винни-
ченко, 2023). Але, попри це, саме театри одними 
з перших відновили свою роботу на більшій 
частині території України. Уже в травні 2022 р. 
відновили свою роботу більшість державних 
театрів і продовжили представляти глядачам 
відомі твори (Гнатюк, 2024, с. 76). 

З початку повномасштабного вторгнення 
театр став не лише формою мистецтва, а й важ-
ливим засобом підтримки суспільної свідомості. 
Мистецтво «допомагає людині зрозуміти світ 
і саму себе, а також указує їй, що вона зрозу-
міла і що вважає істинним» (Іван Франко у кри-
тиці: Західноукраїнська рецепція 20–30-х років  
XX ст., 2010, с. 392). Своєрідність театральної 
діяльності проявляється у змісті: витлумаченні 
як трагічних тем, песимістичної проблематики, 
так і в переконанні в здатності людини проти-
стояти ворожим силам буття. Сучасні вистави 
дедалі частіше звертаються до тем боротьби 
та  стійкості, героїзму, відображаючи актуальні 
соціальні й політичні виклики. Головна місія 
сучасного українського театру – збереження 
правди та підтримка національної свідомості 
в умовах воєнної, інформаційної та культурної 
агресії. Крім цього, варто наголосити на тера-
певтичній функції театрального мистецтва, що 
допомагає зберігати ментальне здоров’я укра-
їнців у часи постійного стресу. Проілюструвати 
незламну роботу українського театру в умовах 
війни можна такими творами: «Херсон незлам-
ний» – вистава, присвячена українському місту 
Херсон, яке з перших днів війни перебувало 
під російською окупацією, «Обличчя кольору 
війни» – документальна вистава від маріуполь-
ських митців театру авторської п’єси Conception, 
«Реконструкція» – вистава від артгрупи 
«Тіньова» про зруйновані Маріуполь і Харків, 
але які вистояли ментально, «Україна в огні» – 
вистава про події за часів Другої світової війни, 
досвід яких є актуальним зараз, «Двоє» – вистава 
про вплив війни на буденне життя людей тощо. 
Це лише невеликий перелік, який показує, що 
сучасний український театр випливає на  війну 
не менш потужно, ніж вона на нього, – прак-
тично й ідеологічно (Костинюк, 2023).

Кіномистецтво показує життя в його власних 
формах, відібраних, осмислених і зафіксованих 



368

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

авторами фільмів, і робить це своїми специ-
фічними виразними засобами. Світоглядна 
природа фільму зумовлена такими категорі-
ями, як простір і час, реальність і рух. Для 
кінематографа головною проблемою є пошук 
справжнього людського буття, зосередженість 
на символі, можливість поєднання минулого 
й сучасного в єдине ціле та відтворення його 
на  кіноекрані. Механізм неминучої екстрапо-
ляції попереднього досвіду на нові обставини 
змушує колективну пам’ять звертатися до тих 
сюжетів, що видаються суголосними сучас-
ності, шукати відповідей у минулому, творячи 
нові емоційні зв’язки. Тож не дивно, що в умо-
вах війни особливу увагу викликають образи 
Війни і Воїна в історичній пам’яті. «Нове 
сприйняття минулого» щоразу тягне за  собою 
«не бачений раніше спосіб усвідомлювати 
його» (Нора, 2014, с. 8). 

У контексті патріотичної функції україн-
ського мистецтва варто згадати кінострічку 
2023 року, фільмування якої завершено ще до 
повномасштабного вторгнення. «Довбуш» – 
український історичний фільм режисера Олеся 
Саніна, в основу якого покладено життя най-
відомішого з опришківських ватажків у Кар-
патах Олекси Довбуша. Цей фільм показує 
незламність українців, а також торкається 
теми особистої відповідальності перед своїм 
народом. Символічно, що першими глядачами 
кінострічки були військові 68-ї бригади імені 
Олекси Довбуша. Знаковими для сьогодення 
стали слова Довбуша, котрі співзвучні з від-
чуттями українців в умовах війни: «Я не хочу 
тікати, я хочу жити. Я хочу жити тут, вільно, на 
своїй землі» (Некреча, Галів, 2023).

Мистецтво стало важливим елементом 
боротьби за свободу завдяки своїй багатофунк-
ціональності, а саме документалістичній, кому-
нікативній, терапевтичній і патріотичній ролі. 
Сучасні мистецькі твори слугують засобом 
об’єднання суспільства навколо ідеї захисту 

національної незалежності й культурної спад-
щини. Мистецькі образи та символи продовжу-
ють формувати ціннісні орієнтири й настрої 
соціуму. «У цьому велика сила мистецтва: війна 
руйнує образ, а художник створює новий. Цей 
образ залишається цілісним: світ розпався на 
шматочки, розлетівся на друзки, а ми можемо 
його знову зібрати» (Котляр, 2022).

Висновки. Українське мистецтво відіграє 
ключову роль у зміцненні національної свідо-
мості та протидії ворожій пропаганді в умовах 
російської агресії. Можна виокремити морфо-
логічні складники культури, які характеризують 
мистецькі рефлексії подій війни: кіномисте-
цтво; театральне мистецтво; пісенна творчість. 

Ці форми творчості стають важливим засо-
бом підтримки морального духу, а також збе-
реження культурної ідентичності українців. 
В умовах війни мистецтво не лише фіксує реа-
лії боротьби, а й транслює цінності, які згур-
товують суспільство навколо спільної мети – 
захисту незалежності й державності.

Проаналізовані напрями культурно-мис-
тецького складника в протистоянні військовій 
агресії російської федерації показують безпосе-
редню участь митців, артистів, культурних діячів 
у збройних діях, що сприяє підвищенню сус-
пільно-значущої ваги залучення до українських 
військ і знижує напруження між суспільством 
та елітою щодо участі публічних осіб у військо-
вих діях. Митці й артисти, маючи велику кількість 
прихильників у соцмережах, стають ретранслято-
ром, голосом української армії, формують її образ 
і сприяють збільшенню підтримки з боку мирного 
населення. Особливою частиною мистецького 
складника є міжнародна арена, на якій українські 
твори репрезентують правду й реальність війни, 
включно з її жахіттями й жертвами, протистоять 
потужному російському культурному впливу на 
західну аудиторію, у якому під маскою миролюб-
ства та величі російської культури приховується її 
імперська й шовіністична сутність.

Список використаних джерел:
Винниченко, С. (2023). Болючі рани театрального світу: сумні підсумки. Gazeta.ua. URL: https://gazeta.ua/

blog/60052/bolyuchi-rani-teatralnogo-svitu-sumni-pidsumki.
Ворожбит, Н. (2024). Подвиг військових не безсенсовий. Наталія Ворожбит про фільм «Кіборги». Українське 

радіо. URL: http://nrcu.gov.ua/news.html?newsID=103251.
Гегель, Г. (1968). Эстетика. Т. 1. Лекции по эстетике: Введение; Часть первая. Идея прекрасного в искусстве 

или идеал. 312 с. 
Гнатюк, А.В. (2024). Осмислення українського театру в контексті сучасних військових подій: культурологіч-

ний аналіз. Baltija Publishing. DOI https://doi.org/10.30525/978-9934-26-402-3-16.



369

Іван Франко у критиці: Західноукраїнська рецепція 20–30-х років XX ст.  (2010). Львівський національний 
університет ім. Івана Франка. 432 с. 

Кабацій, М. (2024) Ти [Романтика]. Гурт МУР випустив альбом-мюзикл про поетів Розстріляного відродження. 
Українська правда. Життя. URL: https://life.pravda.com.ua/culture/ukrajinskiy-gurt-vipustiv-albom-pro-rozstrilyane-
vidrodzhennya-sluhati-onlayn-300277/.

Кирилюк, О.Л. (2020). Формування образу захисника в умовах інформаційної війни: Лінгвокогнітивний аспект. 
Львівський філологічний журнал, (8), 90–96. DOI: https://doi.org/10.32447/2663-340x-2020-8.14.

Костинюк, Л. (2023). Роль театрального мистецтва у часі війни. Збруч. URL: https://zbruc.eu/node/115133.
Котляр, О. (2022). Війна у мистецтві й мистецтво у час війни. Розмова з Ольгою Балашовою. Антиквар. URL: 

https://antikvar.ua/vijna-u– mystetstvi-j-mystetstvo-u-chas-vijny-rozmova-z– olgoyu-balashovoyu/.
Котубей-Геруцька, О., Морі, Є. (2022) Kalush Orchestra після виступу на Євробаченні закликав врятувати Марі-

уполь і «Азовсталь». Суспільне Культура. URL: https://suspilne.media/culture/239541-kalush-orchestra-pisla-vistupu-
na-evrobacenni-zaklikav-spasti-mariupol-i-azovstal/.

Некреча, К., & Галів, О. (2023, 23 серпня). «Вони не хотіли слави, вони захищали свою землю».  
Олесь Санін розповів про фільм «Довбуш». Радіо Свобода. URL: https://www.radiosvoboda.org/a/film-dovbush-
rigeser-interview/32561255.html.

Нора, П. (2014) Теперішнє, нація, пам’ять. Київ : Кліо. 272 с.
Тань, Цянь. (2024) Роль сучасного кіномистецтва України в культурному просторі Європи і світу. Дизайн і мисте-

цтво України у часи національного спротиву : збірник тез доповідей ІІ Всеукраїнської наук. конф. Київ. 97 с.
Харченко, П.В. (2024) Музичне мистецтво України як важлива складова національного спротиву: історія, 

теорія і сучасна практика. Дизайн і мистецтво України у часи національного спротиву : збірник тез доповідей  
ІІ Всеукраїнської наук. конф. Київ. 97 с.

Хмельницька, В. (2023). «Чому політики не воюють?»: хто з відомих українців кинув все і пішов на війну. URL: 
https://tsn.ua/exclusive/chomu-politiki-ne-voyuyut-hto-z-vidomih-ukrayinciv-kinuv-vse-i-pishov-na-viynu-2433298.html.

Ober, J., Rusakov, S., & Matusevych, T. (2024). The effects of the war in Ukraine on the environment of Ukrainian 
artists: An evaluation by a diagnostic survey. Media, War & Conflict. DOI: https://doi.org/10.1177/17506352241269604.

References:
Vynnychenko, S.  (2023). Bolyuchi rany teatralnoho svitu: sumni pidsumky [Painful Wounds of the Theatrical 

World: Sad Results].  Gazeta.ua. Retrieved from:  https://gazeta.ua/blog/60052/bolyuchi-rani-teatralnogo-svitu-sumni-
pidsumki [in Ukrainian].

Vorozhbyt, N. (2024). Podvyh viiskovykh ne bezsensovyi. Nataliia Vorozhbyt pro film «Kiborhy» [The Military's Feat 
Is Not Meaningless. Nataliia Vorozhbyt on the Film «Cyborgs»]. Ukrainske Radio. Retrieved from: http://nrcu.gov.ua/
news.html?newsID=103251 [in Ukrainian].

Hegel, H.  (1968). Estetyka. T. 1. Lektsii po estetyke: Vvedenie; Chast pervaia. Ideia prekrasnoho v iskusstve ili ideal 
[Aesthetics. Vol. 1. Lectures on Aesthetics: Introduction; Part One. The Idea of the Beautiful in Art or the Ideal]. 312 p. [in Russian].

Hnatiuk, A.V.  (2024). Osmyslennia ukrainskoho teatru v konteksti suchasnykh viiskovykh podii: kul'turolohichnyi 
analiz [Understanding Ukrainian Theater in the Context of Contemporary Military Events: A Cultural Analysis]. Baltija 
Publishing. DOI: https://doi.org/10.30525/978-9934-26-402-3-16 [in Ukrainian].

Ivan Franko u krytytsi: Zakhidnoukrainska retsepsiia 20–30-kh rokiv XX st. (2010). [Ivan Franko in Criticism: Western 
Ukrainian Reception of the 1920s–1930s]. Lvivskyi Natsionalnyi Universytet im. Ivana Franka. 432 p. [in Ukrainian].

Kabatsii, M. (2024). Ty [Romantyka]. Hurt MUR vypustyv albom-miuzykl pro poetiv Rozstrilianoho vidrodzhennia 
[You [Romance]. The Band MUR Released a Musical Album about the Poets of the Executed Renaissance]. Ukrainska 
Pravda. Zhyttia. Retrieved from:  https://life.pravda.com.ua/culture/ukrajinskiy-gurt-vipustiv-albom-pro-rozstrilyane-
vidrodzhennya-sluhati-onlayn-300277/ [in Ukrainian].

Kyryliuk, O.L. (2020). Formuvannia obrazu zakhysnyka v umovakh informatsiinoi viiny: Linhvokohnityvnyi aspekt 
[Formation of the Defender's Image in the Context of Information Warfare: A Linguo-Cognitive Aspect].  Lvivskyi 
Filolohichnyi Zhurnal, (8), 90–96. DOI: https://doi.org/10.32447/2663-340x-2020-8.14 [in Ukrainian].

Kostyniuk, L. (2023). Rol teatralnoho mystetstva u chasi viiny [The Role of Theater Art in Wartime]. Zbruch. Retrieved 
from: https://zbruc.eu/node/115133 [in Ukrainian].

Kotliar, O. (2022). Viina u mystetstvi y mystetstvo u chas viiny. Rozmova z Olhoiu Balashovoiu [War in Art and Art 
During Wartime. An Interview with Olha Balashova]. Antykar. Retrieved from: https://antikvar.ua/vijna-u-mystetstvi-j-
mystetstvo-u-chas-vijny-rozmova-z-olgoyu-balashovoyu/ [in Ukrainian].

Kotubei-Herutska, O., Mori, E. (2022). Kalush Orchestra pislia vystupu na Yevrobachenni zaklykav vriatuvaty Mariupol 
i «Azovstal» [Kalush Orchestra Called to Save Mariupol and Azovstal after Their Eurovision Performance]. Suspilne 



370

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Kultura. Retrieved from: https://suspilne.media/culture/239541-kalush-orchestra-pisla-vistupu-na-evrobacenni-zaklikav-
spasti-mariupol-i-azovstal/ [in Ukrainian].

Nekrecha, K., & Haliv, O.  (2023, August 23). Vony ne khotyly slavy, vony zakhyshchaly svoiu zemliu. Oles 
Sanin rozpoviv pro film «Dovbush» [«They Didn't Seek Fame, They Defended Their Land». Oles Sanin on the Film 
«Dovbush»]. Radio Svoboda. Retrieved from: https://www.radiosvoboda.org/a/film-dovbush-rigeser-interview/32561255.
html [in Ukrainian].

Nora, P. (2014). Teperishnie, natsiia, pamiat [Present, Nation, Memory]. Kyiv. 272 p. [in Ukrainian].
Tan, Q. (2024). Rol suchasnoho kinomystetstva Ukrainy v kulturnomu prostori Yevropy i svitu [The Role of Modern 

Ukrainian Cinema in the Cultural Space of Europe and the World]. Dyzaine i Mystetstvo Ukrainy u Chasy Natsionalnoho 
Sprotyvu: Zbirnyk Tez Dopovidei II Vseukrainskoi Naukovoi Konferentsii. Kyiv. 97 p. [in Ukrainian].

Kharchenko, P.V.  (2024). Muzychne mystetstvo Ukrainy yak vazhlyva skladova natsionalnoho sprotyvu: Istoriia, 
teoriia i suchasna praktyka [Music Art of Ukraine as an Important Component of National Resistance: History, Theory, and 
Modern Practice]. Dyzaine i Mystetstvo Ukrainy u Chasy Natsionalnoho Sprotyvu: Zbirnyk Tez Dopovidei II Vseukrainskoi 
Naukovoi Konferentsii. Kyiv. 97 p. [in Ukrainian].

Khmelnytska, V. (2023). «Chomu polityky ne voiuiut?»: Khto z vidomykh ukraintsiv kynuv vse i pishov na viinu 
[«Why Don't Politicians Fight?»: Which Famous Ukrainians Dropped Everything to Go to War]. TSN. Retrieved from:  
https://tsn.ua/exclusive/chomu-politiki-ne-voyuyut-hto-z-vidomih-ukrayinciv-kinuv-vse-i-pishov-na-viynu-2433298.
html [in Ukrainian].

Ober J., Rusakov S., & Matusevych T. (2024). The Effects of the War in Ukraine on the Environment of Ukrainian 
Artists: An Evaluation by a Diagnostic Survey. Media, War & Conflict. DOI: https://doi.org/10.1177/17506352241269604 
[in English].



371

УДК 130.2: 111.32 : 1 (091)
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.45

Тарасюк Лариса Сергіївна,
доктор філософських наук, 

професор кафедри філософії та релігієзнавства
Київського столичного університету імені Бориса Грінченка

orcid.org/0000-0002-3863-7707
loraa252@gmail.com 

Тимошенко Тарас Сергійович,
кандидат філософських наук, 

доцент кафедри психології, філософії та суспільних наук
Навчально-наукового гуманітарного інституту

Таврійського національного університету імені В. І. Вернадського
orcid.org/0000-0002-7087-2301

tymoshenko.taras@tnu.edu.ua

ФОРМУВАННЯ КУЛЬТУРНИХ ЦІННОСТЕЙ ТА ІДЕНТИЧНОСТІ  
ЧЕРЕЗ МІФОЛОГІЧНІ УЯВЛЕННЯ

У роботі досліджено роль міфології у формуванні культурних цінностей та ідентичності народів. Міфоло-
гія формує систему цінностей, яка впливає на моральність, етику та соціальні норми в суспільстві. Розуміння 
ролі міфології допомагає розкрити, які саме цінності та ідентичності сформувалися, як вони вплинули на 
розвиток культури й спільноти, як вони можуть впливати на подальший розвиток суспільства. Зазначено, що 
роль міфології є важливим аспектом для глибшого розуміння культурного спадку та ідентичності народів.

Проаналізовано, що історичний контекст розвитку міфології допомагає нам краще розуміти суспільні 
та культурні процеси, які відбувалися в минулому, та їх вплив на формування ідентичності й цінностей 
різних народів. Зазначено, що історичні події вплинули на еволюцію міфологічних уявлень. Ці події часто 
створювали нові непередбачені виклики, які вимагали нових пояснень та розуміння світу. Зміни в суспільних 
умовах, релігійних переконаннях і наукових відкриттях також відображалися в міфології, яка презентувала 
адаптацію та реакцію суспільства на нові реалії. 

Отже, історичні події виступали як каталізатори для еволюції та розвитку міфологічних уявлень, відобра-
жаючи потреби й аспірації суспільства в різних історичних періодах. Міфи відіграли ключову роль у пере-
даванні та утриманні цінностей, традицій і вірувань різних цивілізацій. Вони впливали на світосприйняття 
та поведінку людей, а також об’єднували суспільства через спільні міфологічні образи й ритуали. Зміна 
історичних контекстів, як-от війни, торговельні маршрути, культурні взаємодії та релігійні трансформації, 
впливала на еволюцію міфологічних систем, адаптуючи їх до нових реалій і вимог суспільства.

Ключові слова: культура, міф, культурні цінності, історія, зміни, ідентичність, людина, народ.



372

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Tarasyuk Larisa,
Doctor of Philosophy, 

Professor at the Departament of Philosophy and Religious Stadies
Borys Grinchenko Kyiv Metropolitan University

orcid.org/0000-0002-3863-7707
loraa252@gmail.com 

Tymoshenko Taras,
Candidat of Philosophy Sciences, Associate Professor 

at the Departament of Psychology, Philosophy and Social Sciences 
Educational Humanitarian Institute 

of the Taurian National University named after V.I. Vernadskyi
orcid.org/0000-0002-7087-2301

tymoshenko.taras@tnu.edu.ua

FORMATION OF CULTURA VALUES AND IDENTITY THROUGH 
MYTHOLOGICAL REPRESENTATIONS

This work examines the role of mythology in shaping cultural values and the identity of peoples. Mythology 
forms a system of values that influences morality, ethics, and social norms within society. Understanding the role 
of mythology helps reveal how these values and identities were formed, how they influenced cultural development, 
and how they can affect the future development of society. It is stated that the role of mythology is crucial for 
a deeper understanding of the cultural heritage and identity of peoples.

The historical context of the development of mythology is analyzed help us better understand social and cultural 
processes that took place in the past and their influence on the formation of identities and values of different peoples. 
It is stated that historical events had an influence on the evolution of mythological sleas. These events often created 
unforeseen challenges that require new explanations and understanding of rhe world. Changes in socsal conditions, 
religious beliefs and scientific discoveries zre also reflected in mythology, which reflected society’s adaptation 
and reaction to new realities. 

Thus, the development of mythology was often associated with religious beliefs and practices, serving as a means 
of transmitting religious knowledge and beliefs, recounting tales of gods, heroes, and cosmogonic events. Myths 
played a key role in transmitting and maintaining the values, traditions, and beliefs of different civilizations. They 
influenced people's worldviews and behaviors, uniting societies through common mythological images and rituals. 
Changing historical contexts – such as wars, trade routes, cultural interactions, and religious transformations – have 
influenced the evolution of mythological systems, adapting them to new realities and societal demands.

Key words: cultura, myth, cultural values, history, chandes, identity, man, people.

Вступ. Актуальність. Міфологія, незва-
жаючи на свій стародавній початок та істо-
ричні корені, має значний відгук у сучасному 
світі. Вона не лише залишається джерелом 
натхнення для літератури, мистецтва та кіно, 
а й впливає на наше сьогодення через вну-
трішні сенси та символіку, які несе. На перший 
погляд, міфологічні оповіді можуть здаватися 
віддаленими від сучасного життя. Проте в них 
міститься глибокий символізм, який може зао-
хочувати саморозвиток, надавати розуміння 
людських відносин, а також відповіді на фунда-
ментальні питання про життя, смерть, любов, 
віру та багато іншого.

У статті розглянуто роль міфології у фор-
муванні культурних цінностей та ідентичності 

народів. Цей аспект досліджування важливий, 
бо міфологія відображає глибокі аспекти куль-
тур та традицій певного народу. Вона впливає 
на спосіб, яким люди розуміють світ навколо 
себе, своє минуле, сучасність і навіть май-
бутнє. Міфологічні перекази, легенди та міфи 
формують систему цінностей, яка впливає на 
моральність, етику й соціальні норми в сус-
пільстві. Розуміння ролі міфології допомагає 
розкрити, які саме цінності та ідентичності 
сформувалися, як вони вплинули на розвиток 
культури й спільноти, як вони можуть впливати 
на подальший розвиток суспільства. Так, роз-
гляд ролі міфології є важливим для глибшого 
розуміння культурного спадку та ідентичності 
народів.



373

Історичний контекст розвитку міфології 
полягає у взаємодії різних культурних, соці-
альних і релігійних чинників протягом століть. 
Від давніх часів міфи були способом пояснення 
невідомих явищ природи, життєвих ситуацій 
і загального людського досвіду. Вони відобра-
жали віру в божества, героїв та дивовижні ство-
ріння, які переплелися з історіями людських 
походжень, подорожей і битв. Протягом історії 
міфологія зазнавала впливу різних культурних 
та цивілізаційних змін. Зміна політичних режи-
мів, міграції народів, торговельні контакти 
й релігійні перетворення – усе відігравало роль 
у формуванні та перетворенні міфологічних 
систем. Такі історичні події, як війни, колоні-
зація і технологічний прогрес, також впливали 
на міфологічні надбання та їх інтерпретацію. 
Зміни в способі життя, соціальних структурах 
та відносини між людьми також могли впливати 
на міфологію, відображаючи або підтримуючи 
дійсний суспільний порядок чи протестуючи 
проти нього. Отже, історичний контекст розви-
тку міфології надає важливі відомості про те, 
як міфи виникали, еволюціонували й перетво-
рювалися разом із суспільством, що дає змогу 
краще розуміти їх значення і вплив на культуру 
та ідентичність народів.

У контексті вивчення історії важливо про-
стежити перетворення найдавніших, архаїч-
них форм міфу на феномен мистецтва, зокрема 
історію давніх греків і римлян. Слово «міф» 
грецького походження й означає «слово», «роз-
повідь», «переказ». Хоча міф буквально означає 
розповідь, він не є жанром, формою словесного 
мистецтва, тому що його синкретична свідо-
мість містить не лише слово, а й дію. Міф – це 
універсальна чуттєва дійсність, структурована 
за людським світосприйняттям. У міфі в персо-
ніфікованих конкретно-чуттєвих образах і оду-
хотворених істот постає узагальнено відобра-
жена первісною свідомістю дійсність. Він 
містить людські знання про світ, є формою 
духовної діяльності людини, що сформува-
лася на ранніх етапах освоєння людиною світу. 
Міф узагальнює для давньої людини уявлення 
про світ, у якому вона живе, та про ті сили, які 
цим світом керують. Міфологічне мислення 
характерне для давнього періоду соціально-
історичного життя, а точніше для общинноро-
дової або первіснообщинної формації, що для 
Греції охоплює першу третину І тисячоліття 

до н.е., але витоки його – у безодні тисячоліть. 
Родове об’єднання для людини найбільш при-
родне й доступне, де є родинні стосунки. І ціл-
ком закономірно, що природне життя давній 
грек не може уявити собі інакше, як за допо-
могою родинних зв’язків, що об’єднують пред-
ків з батьками і дітьми. Дивлячись на життя 
навкруги, людина бачила велику кількість 
одиничних явищ, які вона була здатна назвати 
певним словом. Але, називаючи окремий пред-
мет, людина здійснювала акт узагальнення. 
Так у загальних рисах народжується міфоло-
гія, міфологічне мислення, властиве первіс-
ній людині, що переносить власні родові сто-
сунки на навколишню дійсність. Буття людини 
пов’язане з найпростішими функціями природи 
взагалі – народженням, годуванням, вирощу-
ванням, задоволенням елементарних потреб, 
боротьбою за існування, хворобами, смертю. 
Інакше кажучи, у міфі зображення реальності 
сприймається як сама реальність, а не її сим-
вол чи образ. Отже, істотною властивістю 
міфу є синкретична єдність суб’єктивного 
та об’єктивного.

Іншою суттєвою властивістю міфу є те, що 
він виражає колективний архетип свідомості. 
Він залишається міфом доти, доки є віра в реаль-
ність подій, про які в ньому йдеться. Якщо віра 
втрачена, міф перетворюється на художній 
твір: епос, легенду, казку тощо. Проте міф – це 
не лише відображення реальності. Його син-
кретизм полягає у втіленні єдності пояснення 
й перетворення світу. Тому міф може слугувати 
практичним цілям, бути за певних обставин іде-
ологічним знаряддям конкретних дій. В історії 
неодноразово спостерігаються масові дії, спри-
чинені міфологічною ідеологією – релігійною, 
націоналістичною, класовою. Первісні міфи 
мали невербальний вираз. Їх не вигадували, 
а створювали в музичних і танцювально-ігро-
вих драматичних формах. Найбільш старожитні 
міфи не були наративними оповіданнями, а ста-
новили обрядові дії, які «витанцьовувалися» під 
музику. Музика відігравала в цих обрядах пер-
шорядну роль. Вона визначала ритміку й темп 
ритуальних дій і танців. Вона згуртовувала 
та єднала архаїчний колектив, а свій вербальний 
вираз міфи спочатку знаходили у співі, тобто 
знову-таки в музичній формі.

Отже, первісний міф був, якщо говорити 
сучасною мовою, драматичною дією, яка 



374

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

синкретично поєднувала музику, костюмо-
ваний танець і сакральний спів. Суттєва від-
мінність між: міфічною драмою і драмою як 
художнім твором полягає в тому, у який спосіб 
глядач і слухач сприймають зміст драматичної 
дії. Для розуміння природи міфу вагоме зна-
чення має характеристика міфологічного часу. 
Для міфологічного часу характерна підкреслена 
орієнтація на минуле, початкові сакральні часи. 
Вони постають як часи першотворення, доба 
першоречей та першодій тобто першого вогню, 
першого дому, першого списа, першого вико-
ристання ліків тощо. Абсолютизація початку 
пов’язана з міфологічним принципом зведення 
сутності предмета до його генезису. Так, міф 
поставав у дихотомічній структурі початкового 
сакрального часу й часу профанного, емпірич-
ного. При цьому міфологічна свідомість наді-
лена певною гнучкістю: ті зміни, що відбува-
лися в міфологічній свідомості, проєктувалися 
на минуле й знаходили в ньому обґрунтування, 
що, зі свого боку, стимулювало розвиток міфо-
логічної системи. Етіологічна природа міфу 
мала важливу функціональну спрямованість. 
Специфічно пояснюючи світ, міф так підтриму-
вав, санкціонував дійсний космічний і соціаль-
ний лад, пристосовував людину до природи 
й соціуму. Важливим практичним засобом під-
тримки такого порядку було регулярне відтво-
рення міфів у ритуалах. Соціальне значення 
міфу виявлялося в тому, що він не лише слугу-
вав підтримці стану й функціонування соціуму, 
а й надавав людині індивідуальну підтримку, 
особливо в психологічно складних, критичних 
станах при настанні статевої зрілості, пере-
ході до чоловічої дорослої групи, у разі смерті 
близьких тощо.

Порівняльно-історичне вивчення міфу дало 
змогу з’ясувати, що в міфах різних народів світу 
наявна чимала кількість спільних рис і мотивів. 
Так, до найдавніших міфів належать міфи про 
тварин. Нерідко це міфи про походження тварин 
від людей і навпаки. У давньогрецькій міфоло-
гії багато таких міфів, як і міфів про перетво-
рення людей на рослини. Наприклад, міф про 
походження мирмидонян, міф про Арахну, про 
нарциса, гіацинта, кипарис. До найдавніших 
належать міфи про походження сонця, місяця, 
зірок, відповідно позначені як міфи солярні, 
лунарні, астральні. До найважливіших зара-
ховують міфи про походження світу, так звані 

космогонічні. Серед них іноді виокремлюють 
міфи про походження людини, тобто антропо-
гонічні. Стосовно давньогрецької космогонії, 
то в ній на ранніх етапах визначальна роль 
належить землі, яка все із себе породжує і виго-
довує. Не випадково ця рання стадія міфоло-
гічних уявлень має назву хтонізм. Земля також 
є визначальною частиною тієї субстанції, з якої 
Прометей ліпить людину. 

У міфології різних народів вагоме значення 
мають міфи календарні, що пояснюють зміну 
пори року, ті чи ті природні цикли. Особливе 
місце серед міфологічних уявлень посідають 
міфи про походження тих чи тих культурних 
надбань або соціальних настанов. Важливу 
роль у цих міфах зазвичай відіграють культурні 
герої, завдяки зусиллям яких космос «цивілізу-
ється». Роль культурних героїв можуть викону-
вати як боги, так і напівбоги та смертні.

Спадкоємицею старогрецької міфології є рим-
ська міфологія, яка приймає основні грецькі уяв-
лення, накладаючи їх на наявні погляди латинян 
та етрусків. К. Корольов, досліджуючи класичну 
культуру Середземномор’я, уважав, що з усіх 
традицій «римська була одночасно найменш 
самостійною і найбільш запозичуваною:... вона 
являла собою комбінацію італійських, етрусь-
ких та грецьких міфів; пізніше на цю комбіна-
цію наклалися містичні вчення і культи, що були 
почерпнуті на Сході» (Дарморіз, 2010, с. 141). 
На римську міфологію значною мірою вплинула 
грецька, і багато богів та героїв римської міфо-
логії мають аналогічні характеристики та функ-
ції в грецькій міфології, хоча з іншими іменами. 
Римська міфологія була дуже пов’язана з політи-
кою та військовою могутністю Римської імперії. 
Багато міфів і легенд розповідали про подвиги 
героїв, битви та здобутки Риму (Дарморіз, 2010, 
с. 156). Боги римської міфології часто відобра-
жали людські якості та поведінку. Вони були 
зображені як антропоморфні істоти з власними 
недоліками, страстями та пристрастями, що від-
різняло їх від ідеалізованих богів грецької міфо-
логії. У римській міфології було багато божеств, 
які відображали різні аспекти життя та природи, 
від богів неба та війни до богів домашнього 
вогнища та родинного благополуччя (Дарморіз, 
2010, с. 148). 

Давньоєгипетська міфологія і релігія – над-
звичайно складне явище. Вони поєднали в собі 
різні, часом полярні вірування та уявлення, що 



375

склалися в різні часи і в різних куточках кра-
їни, повсякчас розвиваючись і ускладнюючись. 
Здавна в Єгипті сформувалося декілька теоло-
гічних центрів Геліополь, Мемфіс, Гермополь, 
Фіви. У кожному з них була своя космогонічна 
версія, що проголошувала творцем світу влас-
ного бога, а інших богів трактувала як ство-
рених ним чи таких, що походять від нього. 
Тому в стародавньому Єгипті навряд чи існу-
вала цілісна релігійна доктрина. Таке бачення 
релігійного життя стародавніх єгиптян істотно 
зумовлене також станом найдавніших джерел 
і суперечливим характером пізніших релігійних 
текстів Усенко. В уяві єгиптян світ був перепо-
внений найрізноманітнішими богами й духами, 
що їх уособлювали священні тварини, птахи, 
риби та комахи. Згодом єгиптяни перейшли на 
антропоморфну іконографію своїх богів, час-
тину яких напіволюднили, зображуючи з тілом 
людини і головою тварини чи птаха, інших під-
дали цілковитій антропоморфізації. Такі зміни 
в іконографії єгипетських богів відбувалися 
під впливом більш досконалих іноземних релі-
гій і внаслідок зростання залежності індивіда 
від суспільства (Усенко, 2021, с. 57). У Старо-
давньому Єгипті розвинувся культ води. В уяві 
єгиптян сам Всесвіт виник з первісного водя-
ного хаосу – божества Нун. Найдавнішим 
солярним богом у країні був Ра, центральне свя-
тилище якого розташовувалося в Геліополі. Ра 
очолив загальноєгипетський пантеон, злившись 
з аналогічним богом інших єгипетських богів 
Гором у Ра-Горахте. Унаслідок перетворення 
Фів на столицю Єгипту пантеон очолив фіван-
ський солярний бог Амон, який злився з богом 
Ра в Амона-Ра. Сонцепоклонницька реформа 
фараона Ехнатона піднесла тимчасово соляр-
ний культ Атона до ролі єдиного вселенського 
божества. Реформа зазнала краху через консер-
ватизм єгипетського суспільства, але її підхо-
пили напівкочові семітські племена стародавніх 
євреїв, які певний час мешкали в Дельті Нілу і, 
будучи переслідувані за вірність реформі, емі-
грували в Палестину, де культ солярного бога 
ототожнився із семітським культом бога грози 
й блискавки Адонаєм. Особливе місце в релі-
гійно-міфологічній культурі стародавніх єгип-
тян посідав цикл міфів і ритуалів, пов’язаних 
з богом родючості Осірісом (Усенко, 2021).

Китайська міфологія також багата й різно-
манітна. Вона містить давні легенди про богів, 

духів та героїв. Політична доля Китаю призвела 
до того, що давньокитайська міфологія дійшла 
до нас фрагментарно й реконструюється за дав-
німи історичними й філософськими творами. 
Одна з відмінностей давньокитайської міфо-
логії – це евгемеризація міфічних персонажів, 
які під впливом раціоналістичного конфуціан-
ського вчення дуже рано почали тлумачитися як 
реальні події глибокої давнини. Головні персо-
нажі перетворювалися на правителів, а друго-
рядні – на сановників, чиновників тощо. Евге-
меризація міфів сприяла й характерному для 
китайської міфології процесові антропорфо-
логізації героїв. Велику роль відігравали тоте-
мічні уявлення. Так, племена іньців уважали 
своїм тотемом ластівку, племена ся – змію. 
Поступово змія трансформувалася в дракона 
(лун), який владарював над дощами, грозою, 
водою. Функцію жерців Неба виконували вчені, 
що відправляли ритуали на честь бога неба 
Шан Ді, який вважався першопредком китай-
ців. За аналогом кожна китайська родина шану-
вала своїх предків. Так, переважальним у Китаї 
став не культ богів, а культ предків. Саме ж 
Небо (Тянь) стало головним китайським боже-
ством, причому не стільки священно-боже-
ственним, скільки морально-етичним. Уважа-
лося, що Велике Небо заохочує і карає, Небо 
набуває дедалі абстрактнішого (космічного 
й морального) порядку руху всього дійсного. 
Сенс життя людини для давніх китайців поля-
гав у підтриманні правильних відносин людини 
й космосу, яких заповідали предки. Персонажі 
давньокитайської міфології, часто виступаючи 
як реальні герої, мають відповідні свята, які 
відзначаються за заведеним у Китаї місячним 
календарем. Відповідно здійснюються заведені 
ритуали, які дають змогу людям контактувати 
з божественною силою Першопредків.

Індійська міфологія, заснована на відомих 
епосах, таких як «Махабхарата» та «Рама-
яна», розповідає про пригоди богів, героїв 
та демонів. Багато з головних персонажів, як-от 
Крішна, Рама, Шива та Парваті, чинять глибо-
кий релігійний і культурний вплив на індійське 
суспільство. Індоєвропейська сім’я народів 
подібна на розлоге дерево з могутнім коренем. 
Вийшовши на арену історії вперше як воїни 
на бойових колісницях і з бойовими бронзо-
вими сокирами, її представники продовжують 
відігравати в історії людства величезну роль. 



376

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Розселившись на просторах Європи та Азії, 
індоєвропейці розділилися на безліч прана-
родів: кельтів (тепер – ірландці, шотландці, 
валійці, бетонці, у минулому – галли, галати, 
гельвети, бої), германців (німці, англосакси, 
данці, голландці, шведи, норвежці, ісландці, 
у минулому – вандали, готи, гепіди, герули), 
балтів (литовці, латвійці, у минулому – пруси, 
ятваги), слов’ян (південні, східні і західні), гре-
ків, вірмен, фракійців (у минулому – фракійці, 
фрігійці, даки, гети), іллірійці (тепер – албанці), 
анатолійців (у минулому – хети, палійці), іта-
ліків (венети, латини, римляни, тепер – роман-
ські народи), іранців (перси, таджики, осетини, 
курди, пуштуни, у минулому – скіфи, сармати, 
алани, саки, масагети), індійці (бенгальці, 
раджастанці, хінді та ін.), тохари та ін. 

Кожен із цих пранародів залишив свій уні-
кальний слід в історії та культурі людства. 
Стародавні індоєвропейські боги, отримавши 
нові звучання та брази, відповідно до різних 
історичних доль своїх шанувальників, зберегли 
глибоко споріднені риси.

Небесні боги є найбільш цілісними обра-
зами. Ім’я бога Ясного Неба майже у всіх своїх 
варіантах походить від праіндоєвропейського 
deiuo – «денне, сяюче небо»: індійський Дьяус, 
балтський Дієвас, латинський Деус, герман-
ський Тіу, кельтський Тевтат, хетський Тіват, 
грецький Зевс (від Деос), слов’янський Диво. 
Він є найбільш древнім чоловічим персона-
жем пантеону, саме він був головою пантеону 
індоєвропейців на початку їх існування, був 
богом племінної общини, володів законодав-
чими та військовими функціями. Останнє те, 
що відрізняє цей образ у пастуших племен 
індоєвропейців від небесних богів у землероб-
ських культурах, які їм передують. Надалі Бога 
Ясного Неба затулили інші образи, що викли-
кало навіть появу спеціальних пояснювальних 
міфів, як-от міф про «падіння Дьяуса» в Індії 
та кельто-германський сюжет про втрату неба 
руки й неможливості через це виконувати 
функції «царя богів». Така ситуація була харак-
терна для народів Північної та Західної Європи 
й індоіранців, але в Середземномор’ї розвиток 
міфології пішов іншим шляхом. У греків, іта-
ліків та етрусків Зевс, Юпітер і Тін є злиттям 
образів богів Ясного Неба і Грому.

Для стародавніх народів міфологія була спо-
собом пояснення та розуміння навколишнього 

світу, природних явищ, суспільних структур, 
людських почуттів і вчинків. Вони створювали 
міфи, легенди та богів, щоб пояснити похо-
дження всього навколо, включно із собою. Міфи 
виконували різні функції для стародавніх наро-
дів. Вони слугували як форма навчання та пере-
давання знань від покоління до покоління, 
вчили моральних цінностей та норм поведінки. 
Також міфи могли об’єднувати суспільства, 
створюючи спільні вірування, традиції та іден-
тичність. Міфи допомагали створити уявлення 
про космос, час, та відносини між божествами 
та людьми. Вони відображали ідеї про порядок 
у світі та роль людини в цьому порядку.

Українська народна міфологія давно при-
вертали увагу дослідників. Першим дослідни-
ком у цій царині вважається М.  Костомаров., 
І. Нечуй-Левицький, М. Грушевський, Г. Була-
шев, О. Потебня. 

Сучасна міфологія, відзначає О.  Морща-
кова, об’єднує ідеальне й реальне, понятійне 
та чуттєве, можливе й дійсне в образ, який 
орієнтує людство на визначення подальших 
перспектив як соціокультурного розвитку, так 
і біологічного виживання. Сучасне міфологічне 
мислення пов’язане із розвитком техногенної 
цивілізації: міфи про безмежні можливості тех-
ніки з її тотальним впливом на людину; міфи 
віртуальної реальності, у яких ілюзорність 
є дієвішою за реальність, фантастичні проєкти 
соціального впорядкування тощо. Сучасний 
міф втрачає притаманну йому первинну син-
кретичність і ставить людину перед фактом 
життя у «двох вимірах»: реальному та ілюзор-
ному (Морщакова, 2004, с. 157). «Притаманна 
міфологічній свідомості віра в «божествен-
ність» суб’єктивного знання в умовах полі-
тичних реалій ХХ ст. є одним із засобів само-
ствердження, самореалізації і самодопомоги 
в досягненні власної значущості та правоти 
щодо тих смисложиттєвих змістів, які нав’язує 
особистості суспільна свідомість» (Морщакова, 
2004, с. 157). Так, можна зробити висновок, що 
історичний контекст розвитку міфології віді-
гравав ключову роль у формуванні культур, 
вірувань та ідентичності різних цивілізацій. 
Розвиток міфології відбувався в контексті полі-
тичних, соціальних, економічних та релігійних 
змін, які відбувалися в суспільстві протягом 
історичного часу. Історичні події, такі як війни, 
міграції, торговельні контакти та культурні 



377

обміни, впливали на формування міфологічних 
систем, їх структуру та зміст. Кожна епоха мала 
власні міфи та легенди, які відображали думки, 
цінності та переживання того часу. Крім того, 
розвиток міфології часто був пов’язаний з релі-
гійними віруваннями та практиками. Міфи слу-
гували як засіб передавання релігійних знань 
та вірувань, розповідаючи про богів, героїв 
і космогонічні події.

Отже, історичний контекст розвитку міфо-
логії допомагає нам краще розуміти суспільні 
та культурні процеси, які відбувалися в мину-
лому, та їх вплив на формування ідентичності 
й цінностей різних народів. Безумовно, істо-
ричні події впливали на еволюцію міфологічних 
уявлень. Ці події часто створювали нові непе-
редбачені виклики, які вимагали нових пояс-
нень та розуміння світу. Відбувалися революції, 
війни, міграції народів, торговельні контакти 
й культурні взаємодії, які вплинули на міфоло-
гічні системи. Зміни в суспільних умовах, релі-
гійних переконаннях та наукових відкриттях 
також відображалися в міфології, яка відобра-
жала адаптацію та реакцію суспільства на нові 
реалії. Отже, історичні події виступали як ката-
лізатори для еволюції та розвитку міфологічних 
уявлень, відображаючи потреби й аспірації сус-
пільства в різних історичних періодах. 

Події в Древній Греції мали безпосереднє 
значення на формування міфів та легенд, які 
стали основою грецької міфології. Ця епоха 
в історії Греції була періодом інтенсивних куль-
турних, політичних і соціальних змін, що відо-
бразилися в міфологічних розповідях та боже-
ствах. Події, пов’язані з великими історичними 
постатями, такими як Геракл, Ахіллес, Одіссей 
та інші, вплинули на формування легенд про 
їхні подвиги й пригоди. Багато з міфів про героїв 
відображають події, які відбулися в реальному 
житті, але були вигадані та перетворені через 
призму міфології. Події, пов’язані з культовими 
обрядами, святами та релігійними віруваннями, 
вплинули на створення міфологічних історій 
про богів і героїв. Ці обряди та вірування відо-
бражали життя й цінності давньогрецького сус-
пільства, їхні впливи були відображені в міфо-
логії. Війни, повстання та зміни управління 
також знайшли відображення в міфологічних 
історіях. Їх використовували як алегорії для 
розуміння політичних подій чи спосіб вира-
ження соціальних амбіцій.

Разом з еволюцією суспільства міфологія 
також суттєво змінювалася. Зокрема, під час 
Середньовіччя роль міфології трансформува-
лася в суспільстві. У цей період міфологічні 
уявлення і традиції почали відступати перед 
релігійними доктринами та догмами Християн-
ства. Церковна інституція взяла на себе функцію 
контролю над духовною сферою та розповсю-
дженням моральних норм, що змінило спосіб, 
яким сприймалася міфологія. У середньовіччі 
міфи й легенди зберігалися, але їх тлумачення 
та значення були переосмислені відповідно до 
християнської доктрини. Багато міфологічних 
персонажів і сюжетів були адаптовані до хрис-
тиянської традиції або визнані як її вороги. 
У цей період міфи та легенди часто використо-
вувала церква для ілюстрації біблійних історій 
або як засіб пропаганди й підтримки влади.

У добу Романтизму «культурний маятник» 
змінив напрям та почав рухатися від раціона-
лістичного полюсу до міфологічного. І хоча 
при цьому акценти цінності були зміщені 
на естетичний вимір філософії як феномену 
художньої творчості, однак у цей час виявлено 
низку глибоких ідей щодо природи, структури 
та функцій міфології. Так, з філософської пози-
ції Шеллінга, виникнення міфології та поезії 
є взаємоперетіканням двох немислимих один 
без одного процесів. Міфи, як він зауважує, 
сконструйовані за символічним принципом, 
міфи структурують хаос, у якому потенційно 
наявні всі можливі смисли, образи виокремлю-
ють з нього осмислені символічні констатації. 
При цьому міфологія як цілісна система побу-
дована шляхом концентрації символів навколо 
специфічного ядра. Роль останнього відіграє 
«світ богів», який хоч і спілкується певним 
чином зі «світом людей», однак залишається 
суттєво відокремленим від нього. Міфоло-
гія, за Шеллінгом, є відображенням дійства, 
постійним теогонічним процесом, який відбу-
вається у свідомості народів і який суб’єктивно 
є необхідним для виділення смислів з хаосу. 
О. Морщакова стверджує, що сучасний період 
національно-культурної історії в Україні вніс 
корективи до традиційних уявлень про полі-
тичну соціалізацію як відтворення політичної 
системи через передавання національних 
цінностей від одного покоління до іншого. Від-
сутність почуття належності суб’єкта до осо-
бистісного панівного начала (держави, нації) 



378

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

стримує формування справжнього колектив-
ного «Я», на якому ґрунтується культуротвор-
чість етносу. Його не може замінити та ієрархія 
цінностей, яку нині пропагує політична ідеоло-
гія. Освячена соціальна міфотворчість виступає 
як «громадянська релігія» суспільства (Морща-
кова, 2004, с. 157).

Висновки. Станом на зараз значення міфо-
логії та міфів дуже змінилося для суспіль-
ства. Міф є не тільки історичною, релігійною, 
літературною, а й соціально-політичною реа-
лією, яка переважно відображена в політиці 
й рекламі. У цьому разі поняття «міф» має зна-
чення «штучно створене уявлення про реальні 
суспільні процеси». Звичка ототожнювати міф 
тільки з архаїчним пережитком минулого похо-
дить з хибного розуміння суті міфу, яка полягає 
у створенні низки настанов у соціальній, куль-
турній, ритуальній сферах життя з метою збе-
реження Гармонії суспільства, нації, племені. 
Саме на прикладі історії та ідеології останніх 
років видно, що міф продовжує воскресати на 
кожному новому витку історії, і дуже часто 
з подання владних структур.

Серед міфів сучасності виокремлюють такі 
форми: політичний, провідний, героїчний, 
псевдоміф тощо. Політичний міф – це форма 
колективної психіки, яка пояснює політичну 
реальність цілісними чуттєво-образними засо-
бами. Міф згуртовує людей у суспільні групи 
навколо героя, події, ідеї. Міф може відігра-
вати як конструктивну, так і деструктивну роль 
у суспільстві. Скажімо, міф про те, що націо-
нальна незалежність автоматично підвищить 
добробут народу, сприяє консолідації народу 
довкола національної ідеї. Однак міф про те, 
що держава повинна захищати всі верстви 
населення, є гальмівним чинником реформ. 
Провідні міфи дають змогу у той чи той спосіб 
формувати, спрямовувати колективну, загаль-
нонародну свідомість. До них належать міфи 
про окремі нації, держави, політичні устрої, 

режими, форми правління. Так, є чимало міфів 
про унікальність окремих політиків чи форм 
правління. Героїчні міфи пов’язані насампе-
ред із конкретними людьми – політичними, 
державними діячами, лідерами, непересіч-
ними особистостями, що подаються загалові 
взірцями для наслідування. Псевдоміфи – це 
міфи сучасної, тимчасової, короткотривалої 
дії. Скажімо, у період виборів деякі політики 
формують і поширюють думку, що «лише 
вони й тільки вони спроможні вивести країну 
з кризи», «покінчити з казнокрадством, коруп-
цією і тіньовою економікою», «вирішити про-
блему безробіття» та інші. Усе це є формами 
сучасних міфів. Український філософ О. Шев-
ченко вбачає компенсаторну суть сучасної 
міфології: реалізація бажаного на підсвідомому 
рівні, в умовах наявності травматичної ситу-
ації – як тоталітарної, так і посттоталітарної 
дійсності Щонайперше, виразником цих ком-
пенсаторних міфів є література, де неможливе 
стає можливим. Міфи відіграли ключову роль 
у передаванні та утриманні цінностей, традицій 
і вірувань різних цивілізацій. Вони впливали на 
світосприйняття та поведінку людей, а також 
об’єднували суспільства через спільні міфоло-
гічні образи та ритуали. Зміна історичних кон-
текстів, таких як війни, торговельні маршрути, 
культурні взаємодії та релігійні трансформації, 
впливала на еволюцію міфологічних систем, 
адаптуючи їх до нових реалій і вимог суспіль-
ства.

Міфологічні оповідання, легенди та міфи 
є джерелом розвитку уяви й моральними наста-
новами, які вказують на те, що народ уважає 
важливим, священним та цінним. Вони сприя-
ють формуванню системи цінностей, яка визна-
чає ставлення до родини, природи, справедли-
вості та добра. Крім того, міфологія забезпечує 
почуття належності та єдності серед членів 
народу, об’єднуючи їх навколо спільних ідей 
та символів.

Список використаних джерел:
Дарморіз, О. (2010). Міфологія : навч. посібник. Львів : ЛНУ імені Івана Франка, 248 с.
Морщакова, О. С. (2004). Смисложиттєвий зміст сучасної міфотворчості в контексті українських культурних 

традицій. Київський національний університет культури і мистецтв. Київ. 173 с.
Усенко, І. В. (2021). Образи Давнього Єгипту в сучасній масовій культурі. Доісламський Близький Схід 

№ 2. С. 181–187.
Федорак, Н. (2008). Перша енциклопедія словʼянської міфології. Міфологія і фольклор. № 1. С. 54–62.
Фоміна, Г. В., Нямцу, А. Є. (2009). Міф і легенда у загально-культурному просторі : Монографія. Чернівці : Рута, 239 с.



379

References:
Darmoriz, O. (2010). Mifologia [Mythology: Teaching Manual]. Lviv: LNU named after Ivan Franko. 248 s. 

[in Ukrainian].
Morshchakova, O.  S. (2004). Meaningful Content of Modern Myth-Making in the Context of Ukrainian Cultural 

Traditions. Kyiv National University of Culture and Arts. Kyiv : 173 s. [in Ukrainian].
Usenko, I. V. (2021). Images of Ancient Egypt in Modern Mass Culture. Pre-Islamic Middle East. No. 2. S. 181–187 

[in Ukrainian].
Fedorak N. (2008). Persha encziklonedia slovynckoi mifologii [The First Encyclopedia of Slavic Mythology]. 

Mythology and Folklore. No.1. S. 54–62 [in Ukrainian].
Fomina G. V., Neamtsu A. E. (2009). Myth and Legend in the General Cultural Space : Monograph : Ruta. Chernivtsi. 

239 s. [in Ukrainian].



380

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

УДК 321+316.423
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.46

Ткаченко Руслана Василівна, 
кандидат мистецтвознавства, доцент, 

доцент кафедри культурології та філософії культури 
Національного університету «Одеська політехніка»

orcid.org/0000-0002-9107-9804 
 ruslana.tkachenko@gmail.com

МОДА ЯК ВІДОБРАЖЕННЯ НАРЦИСИЧНОЇ КУЛЬТУРИ

Стаття присвячена сучасній моді як відображенню нарцисичної культури, з огляду на те що мода є від-
дзеркаленням соціокультурних процесів. Наступ нарцисичної культури розгортається на наших очах в акту-
альному просторі. Її носії не лише стають носіями нових патернів поведінки в суспільстві, а й демонстру-
ють себе в соціумі. Прослідкувати ці процеси дуже важливо й доцільно у світі трансформації культурного 
середовища. Мода завжди виконує соціальне замовлення певного суспільства й віддзеркалює вираження 
належності до тієї чи іншої групи. Модні тренди та їх деталі говорять про цінності, ідеали, смаки та спільні 
інтереси громадськості. І це не тільки про бренди й певні стилі одягу, а насамперед про культурні, етичні 
позиції та переконання.

Сучасна людина романтизує світ реальності, жадає слави, їй необхідно підтверджувати свій імідж гла-
муризацією свого життя, як це роблять зірки в соцмережах. Усі ці провідні цінності масового суспільства 
безпосередньо пов’язані з нарцисичною природою і структурою особистості. Мода, яка виконує соціально-
демонстративну функцію, стає джерелом натхнення та діалогу у своєрідному полі культурного нарцисизму. 
Вона дуже чутливо реагує на всі соціокультурні зміни й дає зрозуміти дослідникам, що епоха маскульту 
трансформується в епоху нарцисизму зі своїми характерними особливостями. Також ми не можемо ігнорува-
ти особливості культури нарцисизму, оскільки коли ми говоримо про моду як культурний феномен, то маємо 
на увазі «modus vivendy», спосіб життя людини, спосіб існування й конструювання її довкілля. Які культурні 
запити в спільноти сьогодні потребують моди на нарцисизм і як працюють механізми захисту людини на 
дратівливі фактори сьогодення? Автор намагається з’ясувати в роботі.

Ключові слова: мода, сучасна мода, масова культура, нарцисична культура, сучасні соціокультурні про-
цеси.

Tkachenko Ruslana,
PhD in Art Criticism,

Associate Professor at the Department 
of Cultural Studies and Philosophy of Culture

Odessa Polytechnic National University
 orcid.org/0000-0002-9107-9804

ruslana.tkachenko@gmail.com

FASHION AS A REFLECTION OF NARCISSISTIC CULTURE

The article is devoted to contemporary fashion as a reflection of narcissistic culture, given that fashion is a mirror 
of socio-cultural processes. The onslaught of narcissistic culture is unfolding before our eyes in contemporary space. 
Its carriers are not only becoming carriers of new patterns of behavior in society, but also demonstrate themselves 
in a special way in society. It is very important and expedient to trace these processes in the world of cultural 
environment transformation. Fashion always fulfills the social order of a particular society and reflects the expression 
of belonging to a particular group. Fashion trends and the details of these fashion trends speak about the values, 
ideals, tastes and common interests of the public. And it's not just about brands and certain styles of clothing, but 
primarily about cultural and ethical positions and beliefs.

Modern people romanticize the world of reality, crave fame, and need to confirm their image by glamorizing 
their lives, as fashion stars do on social media. All these leading values of mass society are directly related to 
the narcissistic nature and structure of the personality. Fashion, which performs a social and demonstrative function, 



381

becomes a source of inspiration and dialogue in a kind of field of cultural narcissism. It reacts very sensitively to 
all socio-cultural changes and makes it clear to researchers that the age of mass culture is transforming into the age 
of narcissism with its own characteristic features. Also, we cannot ignore the peculiarities of narcissism culture 
because when we talk about fashion as a cultural phenomenon, we mean “modus vivendi”, a person's way of life, 
the way of existence and construction of their environment. The author tries to find out in this paper what cultural 
demands of the community today require a fashion for narcissism and what mechanisms of human defense against 
irritating factors of the present time are activated.

Key words: fashion, contemporary fashion, mass culture, narcissistic culture, contemporary socio-cultural 
processes.

Постановка проблеми. Сьогодні ми можемо 
констатувати, що на зміну феномену масо-
вої культури приходить феномен нарцисич-
ної культури. Поняття «нарцисична культура» 
ввійшло з роботою Крістофера Леша «Куль-
тура нарцисизму» (Lasch, 1991), де дослідник 
робить спробу проаналізувати тенденцію змін 
у механізмах функціонування західної куль-
тури. К. Леш характеризує прихід нової всео-
сяжної нарцисичної культури двома аспектами: 
індивідуально-особистісним і соціокультур-
ним. Різноманітні соціально-паталогічні явища, 
притаманні сучасному нарцисизму, пояснюють 
і зумовлюють еволюцію типу культури та його 
соціально-психологічне забарвлення. Такий 
перехід від масової культури до нарцисичної 
трансформує суспільство й змінює соціальні 
ролі для багатьох людей. Відбувається карди-
нальний культурний зсув у громадській свідо-
мості. Головна тема, яка наповнює всі засоби 
масової інформації, – це досягнення у своєму 
житті зручності, комфорту й, звісно, успіху. 
У царині моди заміна масової культури на 
нарцисичну зажадала нових художніх зразків, 
зміни стилю поведінки й іміджу, обґрунту-
вання егоцентризму й гедонізму та ведення їх 
у легальне поле. Розпочався процес гламуриза-
ції способу життя в сучасному масовому сус-
пільстві, де нарцисична структура особистості 
розглядається як пріоритетна модель ідентич-
ності людини. Виникнення нарцисичної осо-
бистості як соціального типу є наслідком ево-
люції масового суспільства. Занурення людини 
у світ нарцисичних фантазій, страхів і мрій 
призвело до докорінної перебудови сфери ство-
рення й поширення культури, її комерціалізації 
та прямої підпорядкованості законам ринку. 
Індивідуум переходить із творця культурних 
цінностей у їхнього споживача. Особливості 
нарцисичного радикалу змушують ініціювати 
нескінченне люксове споживання, постійно 
шукати зовнішні підтвердження свого статусу, 

що є запорукою процвітання індустрії зірок. 
Якщо раніше людина хотіла і їй було дуже важ-
ливо подобатися своєму близькому оточенню, 
то тепер вона перебуває в захваті від себе і свого 
кола спілкування. Ми можемо також спостері-
гати, як вона самоізолюється й ухиляється від 
будь-яких справ, що можуть принести клопіт, 
уникає своїх обов’язків у професіональному 
й особистому житті. У нарцисичній культурі 
знецінюється професіоналізм у праці фахівців, 
і це приводить індивіда до відчуження від соці-
ального життя. Ми навіть не встигли зрозуміти, 
що «масова культура» й «масова людина», які 
ввійшли як поняття в сучасний науковий обіг, 
поступово формують інше середовище, де 
визначення «людина-споживач» буде викорис-
товуватися в дуже широкому сенсі, поступово 
стане первинним. Завдяки Еріху Фромму для 
більшості з нас уже відомо, що ми живемо 
в суспільстві споживання, і всі ці тенденції 
ми бачимо в економіці, культурі та політиці. 
Також посилюються процеси перенесення 
культурних патернів нарцисизму між різними 
царинами приватного й суспільного життя. 
З одного боку, людині постійно говорять про її 
можливості бути вільною, а з іншого – усклад-
нюють її перебування в соціумі постійним 
контролем. Психологи називають цю модель 
подвійності в поведінці людини шизофрено-
генним патерном і згадують як одну з важливих 
характеристик у нарцисизмі. Модні вподобання 
нам допоможуть подивитися, як це формується 
в суспільстві.

Аналіз досліджень і публікацій. Мода як 
культурний феномен уже тривалий час пере-
буває в полі зору зарубіжних і вітчизняних 
дослідників і має ґрунтовне теоретичне роз-
роблення. Взаємозв’язок моди й культури 
розгортається в різних напрямах у працях 
Г. Спенсера, Г. Зіммеля, Г. Блумера, Т. Веблена 
(Воронкова, 2016), Е. Росс, М. Райан, М. Хорн, 
Л. Гурел (Лагода, 2014), Р. Барта, Ж. Бодрійяра 



382

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

(Чупріна, 2013), Ж. Ліповецькі (Lipovetsky, 
1983). Але особливо актуальними в контексті 
нашої теми дослідження є публікації З. Фройда, 
Е. Фромма, Дж. Флюгеля. Психоаналітичний 
напрям у теорії моди дає змогу нам поглянути 
на процеси формування модних уподобань 
у нарцисичній культурі зовсім по-іншому, від-
криваючи нові особливості й механізми вза-
ємодії психіки людини та «modus vivendy». 
Якщо згадувати вислів З. Фройда, що нова мода 
виникає із закликів до свободи, краси і значу-
щості (Лагода, 2009), то багато чого стає на свої 
місця в нарцисичних тенденціях к суспільстві. 
На думку, психоаналітиків слідування модним 
напрямам є способом подолання людиною 
почуття неповноцінності, яке може виникати 
внаслідок незадоволеності своїм соціальним 
статусом, а також компенсує відсутність пре-
стижу. Таким чином, модні зміни провокують 
ілюзію особистих змін. 

Мета статті – виявити прояви культурного 
нарцисизму в суспільстві в модних уподобан-
нях. 

На перший погляд, нарцисична культура 
демонструє собою перемогу індивідуалістич-
ного начала в будь-яких проявах. І здається, 
що, нарешті, збулась мрія людства й учених-
інтелектуалів: коли кожна людина ставиться до 
себе як до особистості. 

Але занепад масового промислового вироб-
ництва призвів до руйнування колишніх куль-
турних практик у тоталітарних суспільствах, 
що впливали й регламентували поведінку мас 
(Черевач, 2023). У них просто зникла необхід-
ність. Згодом, з початком нарцисичної культури, 
з’являються професійні корпорації в багатьох 
соціальних сферах, які й намагаються відстою-
вати своє право, нав’язувати людям свої норми 
поведінки. Однак поступово ці норми розми-
ваються, незважаючи на постійні намагання 
соціальних і державних установ удосконалю-
вати репресивний апарат. У наше життя всту-
пають нові покоління, які стверджують свою 
індивідуальність і зневажають маси. У науко-
вому вжитку з’являється термін «сніжинки», 
яким позначають покоління, роки дорослі-
шання якого припали на початок ХХI століття. 
Ця назва підкреслює уразливість цих молодих 
людей і їхню впевненість у своїй винятковості. 
У 2016 році газета «Файненшел Таймс» (Green, 
Miranda, 2016) оголосила використання слова 

«сніжинка» в цьому сенсі «словом року». Відо-
мий американський публіцист Майкл Снай-
дер так характеризував покоління «сніжинок»: 
«На жаль, ми виростили покоління сніжинок, 
вічних хлопців і дівчат, які ніколи не стануть 
справжніми чоловіками й жінками. На думку 
правих критиків, покоління стали відомі своєю 
політкоректністю й невмінням терпіти існу-
вання протилежних поглядів на життя. Коли 
в університетах, де століттями зіткнення різ-
них точок зору вважалося нормою, студенти-
«сніжинки» стали боротися проти запрошення 
лекторів із протилежними поглядами, публі-
цист Брет Елліс звернувся до покоління так: 
«О, сніжинки, коли перетворилися ви на бабусь 
і матрон, стискаючи в жаху свої перлини через 
один лише погляд на людину із власною дум-
кою... Ви, м’якотілі й самозакохані діти?» 
(Lastner Matthew and Erik Taylor, 2015).

І справді, чому ми підсвідомо відчуваємо, 
що міф про Нарциса дає нам змогу побачити 
проблему сучасного суспільства? Етимологічно 
слово «сніжинка» асоціюється в нас із зимою, 
холодом і відчуженістю, а ім’я Нарцис із пер-
сидського перекладається як замерлий. Краса, 
яка замерла, людина, яка пережила нарци-
сичну травму й заморозила сама себе, точніше, 
свої почуття, може бути схожа на сніжинку. 
З огляду на психологічний захист, ця людина-
«сніжинка» перебуває майже вві сні, і біль, 
якого так боїться нарцис, відступає. Що це за 
чудове снодійне, що робить нарцисизм таким 
привабливим і модним? 

Молодь тепер уважає, що її мають постійно 
оберігати від усіляких несподіванок і небезпек, 
від образ і критики. За ці роки сформувалося 
покоління, яке й гадки не має про стійкість 
і мужність, вони не можуть піклуватися про 
себе самостійно. Тепер у коледжах та універ-
ситетах США студенти вимагають «безпечні 
куточки», де все, що їх може засмутити, про-
сто заборонено. І тепер повсюдно в усіх під-
ручниках уводять «попередження про зміст», 
який може раптом засмутити студента або 
нагадати про перенесену душевну або фізичну 
травму. «Покоління сніжинок» відмежовується 
від будь-якої, навіть теоретичної можливості 
отримати зауваження або зізнання в неприязні. 
Тепер усе, що може викликати хоч якийсь дис-
комфорт, називають мікроагресією, і для цього 
в навчальних закладах обладнали спеціальні 



383

кімнати, де студент за жодних умов не відчує 
незручність, недоброзичливість або суперни-
цтво. Там є приємна музика, смачне печиво, 
пластилін для творчості й навіть відео із цуце-
нятами. Ми бачимо, що для дорослих людей 
створюють умови як у дитячому садку малень-
ким дітям. Усе це відсилає нас до відомих робіт 
Е. Фромма, де він розмірковує про нарцисизм, 
що породжує «синдром розпаду» (Fromm,1964).

Визначення «нарцисична» чи «нарцисич-
ний» несе негативну конотацію, але не робить 
цю моду менш привабливою. Сучасний герой 
культури – це нарцис, для якого існує тільки він 
і його особистість у довкіллі. Він демонструє 
себе як цінність і милується собою в реаль-
ному часі завдяки youtube стрімам чи блогам. 
Нарцису необхідно відображуватися в інших, 
бачити їхні реакції, закривати ту порожнечу, яка 
оточує його внутрішній світ. Нічого кращого 
для нього немає, ніж його персона в різних 
дорогих апартаментах і місцях, що начебто під-
тверджують успішність його життя. Це можуть 
бути шортси в Тік-Ток чи стріми в Телеграм-
каналах. Такий собі «modus vivendy» і діях 
та інтер’єрах. Як водна гладь, у яку заглядає 
Нарцис, так і сучасні ЗМІ дзеркалять зобра-
ження модника в культурному тренді. Також 
з’являється такий напрям у блогінку, як плітки 
і скандали, вони живлять нарцисичну психіку 
людини новими дофоміновими вливаннями. 
Когнітивні емоції нарциса нав’язуються чис-
ленній аудиторії й стимулюють улюблені теми, 
знов занурюючи слухачів у нарцисичну травму. 

За визначенням Е. Фромма, для людини, 
що страдає нарцисизмом, є тільки його думки 
й почуття. Нарцисична особистість не спро-
можна сприймати об’єктивно навколиш-
ній простір і постійно шукає своє втрачене 
Я в зовнішньому світі (Fromm, 1964). Вона 
демонструє відсутність своїй цілісності й хоче 
заповнити порожнечу постійним придбанням 
яскравих речей та елітних послуг, міркуючи, 
що так зможе знайти чи «купити» своє Я. Таким 
чином, народжується мотивація нескінченного 
споживання. Тому нарцис є ідеальним спожи-
вачем у суспільстві: йому не потрібно поясню-
вати, навіщо споживати, потреба в споживанні 
вбудована в саму структуру його особистості. 
Якщо можливість споживання буде для нього 
відсутня, то це може призвести до важких емо-
ційних станів. 

Постійне споживання нових речей, всіляких 
симулякрів, що формують картину світу, дає 
ілюзію успішного життя й відчуття структури 
існування. Сучасне суспільство створює всі 
умови для процвітання нарцисичних рис осо-
бистості. Можна зробити висновок, що мода на 
нарцисизм у культурі формується у відповідь 
на соціальні й культурні виклики часу. Нарцис 
хоче давати інтерв’ю, робити глянцеві само-
презентації в соціальних мережах, брати участь 
у рекламних акціях. Для нього має велику ціну 
споживання об’єктів зовнішнього світу – усе, 
що пропонує fashion – індустрія. Постійні коли-
вання від нікчемності до манії величі зводяться 
до одного посилу: споживай, бо ти віднайдеш 
себе і своє краще Я відповідно до актуальних 
модних тенденцій. Термін у психології «нарци-
сична капсула» треба тепер замінити на поняття 
«модна капсула». Сьогодні дуже часто можна 
почути думку від блогерів про своє найкраще 
Я, до якого вони прямують. Так здійснюється 
upgrade себе в нарцисичній культурі. 

Ще одна характеристика нарцисичної куль-
тури – інфантильна грандіозність. Виявляється 
підґрунтям такої форми модних уподобань, як 
виробництво зірок. Грандіозність у всьому, до 
чого доторкається нарцис, його мрії про славу, 
загальне визнання можуть утамувати, як він 
уважає, його бажання бути успішним. Свою 
цінність він вимірює в системі координат своїх 
регалій, статусу, слави і грошей. І тоді статус 
зірки має для нього ідеальну модель саморе-
алізації, втім як і в нарцисичному суспільстві 
(Lasch, 1991). 

Зірка становить сукупність видимих чеснот, 
набуття яких можливе кожному. Такі уявлення 
йдуть ще від масового суспільства, але немає 
нічого більш ілюзорного і сповненого удава-
ності, ніж феномен зірковості.

Гламуризація життя нарциса неминуче 
демонструє те, що ефекти блискучого існування 
знаменитості та її соціальний статус не базу-
ються на особистих якостях зірки, її талантах. 
Сьогодні зірка є результатом самопіару, піару, 
сукупності іміджевих технологій, незважаючи 
на це, вона не втратила свої функції культур-
ного авторитету. Це дає надію нарцисичним 
особистостям, що вони теж можуть проду-
кувати із себе все, що завгодно. Мрії нарциса 
про свою всемогутність є зірковою хворобою, 
яка охоплює новоспечених зірок і зовнішньо 



384

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

абсолютизує певні якості. Отримане зовнішнє 
визнання стає втраченим Я і входить у вну-
трішню реальність як справжня сутність, вод-
ночас будучи його симулякром. Імідж замінює 
особистість і стає більш живим і реальним, 
ніж вона сама. Тому ми бачимо постійні відео 
в соціальних мережах, як найкраще досягти 
успіху завдяки зміні іміджу й формуванню 
свого образу. Тому іміджеологія видається чи 
не найважливішою наукою і мистецтвом в умо-
вах нарцисичного суспільства. 

У тренді модних професій з’являється сти-
ліст та іміджмейкер, і це є новою нормою 
життя. У нарцисичної культури немає буття, 
але є ілюзії про нього, підтримуючи які треба 
досягти успіху. 

Серйозною проблемою в стосунках нарциса 
зі світом є заздрість до нього, як він ствер-
джує в розмовах з іншими людьми. При цьому 
нарцис схильний підозрювати своїх знайомих 
у володінні тим, чого немає в нього самого. І це, 
на його думку, є найбільш цінним у житті, що 
треба побажати собі. Мода на механізм осуду 
в жовтих ЗМІ, в основі якої лежить принцип 
ідеалізації та знецінювання водночас, проявляє 
себе в підгляданні за життям зірок. Заздрість 
змушує нарциса засуджувати інших або навіть 
себе, але нарцис не може пережити нарцисич-
ний сором, і тоді традиційна система пліток 

і пересудів змінює вектор його цікавості на 
маркетуванні свого образу пліткаря в імідж 
і гроші. Монетизація на різних каналах блогерів 
youtube, які заробляють на темі пліток і чуток, 
зростає. З одного боку, така «зірка» змушує 
себе (нарциса) відчувати власну нікчемність, 
з іншого – возвеличує, тому що вона підглядає 
за вадами іншої людини. 

Висновки. Отже, з огляду на вищевикла-
дене, можна констатувати, що нарцисизм 
як явище є модним уподобанням поведінки 
в сучасній культурі. Художній образ нарциса 
старанно вибудовується як нова культурна 
норма, незважаючи на негативні чи позитивні 
конотації в суспільстві. Певні соціокультурні 
обставини впливають на пріоритет структури 
психіки людини й формують її. Модний тренд 
спрямований на досягнення успіху в його 
сучасному розумінні, забезпечується природ-
ними тригерами саме нарцисичної особис-
тості й продукує поширеність нарцисичних рис 
у суспільстві. Саме тому трактовка успіху розу-
міється як володіння соціальними, економіч-
ними та політичними благами й матеріальними 
можливостями. Таке модне явище, як «культура 
скасування», є теж породженням нарцисичного 
наступу, відтворюючи в такій формі нарци-
сичну культуру. Але це буде темою вже подаль-
шого дослідження. 

Список використаних джерел:
Воронкова, А.І. (2016). Мода у контексті сучасних соціологічних досліджень. Науково-теоретичний альманах 

Грані, 19 (4), С. 69–73. URL: https://doi.org/10.15421/1716080.
Лагода, О.М. (2009). Мода – маніфестація культури свободи особистості в добу глобалізації. МІСТ: Мисте-

цтво, історія, сучасність, теорія. Вип. 6. С. 194–202. URL: http://nbuv.gov.ua/UJRN/Mist_2009_6_27.
Лагода, О. (2014). Мода і мистецтво: взаємодія в контексті репрезентацій. Вісник Харк. держ. акад. дизайну і 

мистецтв. № 1. С. 20–26.
Ортега-і-Гасет, Х. (1994). Дегуманізація мистецтва. Вибрані твори. Київ : Основи, с. 238–272.
Черевач, В.В. (2023). Мода як культурна практика: ідентифікація за основними характеристиками. Вісник 

Національної академії керівних кадрів культури і мистецтв : наук. журнал. № 3. С. 88–93.
Чупріна, Н.В. (2013). Теоретико-культурологічні підходи до вивчення моди. Вісник НАКККІМ. № 3. С. 67–77. 
Lasch, C. (1991). The Culture of Narcissism: American Life in an Age of Diminishing Expectations. New York : 

Norton.
Fromm, E. (1964). The Heart of Man. Its Genius for Good and Evil. USA, New York : Harper and Row Publishers, 

157 p. URL: https://dokumen.pub/qdownload/tыhe-heart-of-man-its-genius-for-good-and-evil-1nbsped.html [in English].
Green, Miranda. (2016). «Year in a Word: Snowflake». Financial Times, 12–21. URL:  https://www.ft.com/

content/65708d48-c394-11e6-9bca-2b93a6856354. 
Lastner Matthew and Erik Taylor. (2015). The Snowflake State: An Investigation into Entitlement as a State Construct. 

Academy of Management Proceedings, Vol. 1. Academy of Management.
Lipovetsky, G. (1983). L’ere du vide. Essais sur individualisme contemporain. Paris : Editions Gallimard. URL:  

https://www.franceculture.fr/oeuvre-l-ere-du-vide-essais-sur-l-individualisme– contemporain-de-gilles-lipovetsky.html.



385

References:
Voronkova, A.I. (2016). Moda u konteksti suchasnykh sotsiolohichnykh doslidzhen. [Fashion in the Context of Modern 

Sociological Research]. Naukovo-teoretychnyi almanakh Hrani – Scientific and theoretical almanac Hrani, 19 (4).  
https://doi.org/10.15421/1716080 [in Ukrainian].

Green, Miranda. (2016). «Year in a Word: Snowflake». Financial Times, 12–21. Retrieved from: https://www.ft.com/
content/65708d48-c394-11e6-9bca-2b93a6856354 [in English].

Lahoda, O.M. (2009). Moda – manifestatsiia kultury svobody osobystosti v dobu hlobalizatsii. [Fashion is a 
manifestation of the culture of personal freedom in the age of globalization]. MIST: Mystetstvo, istoriia, suchasnist, 
teoriia – AHMT: Art, History, Modernity, Theory, 6, 194–202. Retrieved from: http://nbuv.gov.ua/UJRN/Mist_2009_6_27 
[in Ukrainian].

Lahoda, O.M. (2014). Moda i mystetstvo: vzaiemodiia v konteksti reprezentatsii. [Fashion and art: interaction in the 
context of representations]. Visnyk Khark. Derzh.akad. dyzainu i mystetstv – Bulletin of Kharkiv State Academy of Design 
and Arts, 1 [in Ukrainian].

Orteha-i-Haset, Kh. (1994). Dehumanizatsiia mystetstva. Vybrani tvory. [Dehumanization of art. Selected works]. 
Kyiv: Osnovy [in Ukrainian].

Cherevach, V.V. (2023). Moda yak kulturna praktyka: identyfikatsiia za osnovnymy kharakterystykamy. [Fashion 
as a cultural practice: identification by main characteristics]. Visnyk Natsionalnoi akademii kerivnykh kadriv kultury i 
mystetstv: nauk. Zhurnal – Bulletin of the National Academy of Management Personnel of Culture and Arts: scientific 
journal, 3 [in Ukrainian].

Chuprina, N.V. (2013). Teoretyko-kulturolohichni pidkhody do vyvchennia mody. [Theoretical and cultural approaches 
to the study of fashion]. Visnyk NAKKKIM – Bulletin of NAKKKIM, 3 [in Ukrainian].

Lasch, C. (1991). The Culture of Narcissism: American Life in an Age of Diminishing Expectations.  New York: 
Norton [in English].

Fromm E. (1964). The Heart of Man. Its Genius for Good and Evil. USA, New York: Harper and Row Publishers. 
Retrieved from:  https://dokumen.pub/qdownload/tыhe-heart-of-man-its-genius-for-good-and-evil-1nbsped.html 
[in English].

Lastner, Matthew, Taylor, Erik. (2015). The Snowflake State: An Investigation into Entitlement as a State Construct. 
Academy of Management Proceedings , 1. Academy of Management [in English].

Lipovetsky, G. (1983). L’ere du vide. Essais sur individualisme contemporain. Paris: Editions Gallimard, 1983. 
Retrieved from:  https://www.franceculture.fr/oeuvre-l-ere-du-vide-essais-sur-l-individualisme– contemporain-de-gilles-
lipovetsky.html [in French].



386

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

УДК 008:005.8(477)
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.47

Харченко Михайло Володимирович,
здобувач вищої освіти ОС «Доктор філософії»

спеціальності 034 «Культурологія»
Київського національного університету культури і мистецтв

orcid.org/0009-0003-8337-412X
mishaxarhenko28@gmail.com

МУЗИЧНІ ПРОЄКТИ ЗА ПІДТРИМКИ  
УКРАЇНСЬКОГО КУЛЬТУРНОГО ФОНДУ (2018–2024 РОКИ)

Стаття присвячена музичним проєктам, реалізованим в Україні за підтримки Українського культурного 
фонду. Аналіз звітної документації та архіву проєктів УКФ дав змогу виокремити проєкти, профінансова-
ні фондом протягом 2018–2024 років («Поліфонія», Міжнародний форум бандуристів з нагоди 100-річчя 
Київської капели бандуристів, «Bandura & World Music‎», «Музичний світ України», «Звуки Чорнобиля», 
«Ковчег Україна: Музика», «Заборонена музика», «Головні хіти Незалежності. 30 років. 30 пісень. 30 артис-
тів», «Народження Незалежності», «Український ГОПАК – на ЗЕМЛІ та в НЕБІ», «Територія Різдва. Сила 
роду» тощо). Звернено увагу, що ці проєкти реалізовані на різних локаціях (Михайлівська площа, м. Київ, 
концертні зали тощо) у різних містах країни (Київ, Харків, Львів, Запоріжжя, Буча тощо) у межах різних 
грантових програм («Відновлення культурно-мистецької діяльності» тощо), секторів («Культурна спадщи-
на»), ЛОТів (ЛОТ-2 «Музика») і в різних форматах (вебресурс; музичний альбом; концерт: онлайн-концерт, 
концерт-«подорож», мультимедійний; фестивалі: дитячий, хоровий, фольклорний, сучасної, імпровізаційної, 
духової, джазової музики, інклюзивний, присвячений творчості митця тощо). Наголошено, що грантовий 
сезон УКФ на 2025 рік передбачає п’ять програм: «Культура під час війни», «Стійкість суспільства через 
культуру», «Культурна спадщина», «Культура. Регіони» і «Стипендії», у межах розглядатимуться й заявки 
на реалізацію музичних проєктів. Підсумовано, що музичні проєкти (переважна їхня більшість – це концер-
ти й фестивалі), підтримані УКФ, є надзвичайно важливим і дієвим інструментом загальнонаціонального 
та регіонального розвитку культури й мистецтва. Під час важких випробувань, якими є насамперед пандемія 
COVID-19 і російсько-українська війна, музичні проєкти відіграють важливу роль не лише в культурно-мис-
тецькому, а й у соціальному та психологічному житті соціуму.

Ключові слова: музичний проєкт, Український культурний фонд, грант, конкурс, концерт, фестиваль.

Kharchenko Mykhailo,
recipient of higher education OS “Doctor of Philosophy” 

specialty 034 “Culturology”
Kyiv National University of Culture and Arts

orcid.org/0009-0003-8337-412X
mishaxarhenko28@gmail.com

MUSIC PROJECTS SUPPORTED  
BY THE UKRAINIAN CULTURAL FUND (2018–2024)

The article is devoted to music projects implemented in Ukraine with the support of the Ukrainian Cultural 
Fund. Analysis of the reporting documentation and archive of UCF projects made it possible to identify projects 
financed by the fund during 2018–2024 (“Polyphony”, International Forum of Bandura Players on the occasion 
of the 100th anniversary of the Kyiv Bandura Capella, “Bandura & World Music”, “Musical World of Ukraine”, 
“Sounds of Chernobyl”, “Ark of Ukraine: Music”, “Forbidden Music”, “Main Hits of Independence. 30 Years. 
30 Songs. 30 Artists”, “Birth of Independence”, “Ukrainian GOPAK – on EARTH and in the SKY”, “Territory 
of Christmas. The Power of the Family”, etc.). It was noted that these projects were implemented at different locations 
(Mykhailivska Square, Kyiv, concert halls, etc.) in different cities of the country (Kyiv, Kharkiv, Lviv, Zaporizhzhia, 
Bucha, etc.) within the framework of various grant programs (“Resumption of cultural and artistic activity”, etc.), 
sectors (“Cultural heritage”) and LOTs (LOT-2 “Music”) and various formats (web resource; music album; concert: 



387

online concert, concert-“journey”, multimedia; festivals: children's, choral, folklore, contemporary, improvisational, 
brass, jazz music, inclusive, dedicated to the artist's work, etc.). It was emphasized that the UKF grant season for 
2025 provides for five programs: “Culture during war”, “Resilience of society through culture”, “Cultural heritage”, 
“Culture. Regions” and “Scholarships”, within which applications for the implementation of music projects will also 
be considered. It was concluded that music projects (the vast majority of them are concerts and festivals), supported 
by the UKF, are an extremely important and effective tool for the national and regional development of culture 
and art. During difficult times, such as the COVID-19 pandemic and the Russian-Ukrainian war, musical projects 
play an important role not only in the cultural and artistic, but also in the social and psychological life of society.

Key words: musical project, Ukrainian Cultural Foundation, grant, competition, concert, festival.

Вступ. Початок другого десятиліття ХХІ ст. 
позначений кардинальними змінами в культур-
ному середовищі країни, спричиненими пан-
демією COVID-19 і наслідками повномасш-
табного військового вторгнення в Україну. 
В умовах таких складних викликів музична 
галузь продовжує розвиватися не в останню 
чергу за рахунок фінансової підтримки з боку 
державних, недержавних, громадських, благо-
дійних та ін. організацій. Останніми роками 
радикально змінилася не лише мова, тематика 
й панівні настрої, а й принципи функціонування 
музичної сфери: зростає попит на українське, 
завдяки цифровим технологіям розширюються 
й можливості для творчості, тривають експе-
рименти із жанрами та пошуки власного вико-
навського стилю. На тлі таких трансформацій 
держава за рахунок упровадження проєктного 
підходу до фінансування сфери культури нама-
гається регулювати соціокультурні процеси 
й водночас культурну діяльність, заохочуючи 
«творчу активність працівників, яка, у свою 
чергу, стимулює соціокультурний розвиток 
і сприяє підвищенню залученості населення до 
культурного процесу і забезпеченню культур-
ної різноманітності, підтриманню соціально-
економічного розвитку і відродженню культур-
ного середовища» (Комарніцька, 2024, с.  59). 
Найбільшим державним інвестором у розвиток 
сфери культури є Український культурний фонд 
(далі – УКФ), який підтримує сотні проєктів 
щороку від початку свого заснування, у тому 
числі й музичні проєкти. 

Аналіз попередніх досліджень. Проєкти 
у сфері культури й мистецтв досліджують 
науковці різних галузей – культурологи, мисте-
цтвознавці, бібліотекознавці, філософи, соціо-
логи, економісти й ін. Проєктній діяльності 
у сфері української культури як форми тран-
слювання цінностей сталого розвитку присвя-
чена дисертація О. Комарніцької (2024a), у якій 
авторка приділяє значну увагу й діяльності УКФ 

як найбільшому державному інвестору. У статті 
«Культурні проєкти Українського культурного 
фонду: 2018–2023 рр.» (2023) О.  Комарніцька 
аналізує грантові програми УКФ у сфері куль-
тури. Проте в цих та інших наукових досліджен-
нях авторки акцент зроблено на дослідження 
проєктів у сфері культурної спадщини та куль-
турних і креативних індустрій, лише частково 
висвітлюються питання підтримки УКФ деяких 
музичних проєктів. 

Характеризуючи класифікацію проєктів 
у сфері культури, Л.  Обух (2019) уважає цей 
поділ доволі умовним і виокремлює серед 
усіх видів проєктів і музичний. Дослідники 
Т. Калита й Т. Заряжко в статті «Застосування 
проєктної діяльності у сфері культури» (2019) 
здійснили прикладний культурологічний аналіз 
проєктної діяльності у сфері культури, резуль-
татів діяльності організацій, які проводять 
конкурси, у тому числі й УКФ. Л.  Червінська 
в статті «Організація заходів для популяризації 
культури і мистецтва в Україні» (2020) розгля-
дає пріоритети й завдання УКФ згідно з його 
документами. С.  Русаков (2024) досліджує 
питання збереження культурної спадщини 
в умовах російсько-української війни шляхом 
її цифровізації на підставі аналізу проєктів 
УКФ, а в іншій статті на основі діяльності УКФ 
досліджується унікальна боротьба та стійкість 
українських митців у контексті війни (Ober, 
Rusakov, Matusevych, 2024). Щодо безпосе-
редньо музичних проєктів, то лише в деяких 
працях, присвячених музичному фестиваль-
ному руху, частково розглядаються й фести-
валі – переможці грантової програми УКФ. 
Зокрема, у статті В. Романчишина (2024) – під 
час дослідження музичних фестивалів в умовах 
повномасштабної російсько-української війни; 
у праці Ю. Ометюх (2021) – під час структурно-
системного аналізу культурно-мистецьких фес-
тивалів Львова тощо. Однак аналіз саме музич-
них проєктів у наукових дослідженнях або 



388

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

відсутній, або фрагментарний. Отже, наукові 
розвідки, присвячені дослідженню безпосеред-
ньо музичних проєктів, що здійснювалися за 
підтримки УКФ, наразі відсутні.

Мета статті – дослідити музичні проєкти, 
що здійснювалися за підтримки Українського 
культурного фонду.

Виклад основного матеріалу. Музичний 
проєкт є одним із різновидів культурно-мис-
тецьких проєктів, мета якого – створення нового 
якісного музичного продукту. З огляду на те що 
«проєкт – це комплекс взаємопов’язаних і чітко 
орієнтованих на результат заходів, підпорядко-
ваних конкретній меті/місії, скерованих на вирі-
шення конкретної проблеми, обмежених часо-
вими і фінансовими ресурсами і механізмом 
реалізації» (Комарніцька, 2024b, с. 140), проєкт 
у сфері культури скерований на «сприяння роз-
витку національної культури та мистецтва в дер-
жаві, забезпечення сприятливих умов для розви-
тку інтелектуального та духовного потенціалу 
особистості і суспільства, широкого доступу 
громадян до національного культурного над-
бання, підтримки культурного розмаїття та інте-
грації української культури у світовий культур-
ний простір» (Український культурний фонд. 
Про нас, б.д.). Для реалізації музичних проєк-
тів залучаються різні джерела фінансування: 
гранти від УКФ; міжнародні гранти, зокрема 
від програми ЄС «Креативна Європа», грантові 
програми LIVEMX тощо; спонсорство; інвесту-
вання; краудфандинг тощо.

Дослідження звітної документації та архіву 
проєктів УКФ за 2018–2024 роки дає можли-
вість проаналізувати музичні проєкти, під-
тримані фондом. З 2018 року УКФ щорічно 
презентує грантові програми на конкурсних 
засадах на своєму офіційному сайті (ucf.in.ua). 
Серед перших проєктів-переможців 2018 року 
в секторі «Культурна спадщина» був проєкт 
«Поліфонія»,, організатором якого є Національ-
ний центр народної культури «Музей Івана Гон-
чара» (бюджет проєкту – ₴ 1 млн.) (Звіт УКФ 
за 2018 рік, 2019, с.  22–23). На сайті музею 
зазначається: «POLYPHONY PROJECT – це 
науково-дослідний та культурно-мистецький 
проєкт міжнародного культурного співробіт-
ництва Угорщини, України та Франції, голо-
вними завданнями якого є фіксація останньої 
живої української пісенної традиції,  впоряд-
кування фольклорного архіву та інтеграція 

української культурної спадщини до сучасного 
світового контексту» (Проєкт «Поліфонія», 
б.д.). На сайті проєкту (polyphonyproject.com) 
також доповнено: «Місія проєкту «Поліфо-
нія» полягає у тому, щоб дослідити, зберегти 
та презентувати живу пісенну традицію укра-
їнського сільського середовища». Упродовж 
2018–2024 років у рамках цього проєкту дослі-
джено більше ніж 100 українських сіл, запи-
сано більше ніж 2000 зразків української пісен-
ної спадщини, створено архів трьома мовами: 
українською, угорською та англійською, який 
станом на 2024 рік включав 1977 пісень (Про-
єкт «Поліфонія», б.д.).

Інший проєкт-переможець грантової програми 
УКФ 2018 року – Міжнародний форум бандурис-
тів з нагоди 100-річчя Київської капели бандурис-
тів, що відбувся в жовтні 2018 року (Київ, бюджет 
проєкту – ₴ 1 715 400,00) (Звіт УКФ за 2018 рік, 
2019, с. 26–27). Особливістю проєкту було те, що 
вперше в історії України відбувся спільний кон-
церт Української капели бандуристів ім. Т. Шев-
ченка (Детройт, США) і Національної капели 
бандуристів України ім. Г. Майбороди (Україна) 
(Вперше капела бандуристів, 2018) – 120 банду-
ристів грали на одній сцені.

За підтримки УКФ у 2019 році відбулася низка 
музичних заходів: онлайн-проєкт «Bandura & 
World Music‎» (Львів) – про бандуру в сучасній 
якісній музиці; «Тут і зараз» – мультимедійний 
проєкт про українську музику: поп-рок, інді-рок, 
інді-фольк і суміжні жанри (Київ); «Музичні 
мости» – уперше в Україні було представлено 
жанр percussion concerto як колаборацію світової 
зірки перкусії К. Зітцена (Австрія/Люксембург) 
і New Era Orchestra (Україна) та ін. (Архів про-
єктів УКФ. Концерт, 2019).

Організація і проведення музичних про-
єктів в Україні зазнали значних змін у період 
пандемії COVID-19: частину з них тимчасово 
було припинено, реалізацію інших перене-
сено онлайн. Із жовтня 2020 року по грудень 
2021  року УКФ у рамках грантової програми 
«Інноваційний культурний продукт» ініціював 
ЛОТ-2 «Музика», покликаний підтримувати 
сучасні музичні стилі, жанри, напрями, молодих 
українських виконавців, українські гурти й ком-
позиторів на етапі професійного становлення 
(ЛОТ-2. Музика, б.д.). Одним із таких проєктів 
є «Музичний світ України» – «освітньо-роз-
важальний веб-ресурс про музичне мистецтво 



389

нашої Батьківщини. Така собі музична «енци-
клопедія», яка охопить період становлення укра-
їнської музики (Київська Русь) і до сьогодення» 
(Інтерактивний сайт-каталог, 2021). У межах 
конкурсної програми «Інноваційний культурний 
продукт» загалом реалізовано 75 проєктів, серед 
яких – альбом «Звуки Чорнобиля», записаний 
за участі українських і закордонних музикантів 
(Річний звіт УКФ за 2020 рік, 2021, с. 20). Варто 
відзначити, що серед переможців у секторі ауді-
ального мистецтва УКФ у 2020 році в 10 номіна-
ціях премію отримав музичний проєкт «Ковчег 
Україна: Музика» (Львів) – онлайн-концерт, що 
поєднав архаїчні колядки й давні духовні наспіви, 
знаменний розспів Києво-Печерської лаври 
й шедеври українського бароко, музику класиків 
і сучасних композиторів. Участь у проєкті взяли 
найкращі українські етногурти. У межах реалі-
зації цього проєкту впродовж 2021 року відбувся 
«концерт-подорож» десятьма століттями укра-
їнської музики на Михайлівській площі міста 
Києва в рамках святкування 30-ї річниці Неза-
лежності України (Ковчег Україна, б.д.).

Згідно з даними архіву проєктів Українського 
культурного фонду (культурний продукт «Кон-
церт») за 2021 рік, переможцями грантових про-
грам також були музичний проєкт «Заборонена 
музика» (Львів), що висвітлює тему ролі митця 
(композитора, музиканта) у часи гноблення 
та насильства; мультимедійний концерт «Відо-
браження. Лінії долі», присвячений камерній 
музиці українських композиторів ХХ ст. (Київ, 
Харків); низка музичних проєктів, присвячених 
30-річчю Незалежності України, а саме: «Голо-
вні хіти Незалежності. 30 років. 30 пісень.  
30 артистів» (Київ); «Народження Незалеж-
ності» (Львів); «Український ГОПАК – на 
ЗЕМЛІ та в НЕБІ» (Запоріжжя) тощо (Архів 
проєктів УКФ. Концерт, 2021).

Особливо значних змін реалізація музич-
них проєктів зазнала під час повномасштабної 
російсько-української війни, зокрема у 2022 році 
було тимчасово призупинено державне фінан-
сування грантових програм УКФ, лише 
у 2023–2024 роках фінансування частково від-
новилося. Одна з грантових програм УКФ, яка 
продовжує підтримувати музичні проєкти в умо-
вах війни, – «Відновлення культурно-мистецької 
діяльності» (Відновлення культурно-мистецької 
діяльності, 2024), у рамках якої підтримуються 
й проєкти в музичній індустрії. Прикладом 

є проєкт 2023 року «Територія Різдва. Сила 
роду» (зимова містерія) української виконавиці 
Анжеліки Рудницької. У його основі – давні 
колядки в сучасній обробці й авторські тексти за 
участі відомих українських виконавців, симфо-
нічного оркестру й Ансамблю класичної музики 
імені Бориса Лятошинського (Річний звіт УКФ 
за 2023 рік, 2024, с. 21).

Варто зазначити, що більшість музичних 
проєктів, представлених для отримання гранту 
від УКФ, – це музичні фестивалі. Наприклад, 
згідно з даними архіву проєктів Українського 
культурного фонду (культурний продукт «Фес-
тиваль»), за 2018–2024 роки переможцями 
грантових програм були:

−	 фестиваль дитячих та юнацьких орке-
стрів «ОРКЕСТР-FEST» (Запоріжжя, 2018);

−	 Bandura Music Days – фестиваль, що 
об’єднав шанувальників головного україн-
ського національного інструмента – бандури, 
і представив його звучання й цінність у новому 
сучасному форматі (Київ, 2018);

−	 IV Міжнародний фестиваль сучасної 
та імпровізаційної музики Free Fest (Київ, 2018);

−	 міжнародний фестиваль духової музики 
«Дзвенить оркестрів мідь», що мав на меті при-
вернути увагу до проблеми підтримки та про-
моції міських духових оркестрів (Рівне, 2019);

−	 фестиваль-марафон, присвячений твор-
чості українського композитора Левка Коло-
дуба (Київ, 2019); 

−	 25-й фестиваль сучасного мистецтва «Два 
дні й дві ночі нової музики» (Одеса, 2019);

−	 міжнародний інклюзивний фестиваль 
«Таланти без меж» (Київська обл., 2019);

−	 фестиваль «Осінь з музикою Кароля 
Шимановського» (Кропивницький, Кірово-
градська обл., 2020);

−	 ювілейний 25-й джазовий фестиваль 
VINNYTSIA JAZZFEST (Вінницька обл., 2021);

−	 фольклорний фестиваль «BESSARABIYA 
FOLK» (с. Городнє, Одеська обл., 2021);

−	 Національний хоровий фестиваль до 
30-річчя Незалежності України – масштабна 
музична подія, яка репрезентувала важливі 
події історії країни, відображені в хоровій твор-
чості українських композиторів (Київ, Львів, 
Харків, 2021);

−	 Міжнародний вокальний фести-
валь до 90-річчя від дня народження  
Євгенії Мірошниченко (Київ, Харків, 2021);



390

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

−	 Міжнародний фольклорний фестиваль 
«Етновир» – фестиваль, який має на меті збере-
ження й популяризацію культурної спадщини 
України, ознайомлення українців з культурою 
різних народів світу, формування толерант-
ного ставлення до особливостей інших народів 
і національностей (Львів, 2021) (Архів проєктів 
УКФ. Фестиваль, 2018–2021);

−	 19-й Всеукраїнський благодійний дитя-
чий фестиваль «Чорноморські ігри» (2023), що 
відбувся на двох локаціях у Києві, як вимуше-
ний крок (зазвичай проходив у місті Скадовськ 
на Херсонщині, який нині перебуває в тимчасо-
вій російській окупації). Фестиваль підтримала 
рекордна кількість популярних українських 
виконавців зі своїми актуальними патріотич-
ними піснями та треками. На участь у вокаль-
ному конкурсі було надіслано 517 заявок із  
25 областей України, а також із 12 країн світу 
(Річний звіт УКФ за 2023 рік, 2024, с. 23).

Одним із пріоритетних напрямів діяльності 
УКФ у 2024 році є «культурний та духовний під-
йом: підтримка культурно-мистецьких проєктів, 
спрямованих на культурний спротив російській 
агресії та підняття бойового духу українців 
через актуальний інноваційний культурний про-
дукт» (Звіт УКФ за І квартал 2024 року, 2024, 

с. 3). На Шостому міжнародному ярмарку гран-
тів у сфері культури 14 листопада 2024 року 
презентовано грантовий сезон Українського 
культурного фонду на 2025 рік, який передбача-
тиме п’ять програм: «Культура під час війни», 
«Стійкість суспільства через культуру», «Куль-
турна спадщина», «Культура. Регіони» і «Сти-
пендії» (Грантовий сезон 2025, 2024). Кожна із 
цих програм адаптована до викликів воєнного 
часу й відповідає суспільному запиту, на участь 
у конкурсах цих програм можуть претендувати 
й музичні проєкти.

Висновки. Проєкти у сфері музичної індустрії, 
підтримані УКФ (більшість – це концерти і фести-
валі), є надзвичайно дієвим інструментом загаль-
нонаціонального та регіонального розвитку куль-
тури й мистецтва. Під час важких випробувань, 
якими є насамперед пандемія COVID-19 і росій-
сько-українська війна, музичні проєкти відіграють 
важливу роль не лише в культурно-мистецькому, 
а й соціальному та психологічному житті соціуму. 
Музика допомагає підтримувати переможний дух, 
віру в перемогу, надає сили пережити важкі часи. 
Як уважають експерти, попри війну, «українська 
музична індустрія як ніколи об’єдналася та висту-
пила єдиним фронтом задля культурної оборони» 
(Музична індустрія, 2023).

Список використаних джерел:
Архів проєктів УКФ. Концерт (2018–2024). Український культурний фонд. https://ucf.in.ua/archive.
Архів проєктів УКФ. Фестиваль (2018–2024). Український культурний фонд. https://ucf.in.ua/archive.
Відновлення культурно-мистецької діяльності (2024). Український культурний фонд. https://ucf.in.ua/m_progr

ams/65800ea7a9634637f321d2a4.
Вперше капела бандуристів із США зіграє разом з Національною капелою України (2018, 18 жовтня). Укрін-

форм. https://mus.art.co.ua/z-nahody-100-richchia-kyivs-koi-kapely-bandurystiv/.
Грантовий сезон 2025: виконавча директорка УКФ Анастасія Образцова презентувала програми (2024, 

14 листопада). Український культурний фонд. https://ucf.in.ua/news/hrantovyi-sezon2025.
Звіт УКФ за 2018 рік (2019, 21 січня). Український культурний фонд. https://ucf.in.ua/storage/docs/21012019/

Звіт%20УКФ%202018.pdf.
Звіт УКФ за І квартал 2024 року (2024, 09  липня). Український культурний фонд. https://ucf.in.ua/storage/

docs/05082024/%20І%20квартал%202024_a323d56b72e021aaa28d8b36e0be52184d8b9b54.pdf.
Інтерактивний сайт-каталог «Музичний світ України» (2021). Український культурний фонд. Архів проєктів. 

2021. https://ucf.in.ua/archive/61e933402a52c91f3c4e14a5.
Калита, Т.В., & Заряжко Т.В. (2019). Застосування проєктної діяльності у сфері культури. Культура України, 

64, 138–149.
Ковчег Україна: Музика (б.д.). Ковчег Україна : вебсайт. https://www.kovcheh.ua/uk.
Комарніцька, О.В. (2023). Культурні проєкти Українського культурного фонду: 2018–2023 рр. Питання куль-

турології, 42, 152–162.
Комарніцька, О.В. (2024). Проєктна діяльність у сфері української культури: транслювання цінностей сталого 

розвитку [Дисертація кандидата культурології, Київський національний університет культури і мистецтв].
Комарніцька, О.В. (2024). Сутність і різновиди проєктів у сфері культури. Вісник Національної академії керів-

них кадрів культури і мистецтв, 1, 137–143.



391

ЛОТ-2. Музика (б.д.). Український культурний фонд. https://ucf.in.ua/m_lots/5f7d975d31f47936865b11c3.
Музична індустрія 2023: прогноз експертів (2023). МУЗВАР. https://muzvar.com.ua/muzychna-industriia-2023-

prohnoz-ekspertiv/.
Обух, Л.В. (2019). Концептуалізація поняття «Музичний проєкт академічного мистецтва». Науковий вісник 

Національної музичної академії України імені П.І. Чайковського, 125, 89–103.
Ометюх, Ю. (2021). Музично-мистецькі фестивалі Львова початку ХХІ століття: структурно-системний ана-

ліз. Актуальні питання гуманітарних наук, 43 (2), 74–80.
Проєкт «Поліфонія» (б.д.). Музей Івана Гончара. https://honchar.org.ua/projects/proyekt-polifoniya-i67.
Річний звіт УКФ за 2020 рік (2021, 07  вересня). Український культурний фонд. https://ucf.in.ua/storage/

docs/07092021/USF%20Print%20A5_c796812a8e272a6f7d8f1a8124ce6dbdfead0c60.pdf.
Річний звіт УКФ за 2023 рік (2024, 30  квітня). Український культурний фонд. https://ucf.in.ua/storage/

docs/30042024/%20звіт_фінал%20стиснутий_6e1bdaf7de0693d9c9bc5c1b1b0835b9e453a1da.pdf.
Романчишин, В.Г. (2024). Особливості функціонування музичних фестивалів в умовах війни. Науковий вісник 

Київського національного університету театру, кіно і телебачення імені І.К. Карпенка-Карого, 34, 242–252.
Український культурний фонд. Про нас (б.д.). https://ucf.in.ua/p/about.
Червінська, Л.І. (2020). Організація заходів для популяризації культури і мистецтва в Україні. Культура і сучас-

ність, 2, 191–197.
Rusakov, S. (2024, February 7–8.). Digitalization of Cultural Heritage of Ukraine During War (Based on the Analysis 

of the Projects of the Ukrainian Cultural Foundation). In International scientific conference [Conference materials] 
(р. 69–73). Baltija Publishing.

Ober, J., Rusakov, S., & Matusevych, T. (2024). The effects of the war in Ukraine on the environment of Ukrainian 
artists: An evaluation by a diagnostic survey. Media, War & Conflict, 0 (0). https://doi.org/10.1177/17506352241269604.

References:
Arkhiv proiektiv UKF. Festyval [Archive of UKF projects. Festival]. (2018–2024). Ukrainskyi kulturnyi fond.  

https://ucf.in.ua/archive [іn Ukrainian].
Arkhiv proiektiv UKF. Kontsert [Archive of UKF projects. Concert]. (2018–2024). Ukrainskyi kulturnyi fond.  

https://ucf.in.ua/archive [іn Ukrainian].
Chervinska, L. I. (2020). Orhanizatsiia zakhodiv dlia populiaryzatsii kultury i mystetstva v Ukraini [Organization of 

events to promote culture and art in Ukraine]. Kultura i suchasnist, 2, 191–197 [іn Ukrainian].
Hrantovyi sezon 2025: vykonavcha dyrektorka UKF Anastasiia Obraztsova prezentuvala prohramy [Grant season 

2025: Executive Director of the Ukrainian Foundation for Cultural Heritage Anastasia Obraztsova presented the programs]. 
(2024, 14 lystopada). Ukrainskyi kulturnyi fond. https://ucf.in.ua/news/hrantovyi-sezon2025 [іn Ukrainian].

Interaktyvnyi sait-kataloh «Muzychnyi svit Ukrainy» [Interactive website-catalog «Musical World of Ukraine»]. 
(2021). Ukrainskyi kulturnyi fond. Arkhiv proiektiv. 2021. https://ucf.in.ua/archive/61e933402a52c91f3c4e14a5 [іn 
Ukrainian].

Kalyta, T.V., & Zariazhko T.V. (2019). Zastosuvannia proiektnoi diialnosti u sferi kultury [Application of project 
activities in the field of culture]. Kultura Ukrainy, 64, 138–149 [іn Ukrainian].

Komarnitska, O.V. (2023). Kulturni proiekty Ukrainskoho kulturnoho fondu: 2018–2023 rr. [Cultural projects of the 
Ukrainian Cultural Foundation: 2018–2023]. Pytannia kulturolohii, 42, 152–162 [іn Ukrainian].

Komarnitska, O.V. (2024). Proiektna diialnist u sferi ukrainskoi kultury: transliuvannia tsinnostei staloho rozvytku 
[Project activities in the field of Ukrainian culture: broadcasting the values of sustainable development]. [Dysertatsiia 
kandydata kulturolohii, Kyivskyi natsionalnyi universytet kultury i mystetstv] [іn Ukrainian].

Komarnitska, O.V. (2024). Sutnist i riznovydy proiektiv u sferi kultury [The essence and types of projects in the field 
of culture]. Visnyk Natsionalnoi akademii kerivnykh kadriv kultury i mystetstv, 1, 137–143 [іn Ukrainian].

Kovcheh Ukraina: Muzyka [Ark Ukraine: Music]. (b.d.). Kovcheh Ukraina : vebsait. https://www.kovcheh.ua/uk [іn 
Ukrainian].

LOT-2. Muzyka [LOT-2. Music]. (b.d.). Ukrainskyi kulturnyi fond. https://ucf.in.ua/m_lots/5f7d975d31f47936865b11c3 
[іn Ukrainian].

Muzychna industriia 2023: prohnoz ekspertiv [Music Industry 2023: Experts' Forecast]. (2023). MUZVAR.  
https://muzvar.com.ua/muzychna-industriia-2023-prohnoz-ekspertiv/ [іn Ukrainian].

Obukh, L.V. (2019). Kontseptualizatsiia poniattia «Muzychnyi proiekt akademichnoho mystetstva» [Conceptualization 
of the concept of «Musical project of academic art»]. Naukovyi visnyk Natsionalnoi muzychnoi akademii Ukrainy imeni 
P.I. Chaikovskoho, 125, 89–103 [іn Ukrainian].



392

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Ometiukh, Yu. (2021). Muzychno-mystetski festyvali Lvova pochatku KhKhI stolittia: strukturno-systemnyi analiz 
[Music and art festivals of Lviv at the beginning of the 21st century: structural and systemic analysis]. Aktualni pytannia 
humanitarnykh nauk, 43(2), 74–80 [іn Ukrainian].

Proiekt «Polifoniia» [Project «Polyphony»]. (b.d.). Muzei Ivana Honchara. https://honchar.org.ua/projects/proyekt-
polifoniya-i67 [іn Ukrainian].

Richnyi zvit UKF za 2020 rik [UKF Annual Report 2020]. (2021, 07 veresnia). Ukrainskyi kulturnyi fond.  
https://ucf.in.ua/storage/docs/07092021/USF%20Print%20A5_c796812a8e272a6f7d8f1a8124ce6dbdfead0c60.pdf [іn Ukrainian].

Richnyi zvit UKF za 2023 rik [UKF Annual Report for 2023]. (2024, 30 kvitnia). Ukrainskyi kulturnyi fond.  
https://ucf.in.ua/storage/docs/30042024/%20zvit_final%20stysnutyy̆_6e1bdaf7de0693d9c9bc5c1b1b0835b9e453a1da.
pdf [іn Ukrainian].

Romanchyshyn, V.H. (2024). Osoblyvosti funktsionuvannia muzychnykh festyvaliv v umovakh viiny [Peculiarities 
of the functioning of music festivals in wartime]. Naukovyi visnyk Kyivskoho natsionalnoho universytetu teatru, kino i 
telebachennia imeni I. K. Karpenka-Karoho, 34, 242–252 [іn Ukrainian].

Rusakov, S. (2024, February 7–8). Digitalization of Cultural Heritage of Ukraine During War (Based on the Analysis 
of the Projects of the Ukrainian Cultural Foundation). In International scientific conference [Conference materials] 
(p. 69–73). Baltija Publishing [іn English].

Ober, J., Rusakov, S., & Matusevych, T. (2024). The effects of the war in Ukraine on the environment of Ukrainian 
artists: An evaluation by a diagnostic survey. Media, War & Conflict, 0(0). https://doi.org/10.1177/17506352241269604 
[іn English].

Ukrainskyi kulturnyi fond. Pro nas [Ukrainian Cultural Foundation. About us]. (b.d.). https://ucf.in.ua/p/about [іn 
Ukrainian].

Vidnovlennia kulturno-mystetskoi diialnosti [Resumption of cultural and artistic activities]. (2024). Ukrainskyi 
kulturnyi fond. https://ucf.in.ua/m_programs/65800ea7a9634637f321d2a4 [іn Ukrainian].

Vpershe kapela bandurystiv iz SShA zihraie razom z Natsionalnoiu kapeloiu Ukrainy [For the first time, a bandura 
band from the United States will perform together with the National Bandura Band of Ukraine]. (2018, 18 zhovtnia). 
Ukrinform. https://mus.art.co.ua/z-nahody-100-richchia-kyivs-koi-kapely-bandurystiv/ [in Ukrainian].

Zvit UKF za 2018 rik [UKF Report for 2018]. (2019, 21 sichnia). Ukrainskyi kulturnyi fond. https://ucf.in.ua/storage/
docs/21012019/Zvit%20UKF%202018.pdf.

Zvit UKF za I kvartal 2024 roku [UKF Report for the 1st Quarter of 2024]. (2024, 09 lypnia). Ukrainskyi kulturnyi 
fond. https://ucf.in.ua/storage/docs/05082024/%20I%20kvartal%202024_a323d56b72e021aaa28d8b36e0be52184d8
b9b54.pdf [іn Ukrainian].



393

UDC 792.2.03(477.411)"19" 
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.48

Hnatyuk Anatolii,
People’s Artist of Ukraine,

Associate Professor at the Department of Philosophical Anthropology,
Philosophy of Culture and Cultural Studies of the Educational and Research Institute of Philosophy 

and Educational Policy,
Dragomanov Ukrainian State University

orcid.org/0009-0001-3118-7432

THE ROLE OF THE IVAN FRANKO KYIV NATIONAL ACADEMIC  
DRAMA THEATER IN THE FORMATION OF UKRAINIAN THEATRICAL 

CULTURE IN THE EARLY TWENTIETH CENTURY

The purpose of the article is to highlight the basic principles of the Ivan Franko Kyiv National Academic Drama 
Theater and to identify its influence on the formation of Ukrainian theatrical culture in the early twentieth century. 
The theater began its functioning in a difficult socio-political situation that significantly affected the course of cultural 
processes in Ukraine. The study highlights the prerequisites for the formation of Ukrainian theater, identifies the main 
problems of cultural institutions and artists at the beginning of the 20th century, which are related to the establishment 
of Soviet power and its oppression, censorship and control, from which the whole nation suffered. It is noted that 
the directions of activity and development of theatrical life were divided into two movements – those who preferred 
the forms of theater of “direct life correspondences” (according to Hnat Yura) and those who preferred “left” art, 
which established conventional forms on the stage (according to Les Kurbas). The article also pays attention to 
the main spectrums of development that influenced the popular recognition of the Ivan Franko Theater. Among them 
are repertoire policy, educational work, and the synthesis of the principles of the Theatre of Coryphaei and artistic 
stereotypes of the new time. 

An important part of the study is the characterization of the repertoire policy of the theater, which is covered in three 
main perspectives: polystylism, synthesis of traditions and innovations, and the direction of creativity towards realism. 
The main features that influenced the general theatrical culture of Ukraine in the early twentieth century are identified, 
including the tendency to realism and the factor of accessibility and comprehensibility for an ordinary viewer.

Research methodology. The article uses a retrospective method, methods of analysis, selection, systematization 
and generalization.

The scientific novelty of the article lies in the study of the activities and influence of the Ivan Franko Kyiv 
National Academic Drama Theater through the prism of historical retrospection, with an eye to the current assessment 
of aspects established in Soviet times.

As a result of the study, the main activities of the Ivan Franko Kyiv National Academic Drama Theater were identified 
and the main criteria for its influence on the Ukrainian theatrical space of the early twentieth century were outlined.

Key words: Ivan Franko Kyiv National Academic Drama Theater, theatrical culture, Frankovites. 

Гнатюк Анатолій Васильович,
Народний артист України, доцент кафедри філософської антропології, 

філософії культури та культурології 
Навчально-наукового інституту філософії та освітньої політики

Українського державного університету імені Михайла Драгоманова
orcid.org/0009-0001-3118-7432

РОЛЬ КИЇВСЬКОГО НАЦІОНАЛЬНОГО АКАДЕМІЧНОГО 
ДРАМАТИЧНОГО ТЕАТРУ ІМЕНІ ІВАНА ФРАНКА У ФОРМУВАННІ 

УКРАЇНСЬКОЇ ТЕАТРАЛЬНОЇ КУЛЬТУРИ НА ПОЧАТКУ ХХ СТОЛІТТЯ

Метою статті є висвітлення основних засад діяльності Київського національного академічного драматич-
ного театру імені Івана Франка та виявлення його впливу на формування української театральної культури 



394

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

на початку ХХ ст. Театр розпочав своє функціонування в умовах складної суспільно-політичної ситуації, 
яка значною мірою вплинула на перебіг культурних процесів в Україні. В дослідженні висвітлено переду-
мови формування українського театру, означено основні проблеми роботи культурних інституцій та митців 
на початку ХХ ст., що пов’язані зі становленням радянського уряду та його утисками, цензурою і контр-
олем, від якого потерпало все суспільство країни. Означено, що напрями діяльності та розвитку театраль-
ного життя розділилися на дві течії – ті, які воліли до форм театру «прямих життєвих відповідностей»  
(за Гнатом Юрою) та ті, що надавали перевагу «лівому» мистецтву, яке утверджувало на сцені умовні форми 
(за Лесем Курбасом). У статті також приділено увагу основним спектрам розвитку, що вплинули на народне 
визнання театру імені І. Франка. Серед них – репертуарна політика, просвітницька робота, синтез принципів 
«театру корифеїв» й художніх стереотипів нового часу. 

Важливою частиною дослідження є характеристика репертуарної політики театру, яка висвітлена в трьох 
основних ракурсах: полістелістичності, синтезу традицій та новацій, спрямуванні творчості до реалізму. 
Виявлено основні риси, які вплинули на загальну театральну культуру України початку ХХ ст., серед яких 
тяжіння до реалізму та фактор доступності, зрозумілості для простого глядача.

У статті використано ретроспективний метод, методи аналізу, відбору, систематизації та узагальнення.
Наукова новизна статті полягає у дослідження діяльності та впливу Київського національного академіч-

ного драматичного театру імені Івана Франка через призму історичної ретроспективи з оглядом на актуальну 
оцінку щодо усталених у радянський час аспектів.

В результаті проведеного дослідження виявлено основні напрями діяльності Київського національного 
академічного драматичного театру імені Івана Франка та означено основні критерії його впливу на україн-
ський театральний простір початку ХХ ст.

Ключові слова: Київський національний академічний драматичний театр імені Івана Франка, театральна 
культура, франківці. 

Introduction. The events that have recently 
shaken our country are increasingly turning us to 
the study of phenomena that were once covered 
through historical curvature, dictated by govern-
ment policy, its tendency to change the facts in 
a way that would strengthen the authority of the rul-
ing elite. The attempt to make society think alike 
provoked a number of measures that penetrated 
theatrical culture in particular.

Artists who worked at the beginning of the 20th 
century faced ambiguous conditions. Based on 
the recommendations of the government, which 
was a mandatory participant in all processes, they 
tried to preserve traditional heritage, national iden-
tity, and time-hardened classics. 

One of the participants in this process was the Ivan 
Franko Kyiv National Academic Drama Theater, 
which, despite historical perturbations, managed to 
stay on the Ukrainian stage and preserve its iden-
tity. In addition, by combining traditions and inno-
vations, forming a new type of reality theater, it 
influenced the activities of the cultural theater space 
of Ukraine in the early twentieth century.

The purpose of the study is to reveal 
the main aspects of the work of the Ivan Franko 
Kyiv National Academic Drama Theater in 
the early twentieth century in the context of polit-
ical and social changes, to trace its influence 
on the evolution of theatrical culture in twenti-
eth-century Ukraine.

Literature Review. The history of the Ukrain-
ian theater is studied in the works of M. Yosypenko, 
M.  Hordiychuk, Y. Boboshko, P. Nesterovskyi 
(Yosypenko, 1970), R. Pylypchuk (Pylypchuk, 
2019). Research on the activities of the Ivan Franko 
Kyiv National Academic Drama Theater was con-
ducted by scholars S.  Chornyi (Chornyi, 1980), 
I. Vanina (Vanina, 1966), and O.  Krasylnikova 
(Krasylnikova, 1981). Philosophical and cultural 
aspects of the methodology of such research are 
important (Prokopovych L., & Rozova T., 2018; 
Rusakov S., 2012). A separate part of the literature 
that vividly reveals various aspects of the theater's 
functioning are the memoirs of actors – A. Buchma, 
T. Demchuk, P. Kovalenko, Y. Kosach, I. Mar-
ianenko, H. Yura and collections dedicated to 
the theater's anniversaries.

Results and Discussion. Ukrainian theater, like 
any other theater in the world, has its roots in the era 
of pagan times – in family and household festivals 
and rituals related to agriculture, the calendar circle, 
and the life cycle. It was the ritual games, dances, 
and traditions of the Slavs, in which elements of theat-
ricalization played an important role (fancy-dress car-
olers with a nativity scene, the farewell to Shrovetide 
with the burning of Marena, wedding and funeral 
performances) that became the harbingers of the phe-
nomenon of Ukrainian theater, which is outstanding 
and immense in its achievements and significance.

In the second half of the seventeenth century, 



395

fraternal colleges and the Kyiv-Mohyla Academy 
began to stage school dramas with music based on 
religious themes, which was dictated by the the-
ological orientation of education. These works 
were created by teachers of poetry and rhetoric 
and performed together with students. Among 
the most common genres were mysteries, miracles, 
and moralities. The works of teachers and students 
of the Kyiv-Mohyla Academy, such as Mytrofan 
Dovhalevskyi, Dymytrii Tuptal, Heorhii Koniskyi, 
and others, have survived to this day.

At the beginning of the seventeenth century, 
the content of school drama expanded, and secular 
themes, in particular historical ones, began to be 
used for the plot (F. Prokopovych Volodymyr (1705), 
an unknown author The Grace of God (1708)). 

The school drama had three acts, with short 
interludes between them – separate one-act plays. 
Their role was to entertain the audience, to provide 
an opportunity to take a break from the serious 
events on stage during the main work.

A striking example of theatricalization was 
not only acting but also special effects, includ-
ing the sounds of thunder, lightning, earthquakes, 
flying in the air, picturesque scenery, and more. 
There was a certain symbolism in the costuming 
of the characters – each image had its own mean-
ing. In general, the school drama followed the tradi-
tions of the Baroque era in which it was created – its 
components were aimed at impressing the viewer 
(Корній, 2011, p. 93). And this most clearly corre-
sponds to the leading trends of theater today. 

Music was an integral part of the school 
drama. Its role was to enhance the emotional state 
of the characters, provide soundtrack to natural 
phenomena, imitate the sounds of nature, and have 
an affecting and empathic effect on the viewer. 
Traditional baroque genres such as cant, solo city 
song, and instrumental music were usually used in 
the performance. The performance of these gen-
res is associated with the emergence of the vertep, 
a puppet theater whose authors and performers 
were students of fraternal schools.

The vertep was very popular among all segments 
of the population. The plays for it consisted of two 
acts: the first was based on a religious legend about 
the birth of Christ and his persecution by King 
Herod, and the second was based on folk and house-
hold motifs and was not related to the first. It was 
a series of comic genre scenes. Over time, the nativ-
ity scene was performed by shop musicians who 
played a live (not puppet) nativity scene.

The first documented mention of amateur theater 
is the information in the Daily Notes of the Little 
Russian General Treasurer by Ukrainian writ-
er-memoirist, Hetmanate statesman Yakiv Mark-
ovych about a comedy performance in the house 
of military and statesman S. Miklashevsky on 
April 7, 1730 in Hlukhiv: “At Miklashevsky's 
house, an inspector and children staged a comedy” 
(Markovych, 1859, p. 2). The first professional 
theater that functioned on the territory of Ukraine 
was a theater troupe from St. Petersburg that was 
brought to the residence of Kyrylo Razumovsky, 
Hetman of the Left Bank of Ukraine, in 1750, 
a large part of which was composed of foreign-
ers, mostly Italians, who were later replaced by 
Ukrainians. The theater also had a ballet company 
and an orchestra. The first comedy to debut in 
Razumovsky's theater on December 19 (30), 1751, 
was the play Izyum Fair (Rudchuk, 2010, p. 78).

A striking phenomenon is the Theatre 
of Coryphaei, which appeared in 1882 and marked 
the birth of the Ukrainian professional theater 
and the liberation from imperial influence. Its 
founder was M. Kropyvnytskyi. Other members 
included the Tobilevych brothers, M. Starytskyi, 
M. Zankovetska, E.  Zarnytska, and others. This 
was the beginning of the “golden age” of profes-
sional theater in Ukraine, which gave impetus to 
its further development on the basis of nationality 
and accessibility to the audience.

Thus, at the beginning of its inception and in 
the first stages of its functioning, theatrical per-
formance was a complex genre, the components 
of which laid the main aspects of the further forma-
tion and development of the phenomenon of pro-
fessional Ukrainian theater.

The beginning of the twentieth century in the his-
tory of Ukraine was complicated due to its political, 
economic, and social fluctuations, which became a cat-
alyst for changes in the arts. The Ukrainian culture 
of this period can be characterized as a culture of resist-
ance, which did its best to resist the new ideology that 
was just beginning to influence all areas of life. The 
Soviet government's artistic policy focused on collec-
tive unification and bringing culture “to the people” 
through the influence of music, theater, and other art 
forms, which could only promote works authorized 
by the government. Thus, the formation of ideological 
thinking became primary, and the importance of aes-
thetics faded into the background.

However, it is worth noting that in the 1920s 
there was a short-lived Ukrainization and reform 



396

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

of legislation that had a positive impact on the social 
conditions of creative teams. In particular, station-
ary theaters appeared in Kyiv, Odesa, Kharkiv, 
Mykolaiv, and Chernihiv. In addition, the new con-
ditions ousted amateurism and gave place to pro-
fessionalism on the stage, thus improving the qual-
ity of acting. This period after the revolutions is 
marked, as L.  Protsyk notes, by “the practical 
implementation of artistic programs of avant-garde 
and traditionalist aesthetics,” which opened a new 
stage in the development of Ukrainian theater.

Two systems functioned in theater art in 
the early twentieth century:

–	 representation of theater forms of “direct life 
correspondences” (Hnat Yura);

–	 “leftist” art, which asserted conven-
tional forms on the stage (Les Kurbas) (Protsyk, 
2005, p. 8).

If Kurbas's theater preferred “symbolic forms” 
and the discovery of new trends, Hnat Yura's sys-
tem sought forms of “direct life correspondences” 
(Protsyk, 2005, 8), which was manifested in 
the work of the Ivan Franko Kyiv National Aca-
demic Drama Theater, which followed the realistic 
ideas of the Theatre of Coryphaei. And it was this 
reliance on realism that became the main factor in 
revealing the phenomenon of the Ukrainian theat-
rical Renaissance.

The main features that identify the Ivan Franko 
Theater were its repertoire policy, educational work, 
and a synthesis of the principles of the Theatre 
of Coryphaei and artistic stereotypes of the new time.

Repertoire. H. Yura assigned an important 
mission to the role of repertoire in the success 
of theater activities, in the formation of which he 
relied on the following aspects:

1.	 Polystylism, which was a prerequisite for 
the work of playwrights of the early twentieth cen-
tury who sought professional recognition and were 
in creative search. This feature is a manifesta-
tion of the experimentalism of the theater direc-
tor H. Yura, who used elements of the grotesque 
(in comedies), means of conventionality in his 
productions (A. Lunacharsky The Flaming Ones, 
M. Gogol – M. Kropyvnytskyi (adapted by O. Vysh-
nia) Viy, M. Starytskyi (staged by V. Vasylko) 
Chasing Two Hares), techniques of expressionism, 
formalism, constructivism (Lope de Vega Fuente 
Ovejuna) (Protsyk, 2012, p.47).

2.	 Synthesis of tradition and moder-
nity. This feature was manifested in the work 
of the Ivan Franko Theater in a combination 

of different genres. In particular, the theater staged 
plays of the national repertoire that were already 
considered classics (I. Karpenko-Kary Martin Bor-
ulia, Vanity, The Sea of Life), as well as works by 
famous authors (H. Hauptman Sin, Black Panther, 
Lies, V. Vynnychenko The Drowned Bell, O. Mirbo 
The Evil Shepherds, Yu. Zhulavsky Iola, K. Witfo-
gel Red Soldiers, H. Bergstedt The Crown Thief, 
B. Shaw St.  Ioanna) and little-known (L. Starit-
ska-Cherniakhivska, The Matchmaking of King 
Latina, S. Cherkasenko Dramatic Etude ‘Must’) 
foreign and Ukrainian playwrights (Protsyk, 
2012, p. 48).

3.	 Directing creativity towards realism. Based 
on the traditional Theatre of Coryphaei, the theater 
continued its stage search in the realm of realistic 
art. The combination of this support and the use 
of the world classical repertoire caused theaters 
to turn to the genre of social drama in their reper-
toire. Following the fashion trends based on exper-
imentalism, expressionism, epicism, and politic-
ity, Franko's theater rejected stage constructivism, 
which was actively promoted by W.  Meyerhold 
and L. Kurbas (Protsyk, 2012, p. 47).

Educational work. This form was not unique to 
the Ivan Franko Theater. All creative teams in var-
ious fields of art and education were inclined to it. 
The work of propaganda brigades is well known, 
as they traveled to collective farm fields and enter-
tained agrarians with classical and popular music, 
theater performances, and choreography. Another 
aspect of propaganda work was concerts and lec-
tures held at plants, factories, libraries, and educa-
tional institutions. This type of work is described 
in H. Yura's memoirs: “It will not be superfluous to 
recall how, by order of the Gubernational Educa-
tion Department, the theater traveled to the villages 
of the Kyiv region for the food tax campaign. It 
served two povits with its work: Cherkasy and Chy-
hyryn, visiting many villages and nooks and cran-
nies. We received so many touching thanks from 
the peasants for the great joy we brought them with 
our performances” (Hurman, 1940, pp. 17–18). 
This campaign in the work of the Frankovites was 
on a large scale and was based not on an ideolog-
ical and political goal, but on the goal of spread-
ing high art among the common people to improve 
their aesthetic and artistic education.

Synthesis of the principles of the Theatre of Cory-
phaei and artistic stereotypes of the new time. This 
principle, which is manifested in a combination 
of reliance on classical traditions and the introduction 



397

of new ideas, is fundamental to the work of many 
successful artists, both solo and collective. The 
Ivan Franko Theater has also successfully used it, 
but it has been moving toward it subconsciously, 
testing the concept in practice. In particular, the ini-
tial period of the theater's activity, which, accord-
ing to the terminology of the researcher L. Prot-
syk, is called “Vinnytsia” (1920–1923) (Protsyk, 
2005, p. 17), is characterized by the preservation 
of traditions, which were understood as following 
and preserving the traditions of the “old household 
scene” and turning to Ukrainian and world clas-
sics. In particular, these are the works of I. Karpen-
ko-Kary Savva Chaly, Martyn Borulia, Palyvoda, 
The evil Spark, Beztalanna, I. Franko Funeral, 
Stolen Happiness, T. Shevchenko Nazar Stodol, 
M. Gogol The Marriage, H. Ibsen Ghosts, 
J. Moliere Tartuffe, L.  Ukrainka Forest Song, 
and L. Vega Fuente Ovejuna. 

Over time, the theater began to psychologize its 
productions, which corresponds to the latest trends. 
Plays reveal the psychological aspects of phe-
nomena through the search for new techniques, 
reflecting the characteristics of the characters (age, 
nationality, profession, historical place), the influ-
ence of society on the individual (V. Vynnychenko 
Young Blood, Black Panther and the White Bear, 
Panna Mara, The Haunting, M. Gogol Viy, 
L. Ukrainka The Fireplace Master). This approach 
to its work allowed the theater to become a true folk 
theater in the later “Kharkiv” and “Kyiv” periods 
(1923–1926, since 1926) (Protsyk, 2005, p. 17). 

Relying on these principles in its work, the  
Ivan Franko Theater played a major role in the evo-
lution of theatrical culture in the early twentieth 
century. Its greatest influence can be traced to 
the construction of realism, which this center ini-
tially tended to. Mass feedback from Soviet crit-
ics approving the chosen direction prompted other 
institutions to follow the theatrical policy of Frank-
ovites. In his review, M. Romanovskyi wrote that 
the Franko Theater “follows the path of a special 
theatrical realism, sharpened by modern gro-
tesque” (Yosypenko, 1970, p. 106). For the realis-
tic embodiment of the plots on stage, H. Yura used 
naturalistic scenery that reproduced the surround-
ings of factory workshops, music that imitated 
the surrounding sounds (the noise of horns, grind-
ing of machines, knocking of wheels, and the roar 
of production) (Yosypenko, 1970, p. 111). 

Another factor that, according to Frankovites, 
influenced the activity of theater culture in the early 

twentieth century was the accessibility and com-
prehensibility of performances for ordinary view-
ers: “The factor of accessibility and comprehen-
sibility of the artistic forms of theater for a wide 
audience is put forward as a primary requirement 
of the public” (Yosypenko, 1970, p. 114). 

These were the performances of the Ivan Franko 
Theater, which, by means of realistic art, main-
tained a direct connection between the stage action 
and real life. These techniques were followed by 
other Soviet theaters that relied on the experience 
of the I. Franko Theater.

Conclusions. The roots of Ukrainian theater 
go back to the pagan era, where it was man-
ifested in rituals, but transforming through 
religious stories in the Middle Ages, through 
the nativity scene and school drama, it eventu-
ally became available in various circles: from 
amateur theaters in market squares and estates 
of the petty nobility to real theater companies 
in the residence of Hetman Kirill Razumovsky 
and the Theatre of Coryphaei.

The early twentieth century was marked by 
social, economic, and political changes that affected 
the functioning of theaters. In Ukraine, two branches 
of these centers' formations became widespread: 
the theater of “direct life correspondences” with 
Hnat Yura's theater as a prominent representative, 
and “leftist” art, which asserted conventional forms 
on the stage, represented by Les Kurbas's theater. 

The activity of the Ivan Franko Kyiv National 
Academic Drama Theater, one of the founders 
and director of which was H. Yura, is a vivid exam-
ple of combining leading proletarian ideas without 
neglecting national interests by promoting Ukrain-
ian repertoire and relying on sustainable classical art. 
The work of this center reveals the main aspects that 
strengthened its influence on the theatrical culture 
of Ukraine in the early twentieth century, includ-
ing repertoire policy, educational work, and a syn-
thesis of the principles of the Theatre of Coryphaei 
and artistic stereotypes of the new time.

However, the strongest influence was exerted by 
the tendency to realism, which was manifested in 
the manner of acting, music, and stage design. All 
of this served a single purpose: to make the perfor-
mances accessible and understandable to the gen-
eral public.

The activity of the Ivan Franko Kyiv National 
Academic Drama Theater is multifaceted 
and ambiguous, which requires further study in 
terms of political and social factors.



398

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Список використаних джерел: 
Ваніна, І. Г. (1966). Українська шекспіріана: До історії втілення п'єс Шекспіра на українській сцені. Київ : 

Мистецтво. 203 с.
Йосипенко, М. К., Гордійчук, М. М., Бобошко, Ю. М., Нестеровський, П. П. (1970). Шляхи і проблеми розви-

тку українського радянського театру. Київ : Мистецтво. 372 c.
Корній, Л., Сюта, Б. (2011). Історія української музичної культури: підручник для студентів вищих навчаль-

них закладів. До 100-річчя Національної музичної академії України імені П. І. Чайковського. Київ: НМАУ імені 
П. І. Чайковського. 736 с.: іл.

Красильникова, О. (1981). Лицар української сцени. Український театр. № 6. С. 29.
Маркович, Я. А. (1859). Дневные записки малороссийскаго подскарбия генерального Якова Марковича. Вид. 

Олександра Марковича. Частина І. Москва: Типографія В. Готьє. 349 с. 
Пилипчук, Р. (2019). Історія українського театру (від витоків до кінця ХІХ ст.). Львів : Наукова думка НАН 

України, 356 с. 
Процик, Л. Л. (2012). Репертуар театру імені Івана Франка 20-х  рр. ХХ  ст. Орієнтація на творчий пошук. 

Українська культура: минуле, сучасне, шляхи розвитку. Наукові записки Рівненського державного гуманітарного 
університету. Вип.18, том І. С. 45–49.

Процик, Л. Т. (2005). Театр імені Івана Франка: становлення та тенденції розвитку (20-ті рр. ХХ століття). 
Автореферат дисертації. Київський національний університет культури і мистецтв, Міністерство культури і 
туризму України, м. Київ, 22 с.

Прокопович, Л. В., Розова, Т. В. (2018). Театралізація структур повсякденності в культурних практиках мета-
модерну. Вісник Національної академії керівних кадрів культури і мистецтв. № 3. С. 98–102. 

Рудчук, Ю. А. (2010). Гетьман Кирило Григорович Розумовський. Мистецтвознавство України. № 11. С. 76–82.
Русаков, С. (2012). Особливості художньо-образного осмислення дійсності: культурологічно-історичний ана-

ліз української філософської думки. Пам’ять століть. № 5 (99).
Чорній, С. (1980). Український театр і драматургія. Мюнхен; Нью-Йорк, 470 с. 
Гурман, Б. (1940). XX років театру ім. І. Франка. Київ: Мистецтво, 227 с.

References:
Chornii, S. (1980). Ukrainskyi teatr i dramaturhiia [Ukrainian theater and drama]. Miunkhen; Niu-York. 470 [in Ukrainian].
Hurman, B. (1940). XX rokiv teatru im. I. Franka [The 20th anniversary of the Ivan Franko Theater]. Kyiv. 227 [in Ukrainian].
Iosypenko, M. K., Hordiichuk, M. M., Boboshko, Yu. M., Nesterovskyi, P. P. (1970). Shliakhy i problemy rozvytku 

ukrainskoho radianskoho teatru [Ways and Problems of the Development of the Ukrainian Soviet Theater]. Kyiv. 372 
[in Ukrainian].

Kornii, L., Siuta, B. (2011). Istoriia ukrainskoi muzychnoi kultury: pidruchnyk dlia studentiv vyshchykh navchalnykh 
zakladiv. Do 100-richchia Natsionalnoi muzychnoi akademii Ukrainy imeni P. I. Chaikovskoho [History of Ukrainian 
Musical Culture: a textbook for students of higher educational institutions. To the 100th anniversary of the Tchaikovsky 
National Music Academy of Ukraine]. Kyiv. 736 [in Ukrainian].

Krasylnykova, O. (1981). Lytsar ukrainskoi stseny [A knight of the Ukrainian stage]. Ukrainskyi teatr – Ukrainian 
theater. 6, 29 [in Ukrainian].

Markovych, Ya. A. (1859). Dnevnye zapysky malorossyiskaho podskarbyia heneralnoho Yakova Markovych [Day-to-
day notes of the Malorussian clerk general Yakov Markovich]. Moskva. Vol. I, 349 [in Russia].

Prokopovych, L. V., & Rozova, T. V. (2018). Teatralizatsiya struktur povsyakdennosti v kulturnykh praktykakh 
metamodelʹnu [Theatricalization of Everyday Life Structures in Cultural Practices of Metamodernism]. Visnyk 
Natsionalʹnoyi akademiyi kerivnykh kadriv kulʹtury i mystetstv, No. 3, pp. 98-102 [in Ukrainian].

Protsyk, L. L. (2012). Repertuar teatru imeni Ivana Franka 20-kh rr. XX st. Oriientatsiia na tvorchyi poshuk. Ukrainska 
kultura: mynule, suchasne, shliakhy rozvytku [The repertoire of the Ivan Franko Theater of the 20s of the twentieth century. 
Ukrainian culture: past, present, ways of development]. Naukovi zapysky Rivnenskoho derzhavnoho humanitarnoho 
universytet – Scientific Notes of Rivne State University of the Humanities. Vol. 18, I. 45–49 [in Ukrainian].

Protsyk, L. T. (2005). Teatr imeni Ivana Franka: stanovlennia ta tendentsii rozvytku (20-ti rr. XX stolittia). Avtoreferat 
dysertatsii [The Ivan Franko Theater: Formation and Development Trends (20s of the Twentieth Century). Thesis abstract]. 
Kyiv. 22 [in Ukrainian].

Pylypchuk, R. (2019). Istoriia ukrainskoho teatru (vid vytokiv do kintsia ХХ st.) [The history of Ukrainian theater 
(from its origins to the end of the nineteenth century)]. Lviv. 356 [in Ukrainian].

Rudchuk, Yu. A. (2010). Hetman Kyrylo Hryhorovych Rozumovskyi [Hetman Kirill Rozumovsky.]. Mystetstvoznavstvo 
Ukrainy – Art History of Ukraine. № 11, 76–82 [in Ukrainian].

Rusakov, S. (2012). Osoblyvosti khudozhno-obraznoho osmyslennya diysnosti: kulturolohichno-istorychnyy analiz 
ukrayinskoyi filosofskoyi dumky [Peculiarities of Artistic and Figurative Comprehension of Reality: A Cultural and Historical 
Analysis of Ukrainian Philosophical Thought]. Pamyatʹ Stolitʹ– The memory of centuries. No. 5 (99) [in Ukrainian].

Vanina, I. H. (1966). Ukrainska shekspiriana: Do istorii vtilennia pies Shekspira na ukrainskii stseni [Ukrainian 
Shakespeare: To the history of the implementation of Shakespeare's plays on the Ukrainian stage]. Kyiv. 203 [in Ukrainian].



399

УДК 791.4:7.03'04(477)
DOI https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.4.49

Калантай Сергій Гаврилович,
Народний артист України,

старший викладач кафедри кінорежисури та кінодраматургії
Київського національного університету театру, кіно і телебачення 

hugokolo2@gmail.com

ТРАНСФОРМАЦІЯ УКРАЇНСЬКОГО КІНЕМАТОГРАФА  
В УМОВАХ СУЧАСНИХ СУСПІЛЬНО-ПОЛІТИЧНИХ ВИКЛИКІВ

У статті проаналізовано особливості та виклики, що постають перед українським кінематографом в умо-
вах сучасних суспільно-політичних викликів, зокрема, зокрема аналізується кіно в період ключових подій 
сучасності, таких як Помаранчева революція 2004 року, Революція Гідності 2014 року та російсько-україн-
ська війна, яка триває з 2014 року й досягла піку у повномасштабному вторгненні 2022 року. Досліджено 
вплив цих подій на розвиток національної кіномови та зміцнення української ідентичності. Встановлено, що 
українське кіно в умовах війни виконує не лише розважальну, а й документально-історичну та ідентифіка-
ційну функції, допомагаючи зберегти історичну пам’ять та зміцнити національний дух. Показано важливість 
кіно як культурного ресурсу для підтримки національної ідентичності й популяризації української культури 
на міжнародному рівні. Вперше систематизовано ключові аспекти, що впливають на кіновиробництво під 
час військового конфлікту, зокрема, зміну тематичних акцентів, роль кінематографа у формуванні національ-
ної ідентичності та вплив на стійкість суспільства за період незалежної України

Ключові слова: кіно, кіномистецтво, війна, кінофестивалі, кіноколективи.

Kalantay Sergiy,
People's Artist of Ukraine,

Senior Lecturer at the Department of film directing and film dramaturgy
Kyiv National University of Theater, Cinema and Television

hugokolo2@gmail.com

TRANSFORMATION OF UKRAINIAN CINEMA IN THE CONTEXT  
OF MODERN SOCIO-POLITICAL CHALLENGES

The article analyses the peculiarities and challenges faced by Ukrainian cinema in the context of contemporary 
socio-political challenges, in particular, it analyses cinema during the period of key events of our time, such as 
the Orange Revolution of 2004, the Revolution of Dignity of 2014, and the Russian-Ukrainian war, which has 
been going on since 2014 and reached its peak in the full-scale invasion of 2022. The author examines the impact 
of these events on the development of the national film language and the strengthening of Ukrainian identity. It is 
established that Ukrainian cinema in wartime performs not only entertainment, but also documentary, historical 
and identification functions, helping to preserve historical memory and strengthen the national spirit. The importance 
of cinema as a cultural resource for supporting national identity and promoting Ukrainian culture at the international 
level is shown. For the first time, the key aspects affecting film production during a military conflict are systematised, 
in particular, the change in thematic emphasis, the role of cinema in shaping national identity and the impact on 
the resilience of society during the period of independent Ukraine

Key words: cinema, film art, war, film festivals, film collectives.

Актуальність проблеми. Проблема функці-
онування українського кінематографа в умовах 
війни набуває особливої актуальності у сучас-
ному суспільно-політичному контексті. Кіне-
матограф репрезентує не лише культурну само-
бутність, а й реакцію національної свідомості 

на кризові події, зокрема на війну та суспільно-
політичну активність українців. Загарбницька 
агресія провокує активний розвиток творчих 
ініціатив, через які кіномитці відгукуються на 
події війни та створюють проєкти, що підтри-
мують національну єдність. Українське кіно 



400

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

виконує важливу місію на міжнародній арені, 
поширюючи правду про російсько-українську 
війну, а також наголошуючи на важливості збе-
реження та популяризації української культури. 

Сучасні кінематографічні твори, апелю-
ючи до реальних подій і символів національ-
ної культури, сприяють створенню образів, що 
підкреслюють важливість колективної пам'яті 
та єдності, допомагають суспільству збері-
гати свою особливість, ідентичність в умовах 
деструктивного зовнішнього впливу. Водночас 
українське кіно виконує важливу функцію про-
тистояння викликів у дезінформації, поширю-
ючи правдиві наративи про події війни та куль-
турні цінності, які зміцнюють національний 
інформаційний простір. 

Аналіз досліджень і публікацій. Варто 
зазначити, що кінематограф вкрай активно 
досліджується молодими науковцями (Ісаков А., 
2020; Семеній А., 2020; Корзун С., 2020). Напри-
клад, Ісаков А. аналізує творчість О. Довженка, 
досліджуючи його як визначного кінематогра-
фіста, чий внесок став основою української 
національної кіномови та естетичних принци-
пів. Семеній А. досліджує взаємозв’язок істо-
ричного кіно з інформаційною війною, зокрема 
порівнює російське та українське історичне 
кіно як інструменти пам’яті та пропаганди, 
розглядаючи стратегії їхнього використання 
у контексті інформаційного протистояння. Кор-
зун С. аналізує, як Революція Гідності сприяла 
формуванню нової української ідентичності 
та як ці процеси знаходять своє відображення 
у мистецькому дискурсі й меморіальній полі-
тиці. Науковці зосереджуються на методах 
впливу кіно на історичну свідомість, особливо 
у контексті сучасної інформаційної політики 
(Khardel R., Vyzdryk V., Melnyk O., 2020). Вони 
трактують кіно як частину комплексного впливу 
на цільові аудиторії, включно з історичною сві-
домістю, що є ключовою для формування наці-
ональної пам'яті. Струкова М. зосереджується 
на розвитку сучасної української короткоме-
тражної кіноіндустрії, досліджуючи жанрові 
та тематичні особливості, що відображають 
поточну культурну картину України (Струкова 
М. В., 2024). Москаленко-Висоцька О. та Шир-
ман Р. у своїй статті аналізують еволюцію укра-
їнського кіно останнього десятиліття, розгляда-
ючи вплив революційних та воєнних подій на 
кіновиробництво (Москаленко-Висоцька О., & 

Ширман Р., 2024). Важливим також є публіка-
ції про роль мистецтва в умовах війни (Ober, J., 
Rusakov, S., & Matusevych, T., 2024; Lokshuk, I., 
Cherednychenko, O., Kopeliuk, O., Sediuk, I., & 
Pototskyi, S., 2024). 

Іноземні дослідники застосовують хроноло-
гічний підхід до аналізу кінематографа, зокрема 
політику представництва у кіно, що змінюва-
лася під впливом конфліктних подій та розви-
тку політики пам’яті (Stora, B., & Anderson, J., 
2014). Їхній досвід дає змогу зрозуміти важли-
вість колективної пам’яті у контексті національ-
ного кіновиробництва та її вплив на культурну 
ідентичність нації. Водночас комплексного 
дослідження, яке б охоплювало специфіку 
та виклики українського кіно у сучасному кон-
тексті, досі не проведено, що актуалізує необ-
хідність такого аналізу в нинішніх умовах.

Мета дослідження – аналіз ролі сучасного 
українського кіно в підтримці національної іден-
тичності та фіксації сучасних подій, які мають 
історичне значення. Дослідження спрямоване на 
виявлення особливостей та викликів, які вини-
кають в українській кіноіндустрії в сучасних 
умовах, а також розкриття того, як кіно стало 
важливим засобом культури, який сприяє збере-
женню пам’яті, формуванню громадської свідо-
мості та підтримці стійкості українського народу 
в складних умовах сьогодення. 

Виклад основного матеріалу. Українське 
кіно є важливим елементом національної куль-
турної спадщини та виконує роль потужного 
засобу культурної ідентифікації. У контексті 
війни, яка продовжує впливати на всі аспекти 
суспільного життя, значення українського 
кінематографа зросло, адже він репрезентує 
стійкість та відродження української нації. 
Кінофільми, що створюються в умовах війни, 
не лише передають дух часу, але й дають уні-
кальну можливість дослідити глибокі культурні 
та історичні аспекти української ідентичності 
(Закусило М., 2017). Крізь призму кінемато-
графічного мистецтва режисери зображують 
не тільки повсякденне життя українців, але 
й актуальні соціальні проблеми, які загостри-
лися через війну, дозволяючи глядачеві зрозу-
міти складний і багатогранний контекст сучас-
ної України. 

Значна частина сучасного українського кіне-
матографа звертається до складних історичних 
тем, зокрема періоду радянського гноблення, 



401

який наклав значний відбиток на українську 
культуру і політичне життя. Війна, яка розпоча-
лася внаслідок агресії Росії, надала нового зна-
чення культурному самовираженню, у нових 
кінострічках часто прослідковується прагнення 
режисерів переосмислити історичну травму 
та віднайти культурну самобутність українців, 
зруйновану внаслідок численних історичних 
потрясінь. Водночас українське кіно активно 
документує реалії війни, зображуючи досвід 
боротьби за незалежність, суспільний опір 
та незламність, що формують нову сторінку 
національної пам’яті.

Сучасні українські фільми не тільки доку-
ментують боротьбу українського народу 
з викликами, що виникають під час повно-
масштабної війни, але й підкреслюють його 
витривалість, силу духу та прагнення подолати 
труднощі. Вони стають важливими свідчен-
нями незламності нації, пропонуючи глядачеві 
художню інтерпретацію подій і їх впливу на 
суспільство, культуру й ідентичність. 

Серед видатних українських режисерів, 
чия творчість мала значний вплив на україн-
ське кіно, особливе місце займає Олександр 
Довженко. Його фільми вирізняються не лише 
яскравим національним колоритом, а й глибо-
ким зв’язком з українською історією, фолькло-
ром та образом народу. О. Довженко створив 
символічні й реалістичні образи героїв, які вті-
лювали ідею духовного майбутнього України, 
надаючи особливу увагу національному кон-
тексту. Такі його роботи, як «Україна у вогні», 
«Земля» (1930), «Арсенал» (1929), «Звенигора» 
(1927), а також фільми часів Другої світової 
війни – «Битва за нашу радянську Україну» 
(1941), «Визволення» (1941), «Перемога на 
Правобережжі» (1945), вважаються ключо-
вими у формуванні образу українського народу 
та відображають його незламний дух. Ці кіно-
фільми не тільки зміцнюють зв’язок сучасного 
покоління з історичним минулим, але й розвива-
ють у глядача розуміння національної ідентич-
ності через призму кіномистецтва. Творчість 
О. Довженка стала фундаментальною основою 
для розвитку українського кіно та його культур-
ної спадщини. Його фільми заклали принципи 
національного кіно, що досліджує як сучасні, 
так і минулі виклики українського народу, 
і нині залишаються актуальними прикладами 
художнього відображення боротьби, стійкості 

та прагнення до свободи й незалежності.
Відновлення української національної іден-

тичності поступово набуло нової глибини 
та інтенсивності, досягнувши значного підйому 
внаслідок двох ключових подій новітньої істо-
рії України – Помаранчевої революції 2004 року 
яка стала потужними каталізаторами національ-
ної свідомості. Цей революційний рух не лише 
мобілізував громадськість до активної участі 
в суспільно-політичному житті, але й стала 
основою для переосмислення української іден-
тичності, закріпивши відмову від радянського 
минулого та прагнення до незалежності. Від-
правною точкою у розвитку кінематографа 
в Україні та відродженні української культурної 
спадщини стала Революція Гідності, яка також 
відома як Євромайдан, у 2013–2014 роках 
(Москаленко-Висоцька О., & Ширман Р., 2024). 
Режисери почали використовувати нові засоби 
виразності та порушувати соціально значущі 
теми, що не лише репрезентують суспільні 
потрясіння, а й сприяють утвердженню наці-
ональної ідентичності. Українське кіно цього 
періоду, зокрема документальне, фокусується 
на відображенні реалій війни, переживань 
людей на окупованих територіях, ідентифікації 
нових героїв, які протистоять зовнішній агресії 
та борються за власну землю. 

Протягом останніх років кінематографісти 
розробили новий стиль, що синтезує доку-
менталістику з художніми елементами для 
емоційного залучення глядача, зокрема таких 
стрічок, як «Кіборги» (2017) режисера Ахтема 
Сеїтаблаєва, що висвітлює мужність україн-
ських військових під час оборони Донецького 
аеропорту. Війна також стимулювала розви-
ток жанру короткометражного кіно, що стало 
своєрідною відповіддю на нагальну потребу 
в швидкому художньому реагуванні на події. 
Короткометражні фільми, як, наприклад, ті, 
що були представлені на фестивалі «Сучасне 
українське кіно», досліджують проблеми пере-
селенців, адаптації до нових умов та психоло-
гічних травм, які виникають у зв'язку з війною. 
Український кіноколектив «Вавилон'13» став 
одним із найвпливовіших і довготривалих куль-
турних проєктів, що виникли під час Революції 
Гідності. Він був створений у грудні 2013 року, 
коли українські кінематографісти об'єдналися 
з метою документування подій Євромайдану 
та висвітлення суспільних процесів, які згодом 



402

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

спричинили глибокі зміни в Україні. Головною 
місією «Вавилон'13» було підвищення обізна-
ності про протести, зміцнення громадянського 
суспільства та формування нових наративів 
про свободу, гідність та боротьбу українського 
народу за свою незалежність. За час Євромай-
дану «Вавилон'13» випустив понад 100 корот-
кометражних стрічок, що документували клю-
чові моменти протестів, висвітлювали особисті 
історії учасників та їхні мотивації. Ці фільми 
відрізнялися безпосередністю та емоційною 
глибиною, які відображали не лише докумен-
тальні реалії подій, але й морально-етичний 
вимір революційних змін. Завдяки своїй опера-
тивності та доступності «Вавилон'13» швидко 
здобув популярність, а його роботи стали важ-
ливим джерелом документування новітньої 
української історії.

З початком війни у 2014 році на сході України, 
діяльність колективу набула нового масштабу. 
Відповідаючи на виклики часу, «Вавилон'13» 
продовжив фіксувати історичні події, але вже 
з акцентом на героїзм українських воїнів, тра-
гедію мирних жителів та складнощі адаптації 
суспільства до умов військової агресії. Їхні 
стрічки, такі як «Зима, що нас змінила» та інші, 
охоплюють бойові дії та життя на окупова-
них територіях, стали вагомими свідченнями 
національного спротиву та незламності духу 
українського народу. Українські військові, які 
опинилися на передовій, зіткнулися з гострим 
дефіцитом необхідного спорядження, засобів 
індивідуального захисту, медичних аптечок 
і тепловізорів. Відсутність забезпечення зму-
сила багатьох солдатів купувати спорядження 
самостійно або покладатися на волонтер-
ську допомогу активістів, які залучали кошти 
через соціальні мережі. Це питання висвітлене 
у документальному фільмі «Війна за наш раху-
нок» (2014), де режисер, спостерігаючи за реа-
ліями Національної гвардії України, намагався 
краще зрозуміти труднощі, з якими стикаються 
новобранці.

Подальше загострення бойових дій на сході 
України призвело до того, що режисери, які 
знімали події Революції Гідності, тимчасово 
змінили фокус своїх проєктів на документу-
вання військового конфлікту. Так, у фільмі 
«Перша рота» (2018) колективу «Вавилон'13» 
використано довгі, споглядальні кадри для про-
стеження трансформації від громадянського 

протесту до вступу в добровольчі батальйони. 
Цей період переходу також зафіксовано у фільмі 
«Аліса в країні війни» (2015) Аліси Коваленко 
та Любові Дуракової. Спочатку розпочавшись 
як особистий щоденник Коваленко, що фіксує її 
участь у Революції Гідності, фільм згодом відо-
бражає зміни в її житті, коли вона долучається 
до документування військових подій. Фільм 
передає боротьбу Коваленко за збереження 
особистих стосунків, прагнучи залишитися 
спостерігачем, вона поступово долучається до 
воєнних подій, що символізується сценою її 
стрільби на полігоні.

Фільм Аліни Горлової «Немає очевидних 
ознак» (2018) є яскравим прикладом засто-
сування стилю cinéma vérité для глибокого 
і чуттєвого дослідження психологічних та соці-
альних викликів, з якими стикається жінка-сол-
датка під час повернення з війни до мирного 
життя. У центрі уваги – її боротьба з посттрав-
матичним стресовим розладом, що підкрес-
лює потребу в системній і якісній реабілітації 
українських ветеранів. Водночас фільм слугує 
адвокаційним інструментом, закликаючи сус-
пільство та державу звернути увагу на психічне 
здоров’я ветеранів та забезпечити їм належну 
підтримку.

Інший приклад кіно як адвокаційного 
засобу – фільм «Невидимий батальйон» (2017), 
створений Світланою Ліщинською, Аліною 
Горловою та Іриною Цілик. Цей фільм висвіт-
лює історії шістьох жінок-військовослужбо-
виць, акцентуючи увагу на ролі жінок у бойових 
діях та необхідності забезпечення гендерної 
рівності й захисту прав жінок в українських 
Збройних силах. Після виходу фільму про-
єкт перетворився на масштабну адвокаційну 
кампанію, яка спрямована на утвердження 
рівноправності жінок і чоловіків у військових 
структурах та суспільстві в цілому. Обидва про-
єкти вказують на важливу роль кінематографа 
в підтримці соціальних змін, використовуючи 
документальні фільми для висвітлення невиди-
мих, але гострих проблем, зокрема пов'язаних 
з адаптацією ветеранів та гендерною рівністю.

Україна стала майданчиком для розвитку 
нового покоління режисерів, які, натхненні 
культурним відродженням, сприяли актив-
ному зростанню українського документаль-
ного кіно. Запровадження у 2017 році закону 
«Про державну підтримку кінематографії» 



403

відіграло ключову роль у цьому процесі, перед-
бачивши збільшення державного фінансування 
та відкриту систему публічного пітчингу про-
єктів у Держкіно. Завдяки зусиллям голови 
Держкіно Пилипа Іллєнка, який об’єднав кіне-
матографічну спільноту та активно просував 
фінансування галузі, значно зросли можливості 
для створення національного контенту. Важ-
ливим кроком для зміцнення культурної іден-
тичності країни стало рішення Верховної Ради 
України заборонити трансляцію російських 
фільмів і серіалів, які тривалий час домінували 
на українському ринку. Це рішення сприяло роз-
ширенню простору для українських кіновироб-
ників і популяризації вітчизняного контенту. Як 
зазначила мистецтвознавиця Дарія Бадьор, під-
тримку Держкіно отримали як нові митці, так 
і досвідчені режисери, що сприяло різноманіттю 
та зростанню якості української кінопродукції.

Фільм Аліни Горлової «Цей дощ ніколи не 
зупиниться» (2020), який здобув перемогу на 
Міжнародному фестивалі документального 
кіно в Амстердамі (IDFA), досліджує війну 
в Україні через призму транснаціонального 
контексту. Стрічка розповідає історію українця 
курдського походження Андрія Сулеймана, 
який спочатку втік із охопленої війною Сирії, 
щоб уникнути небезпеки, але опинився на сході 
України в умовах нового конфлікту з Росією. 
Чорно-біла стилістика фільму посилює візу-
альну подібність між Сирією та східною Укра-
їною, підкреслюючи універсальність і цикліч-
ність військових страждань. Фільм, не маючи 
лінійного наративу, глибоко покладається на 
метафори та символіку для передачі безко-
рінного досвіду мігрантів у зонах конфліктів 
і плинності війни, яка переходить через кор-
дони, безжально слідуючи за своїми жертвами.

Подібну тему міжнародного виміру укра-
їнського конфлікту розкриває і фільм Романа 
Любого «Залізні метелики» (2023), прем’єра 
якого відбулася на кінофестивалі «Санденс». 
Робота над фільмом тривала з 2019 року і зосеред-
жена на трагедії 2014 року, коли російські війська 
збили пасажирський літак рейсу MH17, що пря-
мував з Амстердама до Куала-Лумпура. Любий 
документує подію, яка стала символом міжнарод-
ної трагедії і одночасно потужним нагадуванням 
про глобальні наслідки військової агресії, а також 
розкриває спроби російської сторони приховати 
свою причетність до збиття літака.

У березні 2022 року провідні українські про-
дюсери, зокрема Володимир Бородянський, 
Віктор Мірський, Дарія Легоні-Фіалко, Алла 
Липовецька, Ірина Заря, Марина Квасова та Ігор 
Сторчак (Данькова Н., 2022) об'єдналися в при-
ватну ініціативу. За словами українського медіа-
менеджера, політичного та громадського діяча, 
міністра культури, молоді та спорту України, 
а також члена Наглядової ради «Медіа Група 
Україна» Володимира Бородянського, ця іні-
ціатива спрямована на виробництво докумен-
тальних і просвітницьких фільмів та серіалів, 
що розкривають світовій спільноті суть війни 
Російської Федерації проти України, її переду-
мови, причини, сучасні й потенційні наслідки. 
Кожен із засновників пожертвував на підтримку 
проєкту один мільйон гривень. Окрім цього, 
об'єднання активно залучає іноземних інвесто-
рів та донорів, не ставлячи за мету отримання 
прибутку до повного звільнення України.

Посилена інтенсивність воєнних дій, пере-
бої у фінансуванні, професійних зв'язках 
і обмеження внутрішньої мобільності сут-
тєво вплинули на українське кіновиробни-
цтво. Хоча деякі українські режисери вже мали 
досвід роботи на передовій, нові умови війни 
з її зміненою інтенсивністю та технологічним 
оснащенням виявилися викликом навіть для 
багатьох досвідчених кінематографістів. Так, 
режисерка Аліна Горлова, яка працювала на 
охопленому війною сході України, зазначила: 
«Це дві різні війни з абсолютно різними видами 
зброї. Нинішня війна навіть звучить інакше».

Численні представники кіноіндустрії, 
зокрема Олег Сенцов, Аліса Коваленко, Ярос-
лав Пілунський, Володимир Яценко, Віктор 
Онисько та Олександр Суворов, вступили до 
лав армії. Режисерка Аліса Коваленко у своїх 
висловлюваннях наголошувала, що «кіно стало 
безглуздим, і єдине, що має значення, – це 
захист України». Інші кінопрофесіонали долу-
чилися до волонтерських ініціатив, підтриму-
ючи як військових, так і цивільне населення. 
Зрештою, кіномитці повернулися до створення 
фільмів, відчуваючи обов’язок документувати 
війну, зокрема з метою інформування міжна-
родної спільноти, збирання доказів військових 
злочинів, а також забезпечення історичних 
матеріалів для майбутніх поколінь митців.

У червні 2022 року співзасновник кінемато-
графічного об'єднання Babylon'13 Володимир 



404

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Тихий презентував документальний фільм 
One Day in Ukraine (2022), створений у стилі 
cinéma vérité, який надав можливість заглиби-
тися в повсякденний досвід українців під час 
російської спроби окупації Київської області. 
Прем'єра фільму відбулася на Шеффілдському 
міжнародному кінофестивалі лише через 
чотири місяці після завершення зйомок, під-
креслюючи потребу в оперативності кінови-
робництва в умовах війни. Володимир Тихий 
зазначив, що кінематографісти змушені діяти 
швидко, оскільки нові події вимагають негай-
ного документування, а довготривала обробка 
матеріалів може призвести до втрати актуаль-
ності та важливості відзнятого. Водночас деякі 
матеріали не можуть бути випущені відразу 
через загрозу безпеці героїв фільму або комп-
рометацію військових і гуманітарних операцій.

Короткометражна серія Юлії Гонтарук 
«Фортеця Маріуполь» (2022) є прикладом 
українського воєнного кіно, що документує 
життя українських військових на металургій-
ному комбінаті «Азовсталь» під час блокади 
Маріуполя. Побудована на основі відеозв’язків 
із солдатами, серія передає їхні щоденні пере-
живання в умовах постійних російських обстрі-
лів. Ця робота висвітлює особливості воєнного 
кіновиробництва в Україні, зокрема, етичні 
дилеми та питання безпеки. Гонтарук, зокрема, 
відмовилася випустити деякі частини матері-
алу через те, що герої перебували в російському 
полоні, зазначивши, що «існує тонка межа між 
прагненням зберегти пам'ять та необхідністю 
захистити життя суб'єктів фільму». Стрічка 
відображає ключові виклики, з якими зіштовху-
ється український народ, та швидку адаптацію 
до ризикових умов, збереження автентичності 
при дотриманні етичних стандартів та постійні 
виклики для учасників кінопроєктів.

У сучасному українському документаль-
ному кіно стиль виконання часто стає не лише 
творчим вибором, а й важливою тактикою 
протидії російській пропаганді. Так, у фільмі  
«20 днів у Маріуполі» (2023) журналіст 
Associated Press Мстислав Чернов обрав формат 
відеощоденника для фіксації злочинів росій-
ських військ проти мирного населення. Чернов 
зазначив, що мінімізація постпродакшну була 
свідомою стратегією для уникнення звинува-
чень у фальсифікації кадрів з боку російської 
пропаганди. Як єдиний іноземний журналіст, 

що залишився в обложеному Маріуполі, Чер-
нов і його команда отримали премію за свою 
репортажну діяльність.

Водночас інші українські журналісти- 
розслідувачі, які раніше зосереджувалися на 
висвітленні корупційних схем, також спряму-
вали свої зусилля на документування воєнних 
злочинів російських військових. Так, у фільмі 
«Окупант» (2022) Михайло Ткач аналізує віде-
озаписи, зроблені російським солдатом, який 
згодом був узятий у полон українськими вій-
ськами. Це надає аудиторії неупереджений 
погляд на дії окупантів і забезпечує докумен-
тальні докази для майбутніх судових процесів.

На тлі прискорення української контрнас-
тупальної операції влітку 2023 року питання 
швидкого постачання боєприпасів та ресурсів 
стало критично важливим, і в цьому контексті 
культурна продукція, зокрема фільми, набули 
особливої ваги. Вони забезпечують постійний 
рівень інформованості про війну та окупацію 
українських територій. Українські режисери 
активно виступали на найбільших міжнарод-
них кінофестивалях, звертаючи увагу світової 
спільноти на російську агресію та посилюючи 
міжнародну підтримку. Окрім цього, українські 
кіномитці закликали культурні й кінофестивалі 
до перегляду ролі російських фільмів на міжна-
родних заходах, а також сприяли обговоренню 
позиції країн, що зазнали колонізації чи окупа-
ції з боку Росії. Українська кінематографічна 
спілка звернулася до великих кіностудій із 
закликом припинити дистрибуцію своїх філь-
мів у Росії, спонукаючи до культурного бойкоту 
як інструменту політичного тиску.

З метою зміцнення міжнародної копродукції 
у кіновиробництві, за підтримки Українського 
культурного фонду, був організований форум 
KMW CoProduction Meetings – B2B (KMW 
CoProduction Meetings, 2019). Захід спрямо-
ваний на встановлення партнерських зв’язків 
для спільної реалізації кінопроєктів та пред-
ставлення українських проєктів і виробничих 
можливостей на міжнародній арені. Програма 
форуму включає презентації проєктів, панельні 
дискусії, індивідуальні зустрічі продюсерів 
та консультаційні сесії. Запрошені міжнародні 
кіновиробники з досвідом у копродукції про-
демонстрували інтерес до співпраці з укра-
їнськими кінопроєктами на платформі KYIV 
MEDIA WEEK і мають конкретні проєкти 



405

(зокрема, повнометражні фільми, серіали, 
документальні стрічки), потенційно придатні 
для реалізації у партнерстві з Україною.

Така підтримка сприяє тому, що українське 
кіно має можливість стати невіддільною части-
ною світової культурної спадщини, зберігаючи 
та передаючи молодому поколінню автентичні 
цінності й історичний досвід нації.

Висновки та перспективи дослідження. 
Занурення в історію становлення кіноінду-
стрії в Україні виявляє її тісний зв'язок із сус-
пільно-політичними змінами, які впливали на 
формування національної кіномови та сприяли 
посиленню національної свідомості. Почина-
ючи з радянської епохи, де важливу роль віді-
грали українські кінорежисери, зокрема Олек-
сандр Довженко, і до періодів Помаранчевої 
революції 2004 року та Революції Гідності 
2013–2014 років, українське кіно поступово 
набувало виразних рис, що віддзеркалювали 
розвиток національної ідентичності та суспіль-
ної єдності. Особливий розквіт українського 
кіномистецтва відбувся у воєнний період з 2014 
по 2024 роки, коли кіно стало важливим засо-
бом фіксації історичних подій та засобом наці-
ональної консолідації.

Вплив революційних подій на форму-
вання нових змістовних акцентів у кінема-
тографі, переосмислення національної іден-
тичності через кіно. Перший етап включав 
періоди 2004 року та 2013–2014 років, коли 
революційні події сприяли формуванню нових 

акцентів у кіно, відображаючи процеси куль-
турного самовизначення й осмислення наці-
ональної ідентичності. Другий етап, почина-
ючи з 2014 року, характеризується розвитком 
кіномови, що реагує на наслідки російсько-
української війни, де знаходить відображення 
в нових тематичних напрямках як у докумен-
тальному, так і в художньому кіно. Третій етап 
починається з 2022 року, фокусується на кіне-
матографічних відповідях на повномасштабне 
вторгнення Росії, підкреслюючи значущість 
документування реальних подій, формування 
нових підходів у кіно та залучення міжнарод-
них проєктів. 

Аналіз кіновиробництва у зазначені пері-
оди дозволяє виявити ключові особливості 
та виклики, з якими зіткнулося українське кіно, 
а також охарактеризувати його роль у фор-
муванні культурної пам'яті та національної 
ідентичності. Подальше дослідження є вкрай 
важливим та потребує поглибленого аналізу 
специфічних аспектів та викликів кінотворення 
в Україні, що виникли в умовах війни, а також 
розгляду можливих паралелей із міжнарод-
ними кінопроцесами. Оскільки дослідження 
може забезпечити більш глибоке розуміння 
впливу глобальних та локальних подій на роз-
виток національного кінематографу та визна-
чити потенційні напрямки для інтеграції укра-
їнського кіно в міжнародний контекст, що має 
значення для створення міжкультурного діа-
логу та сприяння культурній дипломатії.

Список використаних джерел: 
Данькова, Н. (2022). «Це буде круто, як на Netflix». Володимир Бородянський та Алла Липовецька про май-

бутні документальні фільми, що фіксують велику війну. Detector.media. URL: https://detector.media/production/
article/198764/2022-04-29-tse-bude-kruto-yak-na-netflix-volodymyr-borodyanskyy-ta-alla-lypovetska-pro-maybutni-
dokumentalni-filmy-shcho-fiksuyut-velyku-viynu/ 

Закусило, М. (2017). Що таке «Креативна Європа» та до чого тут закон про аудіовізуальні послуги? Detector.
media. URL: https://detector.media/production/article/130289/2017-09-25-shcho-take-kreativna-evropa-tado-chogo-tut-
zakon-pro-audiovizualni-poslugi/ 

Ісаков, А. В. (2020). Олександр Довженко та історія українського кінематографу. Матеріали XLIX науково- 
технічної конференції. URL: http://ir.lib.vntu.edu.ua//handle/123456789/29957

Корзун, Світлана (2020). Революція Гідності у соціокультурному дискурсі України. Репозитарій Національ-
ного університету «Києво-Могилянська Академія». URL: https://ekmair.ukma.edu.ua/handle/123456789/27889

Москаленко-Висоцька, О., Ширман, Р. (2024). Російсько-українська війна як тематична домінанта вукраїн-
ському документальному кіно останнього десятиліття. Вісник Київського національногоуніверситету культури і 
мистецтв. Серія: Мистецтвознавство, 50, 50–58. https://doi.org/10.31866/2410-1176.50.2024.306757

Національне мистецтво в сучасних глобальних медіях. Світ. Культура. Війна. (2023). Зб. наук. ст. та тез наук. повід. 
за матеріалами Міжнародної науково-практичної інтернет-конференції 29.06.2023р. К.: ІК НАМ України. 260 с.

Семеній, А. О. (2020). Історичне кіно як елемент російсько-української війни. Електронний репозитарій Доне-
цького національного університету імені Василя Стуса. URL: https://jarch.donnu.edu.ua/article/view/13147



406

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Струкова, М. В. (2024). Українське короткометражне кіно: сучасний стан і перспективи. Імідж сучасного педа-
гога, 1 (214): 93–99. https://doi.org/10.33272/2522-9729-2024-1(214)-93-99

Khardel, R., Vyzdryk, V., Melnyk, O. (2020). Cinema as a Tool for Influencing Historical Consciousness in Russian-
Ukrainian Information Warfare. Codrul Cosminului. Vol. 26, Issue 2. P. 281‒302. URL: http://www.atlas.usv.ro/www/
codru_net/CC26/2/pdf/cinema.pdf

KMW CoProduction Meetings (2019). KMW CoProduction Meetings. URL: http://kmwcoproduction.com
Lokshuk, I., Cherednychenko, O., Kopeliuk, O., Sediuk, I., & Pototskyi, S. (2024). Resilience and resistance: Ukrainian 

art under martial law. Amazonia Investiga, 13(82), 70–80. https://doi.org/10.34069/AI/2024.82.10.5
Ober, J., Rusakov, S., & Matusevych, T. (2024). The effects of the war in Ukraine on the environment of Ukrainian 

artists: An evaluation by a diagnostic survey. Media, War & Conflict, 0(0). https://doi.org/10.1177/17506352241269604
Stora, B., & Anderson, J. (2014). The Algerian War: Memory through Cinema.  Black Camera  6(1), 96–107.  

https://dx.doi.org/10.2979/blackcamera.6.1.96

References:
Dian'kova, N. (2022). "Tse bude kruto, yak na Netflix". Volodymyr Borodyans'kyi ta Alla Lypovets'ka pro maybutni 

dokumental'ni fil'my, shcho fiksuiut' velyku viynu [“This will be cool, like on Netflix”. Volodymyr Borodyans'kyi 
and Alla Lypovets'ka about future documentary films documenting the Great War]. Detector.media. Retrieved from:  
https://detector.media/production/article/198764/2022-04-29-tse-bude-kruto-yak-na-netflix-volodymyr-borodyanskyy-
ta-alla-lypovetska-pro-maybutni-dokumentalni-filmy-shcho-fiksuyut-velyku-viynu/ [in Ukrainian].

Zakusylo, M. (2017). Shcho take "Kreatyvna Yevropa" ta do chogo tut zakon pro audiovizual'ni posluhy? [What 
is "Creative Europe" and what does the Law on Audiovisual Services have to do with it?]. Detector.media. Retrieved 
from:  https://detector.media/production/article/130289/2017-09-25-shcho-take-kreativna-evropa-tado-chogo-tut-zakon-
pro-audiovizualni-poslugi/ [in Ukrainian].

Isakov, A. V. (2020). Oleksandr Dovzhenko ta istoriia ukrains'koho kinematohrafu [Oleksandr Dovzhenko and 
the history of Ukrainian cinematography]. Materialy XLIX naukovo-tekhnichnoi konferentsii – Proceedings of the  
XLIX Scientific and Technical Conference. Retrieved from: http://ir.lib.vntu.edu.ua//handle/123456789/29957 [in Ukrainian].

Korzen, S. (2020). Revoliutsiia Hidnosti u sotsial'no-kul'turnomu dyskursi Ukraïny [Revolution of Dignity 
in the socio-cultural discourse of Ukraine]. Repоzytariï Natsional'noho universytetu "Kyievo-Mohylians'ka 
Akademiia" – Repository of the National University "Kyiv-Mohyla Academy". Retrieved from: https://ekmair.ukma.edu.
ua/handle/123456789/27889 [in Ukrainian].

Moskal'henko-Vysots'ka, O., & Shyrman, R. (2024). Rosijs'ko-ukrains'ka viyna yak tematychna domіnanta v 
ukraїns'komu dokumental'nomu kino ostann'oho desiatylittia [The Russo-Ukrainian War as a thematic dominant in 
Ukrainian documentary cinema of the last decade]. Visnyk Kyivs'koho natsional'noho universytetu kultury i mystetstv. 
Seriia: Mystetstvoznaviustvo – The Bulletin of Kyiv National University of Culture and Arts. Series: Art Studies, 50, 
50–58. https://doi.org/10.31866/2410-1176.50.2024.306757 [in Ukrainian].

Natsional'ne mystetstvo v suchasnykh hlobal'nykh mediakh. Svit. Kul'tura. Viyna. (2023). Zb. nauk. st. ta tez 
nauk. povid. za materialamy Mizhnarodnoyi naukovo-praktychnoi internet-konferentsii 29.06.2023r. [National art in 
contemporary global media. World. Culture. War. Collection of scientific articles and theses of the International Scientific-
Practical Online Conference, June 29, 2023]. Kyiv: IK NAM Ukraïny. 260 s. [in Ukrainian].

Semenii, A. O. (2020). Istorychne kino yak element rosijs'ko-ukrains'koi viyny [Historical cinema as an element 
of the Russian-Ukrainian war]. Elektronnyi repоzytariy Donets'koho natsional'noho universytetu imeni Vasylia Stusa – 
Electronic Repository of Donetsk National University named after Vasyl Stus. Retrieved from: https://jarch.donnu.edu.ua/
article/view/13147 [in Ukrainian].

Strukova, M.V. (2024). Ukraïns'ke korotkometrazhne kino: suchasnyi stan i perspektyvy [Ukrainian short 
film: current state and prospects]. Imidzh suchasnoho pedagoga – Image of the Modern Educator, 1(214), 93–99.  
https://doi.org/10.33272/2522-9729-2024-1(214)-93-99 [in Ukrainian].

Khardel, R., Vyzdryk, V., & Melnyk, O. (2020). Cinema as a Tool for Influencing Historical Consciousness in Russian-
Ukrainian Information Warfare. Codrul Cosminului. Vol. 26, Issue 2. P. 281‒302. Retrieved from: http://www.atlas.usv.ro/
www/codru_net/CC26/2/pdf/cinema.pdf [in English]

KMW CoProduction Meetings (2019). KMW CoProduction Meetings. Retrieved from:  http://kmwcoproduction.
com [in Ukrainian].

Lokshuk, I., Cherednychenko, O., Kopeliuk, O., Sediuk, I., & Pototskyi, S. (2024). Resilience and resistance: Ukrainian 
art under martial law. Amazonia Investiga, 13(82), 70–80. https://doi.org/10.34069/AI/2024.82.10.5 [in English].

Ober, J., Rusakov, S., & Matusevych, T. (2024). The effects of the war in Ukraine on the environment of Ukrainian artists: 
An evaluation by a diagnostic survey. Media, War & Conflict. https://doi.org/10.1177/17506352241269604 [in English].

Stora, B., & Anderson, J. (2014). The Algerian War: Memory through Cinema. Black Camera 6(1), 96–107.  
https://dx.doi.org/10.2979/blackcamera.6.1.96 [in English].



407

ФАХОВА ДИСКУСІЯ 

Шановні читачі! У першому випуску жур-
налу «Культурологічний альманах» у 2024 році 
була опублікована стаття «До питання вакцина-
ції Свідків Єгови в період пандемії COVID-19» 
(автори: Опарін О. А. та Предко О. І.). У списку 
використаних джерел цієї статті зазначено 
публікацію «COVID-19 и переливание крови. 
Свидетели Иеговы будут отказываться от жиз-
неспасающей процедуры?» з авторського блогу 
Сергія Афанасьєва.

На електронну пошту редакції журналу 
«Культурологічний альманах» надійшов лист від  
Сергія Афанасьєва із коментарями щодо вико-
ристання його матеріалів у статті, оскільки, за 
його словами, він не зміг зв’язатися з авторами 
роботи за контактами, зазначеними в публікації.

Сергій Афанасьєв зазначає, що у його статті 
йдеться про переливання крові від донорів, які 
перехворіли на COVID-19, як про можливий 
метод лікування. Автор наголошує, що цей 

метод у його публікації не називався вакцина-
цією і не порівнювався з нею. У листі до редак-
ції він вказує, що на момент написання статті 
у 2020 році вакцини від COVID-19 перебували 
на стадії розробки. У матеріалі йшлося про 
необхідність дослідження антитіл для профі-
лактики розвитку COVID-19 серед контактних 
осіб і груп ризику, тобто про пасивну імуніза-
цію, а не вакцинацію.

Також Сергій Афанасьєв звертає увагу, 
що у статті автори не врахували, що серед  
Свідків Єгови, зокрема в Україні, є особи, які 
активно підтримують вакцинацію.

Редакція журналу «Культурологічний альма-
нах» нагадує авторам про важливість точного 
використання джерел і коректного викладення 
фактів для уникнення викривлень, які можуть 
завдати шкоди репутації третіх осіб. Видання 
відкрите до наукових дискусій, що сприяє роз-
витку української науки та освіти.



408

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

ЗМІСТ

РЕЛІГІЄЗНАВСТВО
Алексеєнко Олена Володимирівна
ІДЕЯ НАЦІОНАЛЬНОЇ ЦЕРКВИ ЯК КЛЮЧОВИЙ ЕЛЕМЕНТ  
УКРАЇНСЬКОЇ САМОІДЕНТИФІКАЦІЇ	 4

Вергелес Костянтин Миколайович
СПОТВОРЕННЯ РЕЛІГІЙНОЇ ВІРИ ЯК ФАКТОР НЕЗДОРОВОЇ ДУХОВНОСТІ	 14

Ворон Оксана Петрівна, Ворон Олена Петрівна
СТАН ТА ПЕРСПЕКТИВИ РЕКВІЗОВАНИХ ПАМ’ЯТОК КУЛЬТУРНОЇ СПАДЩИНИ  
В УКРАЇНІ (НА ПРИКЛАДІ РИМО-КАТОЛИЦЬКОЇ ЦЕРКВИ)	 23

Горбань Річард Анатолійович
УНІЙНЕ СЛУЖІННЯ МИКОЛАЯ ЧАРНЕЦЬКОГО ЯК ПРАКТИЧНЕ ТВОРЕННЯ 
СУВЕРЕННОЇ УКРАЇНСЬКОЇ ДЕРЖАВИ (ІСТОРИКО-ФІЛОСОФСЬКІ ЗАУВАГИ  
ДО ЮВІЛЕЮ)	 30

Дейнега Євген Олександрович
РЕЛІГІЙНО-КУЛЬТУРНІ ОСНОВИ ФОРМУВАННЯ ЕТНОМЕНТАЛЬНОСТІ: 
УКРАЇНСЬКИЙ КОНТЕКСТ	 41

Донець Олександр Борисович
СИМВОЛІЗМ ДЗЕН У ПРОСТОРІ КУЛЬТУРИ	 50

Заєць Димитрій Валерійович
ПРОБЛЕМАТИКА ДЕФІНІЦІЇ РЕЛІГІЇ ТА РЕЛІГІЙНОЇ СВІДОМОСТІ В ДОСЛІДНИКІВ 
XIX – ПЕРШОЇ ПОЛОВИНИ XX СТОЛІТТЯ. ПОРІВНЯЛЬНИЙ АНАЛІЗ	 57

Лавинюкова Анна-Валерія Робертівна
МОЖЛИВОСТІ ШТУЧНОГО ІНТЕЛЕКТУ У ВИВЧЕННІ РЕЛІГІЙНОГО ДОСВІДУ	 64

Леньов Андрій Андрійович
АМБІВАЛЕНТНИЙ ХАРАКТЕР СОЦІАЛЬНОГО СЛУЖІННЯ Й ВОЛОНТЕРСЬКОЇ 
ДІЯЛЬНОСТІ УПЦ ПІД ЧАС РОСІЙСЬКО-УКРАЇНСЬКОЇ ВІЙНИ 	 70

Руснак Юрій Іванович
ФОРМУВАННЯ СЛУЖБИ ВІЙСЬКОВОГО КАПЕЛАНСТВА  
В ЗБРОЙНИХ СИЛАХ УКРАЇНИ В УМОВАХ РОСІЙСЬКО-УКРАЇНСЬКОЇ ВІЙНИ:  
ІСТОРИКО-ПРАВОВИЙ АСПЕКТ	 80

Сарапін Олександр Васильович
ДО ПИТАННЯ ПРО КОНФЕСІЙНУ ІДЕНТИФІКАЦІЮ СВІДКІВ ЄГОВИ	 88

Шиманович Андрій Олександрович
ГАНС УРС ФОН БАЛЬТАЗАР І ЙОГО ВНЕСОК У ПАТРИСТИЧНИЙ РЕНЕСАНС. 
ЧАСТИНА 2: ГРИГОРІЙ НИСЬКИЙ ТА МАКСИМ СПОВІДНИК	 98

Янауер Мечислав Мирославович
ОПТИМІЗАЦІЯ ДЕРЖАВНО-КОНФЕСІЙНИХ ВІДНОСИН В УКРАЇНІ:  
ІСТОРИЧНІ ТРАНСФОРМАЦІЇ ТА АКТУАЛЬНІ ПРОБЛЕМИ	 109



409

ІСТОРІЯ ТА АРХЕОЛОГІЯ
Дем’янчук Андрій Львович
ЛЬВІВСЬКА АРХІКАТЕДРАЛЬНА БАЗИЛІКА ВНЕБОВЗЯТТЯ ПРЕСВЯТОЇ ДІВИ МАРІЇ: 
ІСТОРІЯ ТА САКРАЛЬНЕ МИСТЕЦТВО	 118

Карабардін Андрій Валерійович
КУЛЬТУРНІ ТА ОСВІТНІ УСТАНОВИ УКРАЇНСЬКОЇ ДІАСПОРИ 20–30-Х РОКІВ  
ХХ СТОЛІТТЯ ЯК ОСЕРЕДКИ УКРАЇНСЬКОЇ ІДЕНТИЧНОСТІ  
(НА ОСНОВІ МАТЕРІАЛІВ ЕМІГРАЦІЙНОГО ЖУРНАЛУ «ТРИЗУБ»)	 127

Кузнець Тетяна Володимирівна
ЕЛІТА ПРАВОБЕРЕЖНОЇ УКРАЇНИ ХІХ СТ. В МАТЕРІАЛАХ ПОВІТОВОГО СУДУ:  
МІКРОІСТОРИЧНИЙ ВИМІР У КОНТЕКСТІ ПОВСЯКДЕННЯ	 136

Кулібова Ярослава Володимирівна
ВИКЛАДАЧІ СУСПІЛЬНИХ ДИСЦИПЛІН ГЛУХІВСЬКОГО ДЕРЖАВНОГО 
ПЕДАГОГІЧНОГО УНІВЕРСИТЕТУ – МЕЧИСЛАВ ЗАРЕМСЬКИЙ,  
ВАЛЕРІЙ БЄЛАШОВ, ВІКТОР ЗАЇКА: ПРОСОПОГРАФІЧНИЙ ПОРТРЕТ 	 145

Потильчак Олександр Валентинович
КЛАСИФІКАЦІЯ ТА ТИПОЛОГІЯ МОНЕТНИХ ЗНАХІДОК  
У НУМІЗМАТИЧНОМУ СКАРБОЗНАВСТВІ	 152

ФІЛОСОФІЯ
Бойко Анжела Іванівна, Бойко Андрій Олександрович
СИСТЕМА ЦІННОСТЕЙ ЯК ФУНДАМЕНТ КУЛЬТУРНОЇ ІДЕНТИЧНОСТІ  
В СУЧАСНОМУ СУСПІЛЬСТВІ: ОГЛЯД ОСНОВНИХ ПРОБЛЕМ	 166

Герасимова Ельвіра Миколаївна, Вихованець Зоріна Сергіївна
КРИТИЧНЕ МИСЛЕННЯ ЯК СТРАТЕГІЧНИЙ РЕСУРС ПРОФЕСІЙНОЇ ДІЯЛЬНОСТІ 
ЛЮДИНИ ПОЛІКУЛЬТУРНОГО СОЦІУМУ	 178

Данканіч Римма Іванівна
КУЛЬТУРНО-ФІЛОСОФСЬКІ ЗАСАДИ КРИЗИ  
КЛАСИЧНОГО МИСЛЕННЯ У ТЛУМАЧЕННІ Г. ГАДАМЕРА	 186

Заїчко Владислава Валеріївна
НАЦІОНАЛЬНА ІДЕНТИЧНІСТЬ У КОНТЕКСТІ ВІЙНИ:  
ГЕРМЕНЕВТИЧНИЙ АНАЛІЗ СИМВОЛІВ, МОВИ ТА ПАМ’ЯТІ	 196

Знаменський Дмитро Віталійович, Предместніков Олег Гарійович
ДОСЛІДЖЕННЯ ТРАНСФОРМАЦІЇ СВІДОМОСТІ ПІД ЧАС РОСІЙСЬКО-УКРАЇНСЬКОЇ 
ВІЙНИ У ВІТЧИЗНЯНІЙ ФІЛОСОФІЇ	 204

Ільюк Олег Євгенович
ВЗАЄМОЗВ’ЯЗОК ПРАКТИК ВОЛОНТЕРСЬКОГО РУХУ ТА ГРОМАДЯНСЬКОГО 
СУСПІЛЬСТВА В УКРАЇНІ: ФІЛОСОФСЬКО-ПОЛІТИЧНИЙ АНАЛІЗ	 213

Кийков Олексій Юрійович
ФІЛОСОФСЬКІ ЗАСАДИ ГІБРИДНОГО МЕНЕДЖМЕНТУ: ВІД ТЕХНОКРАТИЗМУ  
ДО ГУМАНІСТИЧНИХ ПІДХОДІВ У СУЧАСНОМУ УПРАВЛІННІ	 221

Конюшевський Олександр Іванович
ФІЛОСОФСЬКЕ ОСМИСЛЕННЯ ПРОСТОРУ ТА ДОСВІДУ  
В АРХІТЕКТУРНІЙ ПРАКТИЦІ	 229



410

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Лахач Тамара Олександрівна, Майданюк Ірина Зіновіївна, Денисенко Анжела Олегівна
ПРИЧИНИ ВИНИКНЕННЯ ГЕНДЕРНОЇ НЕРІВНОСТІ	 238

Петренко Володимир Костянтинович
ІНФОРМАЦІЙНО-КОМУНІКАТИВНІ ТЕНДЕНЦІЇ СУЧАСНОСТІ  
ЯК ФАКТОР ЖИТТЄДІЯЛЬНОСТІ СУСПІЛЬСТВА 	 246

Скубіна Наталія Сергіївна
НАРАТИВНА ВІДЕОГРА ЯК МИСТЕЦТВО МЕТАМОДЕРНУ	 256

Сливінський Андрій Олександрович
ПРИНЦИП СОЦІОКУЛЬТУРНОЇ РІВНОЗНАЧНОСТІ ЯК КРИТЕРІАЛЬНИЙ ЕКВІВАЛЕНТ 
ЕФЕКТИВНОЇ ВЗАЄМОДІЇ КРАЇН І НАРОДІВ: ТРУДНОЩІ РЕАЛІЗАЦІЇ 	 263

Ушно Ірина Михайлівна
АЕРОКОСМІЧНИЙ ІНЖИНІРИНГ В АРТКООРДИНАТАХ:  
МОДЕРНІЗМ І ПОСТМОДЕРНІЗМ 	 274

Khalilov Ruslan Niyaz
BORDEN PARKER BOWNE AND AMERICAN PERSONALISM	 281

Якимчук Оксана Іванівна
ФІЛОСОФСЬКІ ЗАСАДИ СТРАТЕГІЇ ЗБЕРЕЖЕННЯ  
ОСВІТНЬОГО КАПІТАЛУ В УМОВАХ ВІЙНИ	 287

КУЛЬТУРОЛОГІЯ
Авершина Аліна Олегівна
МОДИФІКАЦІЯ ОБРАЗУ ЖІНКИ-ВОЇТЕЛЬКИ У ВІЗУАЛЬНІЙ КУЛЬТУРІ УКРАЇНИ  
В ПЕРІОД РОСІЙСЬКОГО ВТОРГНЕННЯ	 293

Ареф’єва Єлізавета Юріївна
ВИКОНАВСЬКА МУЗИЧНА ДІЯЛЬНІСТЬ В КОНТЕКСТІ  
МЕТАЕКОЛОГІЧНОЇ РЕФЛЕКСІЇ	 299

Боришполь Ганна Іванівна
АКСІОСФЕРА СУСПІЛЬНОГО ІДЕАЛУ В ХРОНОТОПІ КУЛЬТУРИ УКРАЇНИ  
ПЕРШОЇ ЧВЕРТІ ХХІ СТОЛІТТЯ	 306

Гончаренко Катерина Сергіївна, Марченко Вероніка Сергіївна, Волосевич Катерина Олексіївна
РОЛЬ ІДЕОЛОГІЇ У ВІЗУАЛЬНІЙ КУЛЬТУРІ СЬОГОДЕННЯ  
(НА ПРИКЛАДІ УКРАЇНСЬКОГО КІНЕМАТОГРАФУ)	 313

Данилюк Володимир Петрович
ІГРОВЕ КІНО ПРО РОСІЙСЬКО-УКРАЇНСЬКУ ВІЙНУ (2014–2024 РОКИ)	 319

Дарморіз Оксана Володимирівна
УКРАЇНСЬКІ РУХИ ОПОРУ ЯК СКЛАДОВА НОВОЇ СОЦІАЛЬНОЇ МІФОЛОГІЇ:  
НА МАТЕРІАЛАХ ВИСТАВКИ «НЕБАЧЕНА СИЛА»	 327

Зарічна Яна Ігорівна
ОСОБЛИВОСТІ ФУНКЦІОНУВАННЯ КІНОФЕСТИВАЛІВ В УКРАЇНІ  
В УМОВАХ ВІЙНИ	 335

Коржук Ігор Олександрович,
ЗМІНИ АКСІОЛОГІЧНОГО ЗМІСТУ  
КУЛЬТУРНОЇ ДИПЛОМАТІЇ УКРАЇНИ В ПЕРІОД 2014–2021 РОКІВ	 343

Матюшин Ігор Валентинович, Горб Євген Сергійович
ІНТЕРМЕДІЇ ЯКУБА ҐАВАТОВИЧА: ДИЛЕМИ ІНТЕРПРЕТАЦІЇ	 349



411

Осадча Лариса Василівна, Чуріна Дар’я Костянтинівна, Григоришин Даниїл Сергійович
АКТУАЛІЗАЦІЯ АРХЕТИПУ ГЕРОЯ В ПЕРІОД УКРАЇНСЬКОГО ВОЄННОГО  
СПРОТИВУ 2014–2024 РР. НА ПРИКЛАДІ КИЇВСЬКИХ МУРАЛІВ	 355

Остапчук Галина Олександрівна, Василенко Вікторія Станіславівна, Карпенко Ольга Анатоліївна
КУЛЬТУРНО-МИСТЕЦЬКИЙ СКЛАДНИК ПРОТИСТОЯННЯ УКРАЇНИ  
ВІЙСЬКОВІЙ АГРЕСІЇ РОСІЇ	 363

Тарасюк Лариса Сергіївна, Тимошенко Тарас Сергійович
ФОРМУВАННЯ КУЛЬТУРНИХ ЦІННОСТЕЙ ТА ІДЕНТИЧНОСТІ  
ЧЕРЕЗ МІФОЛОГІЧНІ УЯВЛЕННЯ	 371

Ткаченко Руслана Василівна
МОДА ЯК ВІДОБРАЖЕННЯ НАРЦИСИЧНОЇ КУЛЬТУРИ	 380

Харченко Михайло Володимирович
МУЗИЧНІ ПРОЄКТИ ЗА ПІДТРИМКИ УКРАЇНСЬКОГО КУЛЬТУРНОГО ФОНДУ  
(2018–2024 РОКИ)	 386

Hnatyuk Anatolii
THE ROLE OF THE IVAN FRANKO KYIV NATIONAL ACADEMIC DRAMA THEATER  
IN THE FORMATION OF UKRAINIAN THEATRICAL CULTURE  
IN THE EARLY TWENTIETH CENTURY	 393

Калантай Сергій Гаврилович
ТРАНСФОРМАЦІЯ УКРАЇНСЬКОГО КІНЕМАТОГРАФА В УМОВАХ  
СУЧАСНИХ СУСПІЛЬНО-ПОЛІТИЧНИХ ВИКЛИКІВ	 399



412

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

CONTENTS

RELIGIOUS STUDIES
Alekseenko Olena
THE IDEA OF A NATIONAL CHURCH AS A KEY ELEMENT  
OF UKRAINIAN SELF-IDENTIFICATION	 4

Vergeles Kostiantyn
DISTORTION OF FAITH AS A FACTOR IN UNHEALTHY SPIRITUALITY	 14

Voron Oksana, Voron Olena
STATE AND PROSPECTS OF REQUISTED MONUMENTS OF CULTURAL HERITAGE  
IN UKRAINE (ON THE EXAMPLE OF THE ROMAN CATHOLIC CHURCH)	 23

Gorban Richard
THE UNIATE SERVICE OF MYKOLAI CHARNETSKY AS A PRACTICAL CREATION  
OF THE SOVEREIGN UKRAINIAN STATE (HISTORICAL AND PHILOSOPHICAL  
NOTES TO THE ANNIVERSARY)	 30

Deinega Evgeniy
RELIGIOUS AND CULTURAL BASIS OF ETHNOMENTALITY FORMATION:  
UKRAINIAN CONTEXT	 41

Donets Oleksandr
ZEN SYMBOLISM IN THE SPACE OF CULTURE	 50

Zaiets Dymytrii
THE PROBLEM OF DEFINING RELIGION AND RELIGIOUS CONSCIOUSNESS AMONG 
RESEARCHES OF XIX – FIRST HALF OF XX CENTURY. COMPARATIVE ANALYSIS 	 57

Lavyniukova Anna-Valeriia
POSSIBILITIES OF ARTIFICIAL INTELLIGENCE IN THE STUDY  
OF RELIGIOUS EXPERIENCE	 64

Lenov Andrii
THE AMBIVALENT NATURE OF SOCIAL SERVICE AND VOLUNTEER ACTIVITIES  
OF THE UCC DURING THE “GREAT WAR”	 70

Rusnak Yurii
FORMATION OF THE MILITARY CHAPLAINCY SERVICE IN THE ARMED FORCES  
OF UKRAINE IN THE CONTEXT OF THE RUSSIAN-UKRAINIAN WAR:  
A HISTORICAL AND LEGAL PERSPECTIVE	 80

Sarapin Alexander
ON THE QUESTION OF CONFESSIONAL IDENTIFICATION OF JEHOVAH’S WITNESSES	 88

Shymanovych Andrii
HANS URS VON BALTHASAR AND HIS CONTRIBUTION TO THE PATRISTIC 
RENAISSANCE. PART II: GREGORY OF NYSSA AND MAXIMUS THE CONFESSOR	 98

Yanauer Mechyslav
OPTIMIZATION OF STATE-CONFESSIONAL RELATIONS IN UKRAINE:  
HISTORICAL TRANSFORMATIONS AND CONTEMPORARY CHALLENGES	 109



413

HISTORY AND ARCHAEOLOGY
Demianchuk Andrii
THE ARCHCATHEDRAL BASILICA OF THE ASSUMPTION  
OF THE BLESSED VIRGIN MARY IN LVIV: HISTORY AND SACRED ART 	 118

Karabardin Andrii
CULTURAL AND EDUCATIONAL INSTITUTIONS OF THE UKRAINIAN DIASPORA  
AS CENTRES OF UKRAINIAN IDENTITY IN THE 20–30S OF THE 20TH CENTURY 
(BASED ON MATERIALS OF THE EMIGRATION MAGAZINE “TRYZUB”)	 127

Kuznets Tetiana
THE ELITE OF RIGHT-BANK UKRAINE IN THE 19TH CENTURY IN THE MATERIALS  
OF THE DISTRICT COURT: A MICROHISTORICAL DIMENSION IN THE CONTEXT  
OF EVERYDAY LIFE	 136

Kulibova Yaroslava
TEACHERS OF SOCIAL SCIENCES AT THE GLUKHIV STATE PEDAGOGICAL 
UNIVERSITY – MECHYSLAV ZAREMSKYI, VALERY BELASHOV, VIKTOR ZAYKA: 
PROSOPOGRAPHIC PORTRAIT	 145

Potylchak Oleksandr
CLASSIFICATION AND TYPOLOGY OF COIN FINDS  
IN NUMISMATIC TREASURY STUDIES	 152

PHILOSOPHY
Boiko Angela, Boiko Andrii
VALUE SYSTEM AS THE FOUNDATION OF CULTURAL IDENTITY  
IN MODERN SOCIETY	 166

Herasymova Elvira, Vykhovanets Zorina
CRITICAL THINKING AS A STRATEGIC RESOURCE OF A PERSON’S PROFESSIONAL 
ACTIVITIES IN A POLYCULTURAL SOCIETY	 178

Dankanich Rymma
CULTURAL AND PHILOSOPHICAL CRISIS ROOTS OF CLASSICAL MIND  
IN HANS-GEORG GADAMER INTERPRETATION	 186

Zaichko Vladyslavа
NATIONAL IDENTITY IN THE CONTEXT OF WAR:  
A HERMENEUTICAL ANALYSIS OF SYMBOLS, LANGUAGE AND MEMORY	 196

Znamenskyi Dmytro, Predmestnikov Oleh
RESEARCH ON THE TRANSFORMATION OF CONSCIOUSNESS  
DURING THE RUSSO-UKRAINIAN WAR IN UKRAINIAN PHILOSOPHY	 204

Ilyuk Oleh
THE RELATIONSHIP OF THE PRACTICES OF THE VOLUNTEER MOVEMENT  
AND CIVIL SOCIETY IN UKRAINE: A PHILOSOPHICAL AND POLITICAL ANALYSIS	 213

Kiykov Oleksiy
PHILOSOPHICAL FOUNDATIONS OF HYBRID MANAGEMENT:  
FROM TECHNOCRATISM TO HUMANISTIC APPROACHES IN MODERN MANAGEMENT	 221

Konyushevsky Oleksandr
PHILOSOPHICAL UNDERSTANDING OF SPACE AND EXPERIENCE  
IN ARCHITECTURAL PRACTICE	 229



414

Культурологічний альманах. Вип. 4 (12), 2024

Lakhach Tamara, Maidaniuk Iryna, Denysenko Anzhela
CAUSES OF GENDER INEQUALITY	 238

Petrenko Volodymyr
CURRENT INFORMATION AND COMMUNICATION TRENDS  
AS A FACTOR OF LIFE ACTIVITY OF SOCIETY	 246

Skubina Nataliia
NARRATIVE VIDEO GAME AS METAMODERN ART	 256

Slivinskyi Andriy
PRINCIPLE OF SOCIO-CULTURAL EQUALITY AS A CRITERION EQUIVALENT  
OF EFFECTIVE INTERACTION COUNTRIES AND NATIONS:  
DIFFICULTIES OF IMPLEMENTATION	 263

Ushno Iryna
AEROSPACE ENGINEERING IN THE COORDINATES OF ART:  
MODERNISM AND POSTMODERNISM	 274

Khalilov Ruslan Niyaz
BORDEN PARKER BOWNE AND AMERICAN PERSONALISM	 281

Yakymchuk Oksana
PHILOSOPHICAL FOUNDATIONS OF THE STRATEGY  
OF PRESERVING EDUCATIONAL CAPITAL IN THE CONDITIONS OF WAR	 287

CULTUROLOGY
Avershyna Alina
MODIFICATION OF THE IMAGE OF THE WOMAN-WARRIOR  
IN UKRAINIAN VISUAL CULTURE DURING THE RUSSIAN INVASION	 293

Arefieva Elizaveta
PERFORMING MUSICAL ACTIVITY  
IN THE CONTEXT OF METAECOLOGICAL REFLECTION	 299

Boryshpol Hanna
THE AXIOSPHERE OF THE SOCIAL IDEAL IN THE CHRONOTOPE  
OF UKRAINIAN CULTURE OF THE FIRST QUARTER OF THE CENTURY XXI	 306

Honcharenko Kateryna, Marchenko Veronika, Volosevich Kateryna
THE ROLE OF IDEOLOGY IN TODAY’S VISUAL CULTURE  
(ON THE EXAMPLE OF UKRAINIAN CINEMATOGRAPHY)	 313

Danyliuk Volodymyr
FEATURE FILM ABOUT THE RUSSIAN-UKRAINIAN WAR (2014–2024)	 319

Darmoriz Oksana
UKRAINIAN RESISTANCE MOVEMENTS AS PART OF A NEW SOCIAL MYTHOLOGY: 
BASED ON THE MATERIALS OF THE EXHIBITION “UNSEEN FORCE”	 327

Zarichna Yana
FEATURES OF FUNCTIONING OF FILM FESTIVALS IN UKRAINE  
IN THE CONDITIONS OF WAR	 335

Korzhuk Igor
CHANGES IN THE AXIOLOGICAL CONTENT OF CULTURAL DIPLOMACY  
OF UKRAINE IN THE PERIOD FROM 2014–2021	 343



415

Matyushin Ihor, Horb Yevhen
JAKUB GAWATOWICZ’S INTERLUDES: DILEMMAS OF INTERPRETATION	 349

Osadcha Larysa, Churina Darya, Hryhoryshyn Danyil
ACTUALIZATION OF THE HERO ARCHETYPE IN THE PERIOD OF UKRAINIAN 
MILITARY RESISTANCE 2014–2024 ON THE EXAMPLE OF KYIV MURALS	 355

Ostapchuk Halyna, Vasylenko Viktoriia, Karpenko Olha
THE CULTURAL AND ARTISTIC COMPONENT OF UKRAINE'S CONFRONTATION  
WITH RUSSIA'S MILITARY AGGRESSION	 363

Tarasyuk Larisa, Tymoshenko Taras
FORMATION OF CULTURA VALUES AND IDENTITY THROUGH MYTHOLOGICAL 
REPRESENTATIONS	 371

Tkachenko Ruslana
FASHION AS A REFLECTION OF NARCISSISTIC CULTURE	 380

Kharchenko Mykhailo
MUSIC PROJECTS SUPPORTED BY THE UKRAINIAN CULTURAL FUND (2018–2024)	 386

Hnatyuk Anatolii
THE ROLE OF THE IVAN FRANKO KYIV NATIONAL ACADEMIC DRAMA THEATER  
IN THE FORMATION OF UKRAINIAN THEATRICAL CULTURE  
IN THE EARLY TWENTIETH CENTURY	 393

Kalantay Sergiy
TRANSFORMATION OF UKRAINIAN CINEMA IN THE CONTEXT  
OF MODERN SOCIO-POLITICAL CHALLENGES	 399



КУЛЬТУРОЛОГІЧНИЙ АЛЬМАНАХ

Випуск 4 (12)

Коректура • Ірина Миколаївна Чудеснова

Комп’ютерна верстка • Марина Сергіївна Михальченко

Формат 60×84/8. Гарнітура Times New Roman. Папір офсет. Цифровий друк. 
Ум. друк. арк. 48,36. Замов. № 1224/864. Наклад 300 прим.

Підписано до друку 29.11.2024 р.

Видавництво і друкарня – Видавничий дім «Гельветика»
65101, Україна, м. Одеса, вул. Інглезі, 6/1

Телефон +38 (095) 934 48 28, +38 (097) 723 06 08
E-mail: mailbox@helvetica.ua

Свідоцтво суб’єкта видавничої справи
ДК № 7623 від 22.06.2022 р.


